
Zeitschrift: Kunst+Architektur in der Schweiz = Art+Architecture en Suisse =
Arte+Architettura in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 45 (1994)

Heft: 4: Genremalerei = Peinture de genre = Pittura di genere

Artikel: Calvinistischer Heilsaspekt und ideale Gemeinschaft : Benjamin
Vautiers "Andächtige in der Dorfkirche"

Autor: König, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan König

Calvinistischer Heilsaspekt und ideale
Gemeinschaft

Benjamin Vautiers «Andächtige in der Dorfkirche»

Das Gemälde Andächtige in der Dorfkirche
(Abb. 1) brachte, als es 1858 bei Schulte in
Düsseldorf und auf der Allgemeinen
Kunstausstellung in München der Öffentlichkeit
vorgestellt wurde, Benjamin Vautier (Morges
1829-1898 Düsseldorf) den ersten
durchschlagenden Erfolg und liess den bislang wenig

bekannten Namen des jungen Schweizer

Künstlers mit einem Mal in Deutschland zum

Begriff der Genremalerei werden '. Dabei war
Benjamin Vautier auf Anraten seines Genfer
Malerfreundes Alfred van Muyden bereits

1850 das erste Mal nach Düsseldorf gekommen,

mit weit weniger Erfolg: Direktor Scha-

dow wies ihn an der Akademie ab. Vautier hatte

gehofft, hier jene umfassende Ausbildung
zu erhalten, die ihm aufgrund fehlender
Akademien in der Schweiz nicht möglich war2. Es

/ Marc Louis Benjamin Vautier,

Andächtige in der Dorfkirche,

1858, Ol aufLeinwand,
85x73 cm. Stiftung Kunstbaus

Fleylshof Worms.

m

Ur

*» •*

354 Kunst + Architektur 45, 1994 ¦ 4, S. 354-360



fällt auf, dass er nicht wie die meisten
Westschweizer seiner Generation sofort Paris
gewählt hat. Aber in Düsseldorf wurde das Genre

akademisch gepflegt und hatte eine Wertung

erfahren, die der Auffassung Vautiers

von seinem Sujet, wie wir sehen werden, weit
näher lag. Nach einer Lehre im Atelier des

Genremalers Rudolf Jordan kehrte er 1853 in
die Schweiz zurück; aufzahlreichen Reisen in
das Berner Oberland fertigte er Studien, die
auch für die Andächtige in der Dorfkirche
Verwendung fanden. Doch erst in Paris, wo er

vom Herbst 1856 bis zum Frühjahr 1857 lebte

und dem dortigen Erfolg eines Ludwig
Knaus nacheiferte, begann er mit der Arbeit
an dem Gemälde. Er vollendete es Ende

1857, als er wieder nach Düsseldorf zurückgekehrt

war \
Motivisch stand die Dorfkirche in der

Tradition Düsseldorfer Predigtdarstellungen:
Die Predigten in den Bildern Carl Friedrich

Lessings, Wilhelm Joseph Heines (Abb. 2),

Adolph Tidemands oder Charles de Groux'

zeigten die von der Gesellschaft Ausgeschlossenen,

die Verfolgten und Entrechteten, die sich

zu einer Gemeinde versammelten und im
Moment der gemeinsamen Andacht das ganze
Ausmass ihres Leidens offenbarten'''. Dies
enthielt einen unmittelbar tagespolitischen
Bezug im Umfeld des Vormärz und der
48er-Revolution. Vautiers Andächtige hingegen waren

Bauern, einfache Menschen des Berner

Oberlandes, die nicht kämpften, nicht litten,
sondern in scheinbar marginaler Genre-Existenz

einen gewöhnlichen Gottesdienst feierten.

So konzentrierte die zeitgenössische

Kunstkritik ihr Lob auf «die scharfe Charakteristik

der Figuren», die Darstellung der «feinsten

Züge der Individualität» und die
«Meisterschaft der malerischen Behandlung» \
bemängelte jedoch das Fehlen einer «Pointe»6.

Gemeint ist hier das Fehlen einer Anekdote
im zugespitzten Moment der Handlung, die

seit Schillers Definition des Naiven von der

Genremalerei gefordert wurde, um dem
«niederen» Thema didaktische Berechtigung
abzugewinnen Vautier aber zeigt keine eigentliche

Handlung; seine Andächtigen sind
zustandhaft in die Gesangbücher vertieft, ein

Bauernbursche starrt ein vor ihm sitzendes

Mädchen an, der Sigrist reicht den Klingelbeutel

herum - das ist alles. Zudem, so wurde

ebenfalls kritisiert, gab Vautier seine Gemeinde

im Ausschnitt, «wie ein Bruchstück und

Theil eines grösseren Ganzen»8. Titsächlich
sind diese Menschen viel zu gross in eine Ecke

des Kircheninneren gedrängt, der Pfarrer gar
nicht zu sehen, und die Kreuzigungsdarstellung,

der religiöse Mittelpunkt also, wird zur
Seite gesetzt und vom Bildrahmen überschnitten.

Eine einfache Bauerngemeinschaft derart

•a

A^s

ßl *7
M

& /

im Bilde zu komponieren erschien dem

Betrachter als störend nebensächlich, schien

doch schon das Genre-Thema an sich nicht
über sich hinauszuweisen. Es stiess in Düsseldorf

auf Unverständnis, in welchem Umfang
Vautier auf Gehalte seiner Heimat zurückgriff.

Tatsächlich sah Vautier die Bauerngemeinde

unter calvinistischem Aspekt. Er war der

Sohn eines reformierten, konservativen Pfarrers.

Dieser Pastor Vautier stand einer Gruppe

von Lausanner Pfarrern nahe, die die calvinische

Orthodoxie verfochten und eine strikte

Trennung von Staat und Kirche propagierten,
der auf theologischer Ebene ein individualistischer,

auf persönlicher Bekehrung und verin-

netlichter Hingabe zu Gott basierender Glauben

entsprach. Sie gründeten 1847 in Abspaltung

von der Landeskirche die «Freie Kirche

des Waadtlandes» und setzten sich damit in
offiziellen Widetspruch zur Auffassung der

liberalen Regierung, die in der Kirche eine

untergeordnete, einheitsstiftende Institution des

2 Wilhelm Joseph Heine,
Gottesdienst in der Zuchthauskirche,

1. Fassung, 1837, Öl auf
Leinwand, 76,5x105,5 cm.
Museum der Bildenden Künste,

Leipzig. - Die Düsseldorfer
Predigtdarstellung ist politisch
motiviert: Hier sind um ihrer
Gesinnung willen Inhaftierte
bei der Andacht.

3 Balthasar Anton Duncker,
Religiös-satirische Revolutionsszene

vor der Kirchentür, um
1800, Zeichnung. Kunstmuseum,

Bern. - In der Predigt
karikierte Duncker die
Auseinandersetzungen zwischen Staat
und Kirche während der
Helvetik.

15

là
/y.

+

u

Stefan König ¦ Calvinistiseher Heilsaspekt und ideale Gemeinschaft 355



77
M

V&.T

r-s
J ;

;•-.

-, r
««Si

ï
D

>

>0.

J>f %

à H
V

Ejme. ¦"S*.* *«3L 2C£¦t -^

4 Lucas Cranach der Altere,

Predigt Johannes des Täufers,
1516, Holzschnitt,
33,5x23,6 cm. Kunsthalle

Hamburg, Kupferstichkabinett.
— Die Predigt ist ein fester
Topos des protestantischen Bildgutes.

Die gemischten, einfachen
Volkstypen verkörpern das

unmittelbare Verhältnis des Gläubigen

zu Gottes Wort.

Staates verstand9. Für den Liberalismus war
die Erziehung zum Glauben normativ und
zugleich eine Erziehung zum Staatsbürger"1.

Theologische Spekulationen hingegen und

Abspaltungen gewannen mithin eine politische

Dimension und mussten unterbunden
werden.

In dieser Situation wurde die reformierte
Andacht in der calvinistisch geprägten
Westschweiz symbolhaft ein politisches Ausdrucksmittel.

Den Topos Predigt hatte schon Balthasar

Anton Duncker in den Jahren der Helve-

tik (1798-1803) für seine Karikatur
Religiössatirische Revolutionsszene vor der Kirchentür
(Abb. 3) verwendet. Karl Girardet, den Vautier

in Genf persönlich kennenlernte, hatte in
dem Historienbild Eine Hugenottenversammlung

wird von katholischen Truppen überrascht

explizit auf die staatliche Verfolgung der
orthodoxen Mômiers angespielt "; beide im
retinalen Rückgriff auf Kompositionen der dem

Calvinismus als vorbildlich geltenden
holländischen Kunst des 17.Jahrhunderts12. In

Genf wurde Vautier der calvinistische
Themenkreis zudem durch die Historienmaler Lu-
gardon und Josef Hornung vermittelt.

Bereits in der Wahl des Bildthemas und in
einzelnen Motiven greift Vautier auf
protestantische Traditionen zurück. Die gemischte
Anordnung der Kinder und der Frauen vorne,
dem gekreuzigten Christus zunächst, der zum
Teil mürrischen Männer hinten, nimmt
Bezug auf das aus det Reformationszeit
stammende Predigtbild (Abb. 4).

Die Reihe der Frauen in der vorderen Bank
der Dorfkirche repräsentiert die drei Lebensalter

alte Frau, Matrone, junge Frau, die der
Gemeinde einen menschheitlich-allgemeingültigen

Aspekt verleihen". Diese Gruppe wird
symmetrisch gesteigert und in Gänze durch
das Auswahllicht hervorgehoben, das als

göttliches Licht, das Licht der Erwählung, angesehen

werden kann. In einem Kunstgriff wird
diese Symmetrie jedoch nicht frontal,
sondern in wie zufälliger diagonaler Flucht gegeben,

die einerseits nochmals die drei vorderen
Frauen zu einer bedeutungsvollen Gruppe zu-
sammenschliesst, andererseits, neben der

Charakterisierung der Einzelpersonen, jenes

Zusammenklingen von Individuellem und
Gemeinsamem schafft, das konstituierend für
das neue calvinistische Glaubensverständnis

war: Die individuelle Bekehrung schafft eine
Gemeinde. In diesem Sinn hatte beteits

Calvin das Verhältnis von persönlichem und
öffentlichem Gebet in der Kirche erörtert
und weist in diesem Zusammenhang auch

dem Kirchengesang einheitsstiftende und

gotterkennende Funktion zu: «Und wirklich,
wenn der Gesang so würdig und massvoll
geschieht, so verschafft er einerseits den heiligen

Handlungen Würde und Anmut [öffentliche

Funktion] und dient andererseits sehr dazu,

die Herzen zum wahren Eifer und zur rechten

Inbrunst im Gebet zu erwecken [individuelle

Funktion].» '4

So ist auch die lesende alte Frau ganz vorne
zu verstehen, die nicht nur kompositorisch
aus dem Bilde, sprich aus der Gemeinde,
herauszufallen scheint, sondern auch gleichzeitig
fest in der Verbundenheit des Gestühls ruht.

Vordergründig nimmt sie überhaupt nicht
teil an der Gemeinschaft des Kirchengesangs11.

Und doch ist diese unscheinbare,
gebeugte Alte ein theologisches Zentrum und
die religiöse Führerin der Gemeinde, denn
Vautier greift hier, wie Duncker und Girardet,
auf die Ikonographie der holländischen Kunst
zurück. Das Motiv der lesenden Alten war im
17.Jahrhundert ein beliebtes Thema der
niederländischen Genremalerei, in dem immer
die Gestalt der Prophetin Hanna mitverstanden

wurde, so wie der Kanon der Emblembücher

sie festgelegt hatte"' (Abb. 5).

356 Stefan König ¦ Calvinistischer Heilsaspekt und ideale Gemeinschaft



Mit der Prophetin als Bäuerin verkörpert
sich das Göttliche im Alltäglichen, wird das
Motiv von Offenbarung und Verheissung
angeschlagen wie auch in vielen anderen Einzelheiten.

Die Kreuzigung Christi, der Karfreitag

und Kern des protestantischen Glaubens,
weist durch die kompositorisch motivierte
Überschneidung auch zeitlich über das Bild
hinaus. Zu Häupten der Andächtigen ist an
der Täfelung im Hintergrund ein Spruch des
Neuen Testaments als Motto gesetzt: «Wachet
und betet denn Ihr wisst (nicht?) zu welcher
Stun(d)»17. Er bietet dem Interesse der
Gemeinde einen dem nicht sichtbaren Pfarrer
äquivalenten Bezugspunkt und ersetzt die reale

Aufmerksamkeit durch ein geistiges Erfülltsein.

Aus der Bündelung des Interesses durchaus
diesseitig geschilderter Menschen auf einen
Punkt ausserhalb ihrer irdischen Existenz
resultiert auch die Dynamik der Raumkomposition,

die eine Dynamik des Übergangs ist.
Der ohnehin schmale Ausschnitt des Kirchenschiffes,

der durch das Hochformat und die
Fülle und gestaffelte Drängnis der Personen
nochmals eingeengt wird, fluchtet als Raumecke

in den Hintergrund, in einen nur zum
Feil einsehbaren Vorraum mit verschlossener
I üre. Dagegen stösst die vordere linke Ecke

des Gestühls nach vorne heraus. Der
ausschnitthafte Bildraum bemächtigt sich auf diese

Weise mittelnd und übergreifend dreier
Ebenen: der des Betrachters, der eigentlichen
Bildebene und einer imaginären, darunterliegenden,

welche metaphorisch die Transzendenz

vertritt. Die Menschen sind dalagege

r*

_¦

«¦-

!*Z

ganz zuständlich gegeben; ihre Handlungslo-
sigkeit evoziert in der sich wiederholenden,
isokephalen Reihung der Generationen den
Eindruck des Fortsetzbaren und Immerwährenden.

Die Horizontale der Köpfe wird mit
der senkrechten Wand fest verspannt, Tür,
Gewölbeansatz, Emporentreppe, Armlehne und
selbst Glockenseil bilden mit den Konturen
der Sitzenden ein System bogiger
Entsprechungen. Die scheinbar unterschiedlichen,
zufällig erfassten Menschen befinden sich innerhalb

einer übergültigen Ordnung.
Als Vorbild dienten Vautier die

Gottesdienstszenen einer Oberländer Bauerngemeinde
in Jeremias Gotthelfs 1843/44 erschienenem

Bauernroman «Geld und Geist», den der
Maler wohl anlässlich seiner Studienfahrten
in das Berner Oberland rezipiert hatte. Bei
Gotthelf ist das Predigtmotiv ein religiös
motivierter Gesellschaftsentwurf, mithin politischer

Natur, und getragen von einem idealen
Bauerntum. Die Predigt innerhalb des

Romans erörtert die Verheissung vom Kommen
Christi und das mangelnde Bewusstsein, die
Verantwortungslosigkeit des Tuns vor dem
möglichen Hereinbrechen des Todes und des

Gerichts: «Keiner wisse seinen letzten Tag» 18.

Und später: «Aber wartet nur, es kömmt eine
Stunde ...» ". Offensichtlich behandelt der
Pfarrer hier die gleiche Bibelstelle, die auch
Vautier über seine Andächtigen setzt. Das Ver-
heissungsmotiv soll dem Gläubigen die
übergültige Transzendenz zu Bewusstsein bringen
und zum rechten Verhalten im Diesseits, im
Alltag mahnen.

Der individuellen Bekehrung folgt die
Bildung einer Gemeinschaft, die eine Gemeinschaft

in Gott ist: «Das Einzelne, Besondere

war vergessen, untergegangen in dem grossen
Gefühle, Gemeinschaft zu haben mit dem Vater

und dem Sohne durch den Geist, der lebendig

in ihnen wohne ...»20. Der Pfarrer
vergleicht das Bauernhaus und seine Familie mit
der Kirche: «Als die Familie zum Volke geworden,

hat man ein gemeinsames Haus gebaut,
damit man nie vergesse in allgemeinen
Zusammenkünften, dass man eigentlich nur eine
Familie sei»21. Die Gemeinde steht stellvertretend

für ein ganzes Volk, wie der einzelne sich
nur als Glied der Familie definieren kann;
und über den Begriff der «guten Familien»
lässt Gotthelf keinen Zweifel; jedenfalls nicht
«der städtische Pöbel ...»". In der Stadt ist
«das öffentliche Leben die Hauptsache»,
«Amt, Stellung, Staat», die vom Bürger, dem
Gegenbild des Bauern, missbraucht werden
«zur Sättigung seiner Lust oder seines
Geldsäckels, während er von lauter System,
Gemeinwohl und Volksinteresse überfliesst»2'.
Hier spielt Gotthelf deutlich auf die Schlagworte

des Radikalismus an, der für ihn

AusStefan König ¦ Calviuistischer Heilsaspekt und ideale Gemeinschaft

5 Crispijn de Passe der Altere,
Die Prophetin Hanna, Kupferstich.

- Das Motiv der lesenden
Alten geht aufcalvinistische
Emblemtraditionen der Niederlande

zum, k.

357



6 Marc Louis Benjamin Vautier,

Begräbnisfahrt eines Kindes

über den Brienzer See,

1859, Ol aufLeinwand,
62x79 cm. Kunstmuseum,
St. Gallen. - Die Zuständigkeit

der Komposition überhöht
den Bauern: Die Begräbnisüberfahrt

gemahnt an Ewigkeit und
Charonsmythos.

druck der Entfremdung von Gott und der Kirche

ist. Nur im Bauerntum erkennt er noch
die ideale Identität von Christentum und

Staatsbürgertum.
Der bäuerliche Sonntag ist die Zeit, wie

die Kirche der Ort, in der der Mensch seinen

Blick über den Alltag erhebt und sich seiner

höheren, seiner gesellschaftlichen Verantwortung

bewusst wird. Durch den Gottesdienst

geht das Individuum in der Gemeinschaft auf
und wird des «Einzelnen, Besonderen» entkleidet.

Daraus folgt die Darstellung der Personen

als Typen. Die heute kaum mehr verständliche

Begeistetung der zeitgenössischen Kritik
für die Psychologisierung und Charakterisierung

der vautierschen Andächtigen meint
ebendiese treffende Darstellung von Typen:
das schlicht-liebliche Mädchen, die unschuldigen

Kinder, die fürsorgliche Mutter, die von
einem arbeitsreichen Leben gekrümmte Alte,
der stutzethafte Hoferbe, der ernst und
bedächtig gläubige Bauer. Gotthelfs wie Vautiers

Menschen sind so wenig individuell,
entsprechen so sehr einem Kanon bäuerlicher

Figuren, dass man einzelne Personen der Romane

ohne weitetes auf dem Gemälde identifizieren

könnte. Dichter und Maler zeichnen den

Bauern typisch, genrehaft, weil er für sie der

Entwurf einer idealen Gemeinschaft ist, ein

Gegenentwurf zur sich zersplitternden modernen

Gesellschaft. Dieser Entwurfentsteht in
vitro, im gleichsam katalytischen Kirchenraum.

Nie zuvor waren in Düsseldorf Bauern in
dieser sakralen Zuständlichkeit gemalt worden,

nie auch hatte sie ein Maler derart zu Ver¬

tretern eines religiösen und gesellschaftlichen
Modells erhöht. Vautier hatte ihnen über das

Religiöse, über das Politische hinaus den
Anspruch des Gesetzmässigen verliehen, indem

er eine quasi triviale Szene monumentalisier-

te, anstatt sie anekdotisch zu beleben; seine

Andächtigen verharren in ihrem beruhigten
Sein und werden darin bedeutend. Man
vergleiche beispielsweise auch die ein Jahr später
entstandene Begräbnisfahrt eines Kindes über
den Brienzer See mit den Rühr- und Tränenstücken

der gleichzeitigen Genremalerei
(Abb. 6). Hier bleibt alles still und ohne Bewegung,

die trauernden Eltern, die Ruderer und
selbst das Wasser befinden sich im Stillstand
der Zeit, der den Eindruck des Ewigen und
Unendlichen hervorruft: diese Bauern vollziehen

den mythischen Votgang der Charons-
fahrt.

Auch wenn die damalige Kunstkritik diesen

Ansatz nicht akzeptierte, find Vautier
damit zum ersten Mal den adäquaten Ausdruck
für eine neue Genre-Auffassung der zeitgenössischen

deutschen Ästhetik, die auf einem
revolutionären Umbruch im geschichtlichen
Denken fusste: Schopenhauer sah in der
Zuständlichkeit eines Genrebildes «eine

Leistung der Malerkunst, durch welche sie die

Zeit selbst zum Stillstände zu bringen scheint,
indem sie das Einzelne zur Idee seiner

Gattung erhebt»24. Friedrich Theodor Vischer,
der seit 1855 am Polytechnikum Zütich lehrte,

hatte 1854 den Menschen des Genrebildes
den «zuständlichen» Menschen genannt und
ihn, in det Nachfolge Hegels, an die Seite der

358 Stefan König ¦ C.alvinistischer Heilsaspekt und ideale Gemeinschaft



geschichtlichen Persönlichkeit gestellt: «Alles
Bedeutende, was die Geschichte bewegt, ist in
ihm auch da» 2\ Motive des Genre seien «die
Formen der Altersstufen, Zustände,
Geschlechter, Zustände und Handlungen der
Empfindung in Liebe, Ehe, Familie, oder
Erhebung der Seele im Gottesdienst, oder endlich

der Charakter und seine Kämpfe in
jedem Sinn, auf jeder Stufe»26. Vautiet schuf
mit den Andächtigen, die alle diese Motive
und die zuständliche Auffassung beispielgebend

aufnehmen, der ästhetischen Theorie
ein Programmbild. Dies wurde nur möglich
durch die religiös und gesellschaftlich geprägten

Begriffe des Bauern und des Gottesdienstes,

wie er sie aus der Schweiz nach Düsseldorf

mitgebracht hatte.

Zusammenfassung

Benjamin Vautiers Dorfkirche mit Andächtigen

von 1858 war sein erster grosser Erfolg in
Düsseldorf, wo die unkonventionelle Auffassung

eines Genrethemas grosse Aufmerksamkeit

erregte. Vautier verarbeitet darin calvinistische

Themata, die ihm aus seinem Elternhaus

und dem Genfer Künstlerkreis her
vertraut waren. Diese religiösen Aspekte haben
mi 19.Jahrhundert eine politische Dimension,

sie veranschaulichen das Verhältnis von
Individuum und Gesellschaft, von Kirche
und Staat. In Anlehnung an Gotthelf sieht
Vautier den Bauern stellvertretend und
beispielgebend; sein Genrebild wird ein idealtypischer

Gesellschaftsentwurf. Im Zusammentreffen

mit der neuen Genreauffassung
Fr. Th. Vischers und der deutschen Kunsttheorie

wird die Dorfkirche zu einem Programm-
oild der Genremalerei im zeitgenössischen
Düsseldorf.

Résumé

Dorfkirche mit Andächtigen, un tableau peint
Par Benjamin Vautier en 1858, signe le

premier grand succès remporté par le peintre
suisse à Düsseldorf où sa conception peu
conventionnelle d'un thème relevant de la

peinture de genre éveille l'enthousiasme du
Public. Vautier (1829-1898) travaille ici des

thèmes calvinistes qui lui sont familiers de par
son milieu (son père est pasteur) et le cercle
d artistes qu'il a fréquenté à Genève. Cette
thématique religieuse a une dimension politique
au XIXe siècle; elle rend manifestes les liens de
1 individu et de la société, de l'Eglise et de
' Etat. Comme chez J. Gotthelf, c'est le

représentant d'un type de vie jugé exemplaire et
non l'individu qui intéresse Vautier dans le

Paysan; son tableau de genre peut être lu de ce
tait comme l'esquisse d'une société idéale. Par¬

tageant la nouvelle conception du genre défendue

par F. Th. Vischer et la théorie de l'art
allemande, Dorfkirche est. une œuvre programmatique

pour la Düsseldorf de l'époque.

Riassunto

Dorfkirche mit Andächtigen (1858) fu il primo
grande successo di Benjamin Vautier a Düsseldorf,

dove la concezione anticonformista di
un tema di «genere» suscitò grande attenzione.

Vautier vi elabora temi calvinisti, acquisiti
nella casa paterna e frequentando la cerchia degli

artisti ginevrini. Nell'Ottocento questi
aspetti religiosi assumono una dimensione
politica, illustrando il rapporto tra individuo e

società, tra chiesa e stato. In sintonia con Gotthelf,

Vautier considera il contadino come
personaggio emblematico ed esemplare; la sua
pittura di genere diventa un tipico modello di
società ideale. Nel contesto della nuova concezione

del genere di F. Th. Vischer e dell'estetica

tedesca, la Dorfkirche diviene un quadro
programmatico della pittura di genere della
Düsseldorf contemporanea.

Anmerkungen
1 Vollständiges Litetaturverzeichnis zur Dorfkirclie

in: Stiftung Kunsthaus Heylshof Kritischer Katalog
der Gemäldesammlung, Worms 1992, S. 281-
283.

2 Genf war im 19. Jahrhundert das einzige Zentrum
der Schweiz, dessen Künstler eine Art Malerschule
bildeten. Die meisten Schweizer Maler hatten sich

an den Akademien in Paris, Düsseldorf oder München

ausgebildet. Vgl. JOSEPH GANTNER und
ADOLF REINLE, Kunstgeschichte der Schweiz,
Bd. IV, Die Kunst des 19. Jahrhunderts, von
ADOLF REINI.E, Frauenfeld 1962, S.2; ausserdem:

FRITZ SCHMALENBACH, Die Struktur der
Schweizer Malerei im 19.Jahrhundert (1942),
wiederabgedruckt in: F. SCHMALENBACH, Neue
Studien über Malerei des 19. und 20.Jahrhunderts,
Bern 1955, S.70-77; MAURICE PIANZOLA,
L'Ecole genevoise de peinture, un siècle plus tard, in:
Cenava N.S. 27, 1977, S. 223-230.

' Biographie weitgehend nach: FRIEDRICH
l'K'HT, Benjamin Vautier, in: Deutsche Künstler,
3. Reihe, Nördlingen 1881, S.351-379, dem
auch ADOLF ROSENBERG, Benjamin Vautier,
Bielefeld/Leipzig 1897, sowie EDUARD DAE-
LEN, Benjamin Vautier, in: Allgemeine Deutsche
Biographie, Bd. 54, Leipzig 1908, folgen.

4 Carl Friedrich Lessing, Die Hussitenpredigt,
1836, Öl/Leinwand, 230 x290 cm. Kunstmuseum

Düsseldorf (Leihgabe der Nationalgalerie
SMPK, Berlin), Inv. Nr. 228; Adolph Tidemand,
Andacht der Haugianer, 1848, Öl/Leinwand,
143 x181cm. Kunstmuseum Düsseldorf,
Inv. Nr. 4056; Charles de Groux, Die Armenbank,
1854, Öl/Leinwand, 137 x 102 cm. Musées Royaux

des Beaux Arts de Belgique Brüssel
Inv. Nr. 4843.

' HERMANN BECKER, Die Kunst-Ausstellung zu
München im Jahre 1858, in: Kölnische Zeitung,
1858, S.325, wieder abgedruckt in: H.BECKER,
Deutsche Maler. Leipzig o. J., S. 269.

Stcfiin König ¦ Calvinistischer Heilsaspekt und ideale Gemeinschaft 359



6 Deutsches Kunstblatt, 9. Jahrgang, 1858, S. 150.
Schiller selbst hat auf die Konvertierbarkeit seiner
sui generis dichtungsspezifischen Kategorien auf
die Bildende Kunst hingewiesen: «... denn was
hier von dem Dichter gesagt worden, kann unter
den Einschränkungen, die sich von selbst ergeben,
auch auf den schönen Künstler überhaupt ausgedehnt

wenden ...». Über naive und sentimentali-
sche Dichtung, in: FRIEDRICH SCHILLER, Über
das Schöne und die Kunst. Schriften zur Ästhetik
(Titel vom Hrsg.), München 1984, S.253.

8 BECKER, 1858, S. 269 (wie Anm. 5).
' EMIL BLOESCH, Geschichte der schweizerisch-re-

formierten Kirchen, Bd. 2, Bern 1899, S. 163 und
S. 308 ff.; CHARLES BAUP, Précis des faits qui ont
amené et suivi la démission de la majorité des

pasteurs et ministres de l'église nationale du canton de

Vaud en 1845, accompagnié des documents officiels,
Lausanne 1846.

1 Gottfried Keller schildert in seinem 1853/54 et-
schienenen Grünen Heinrich eine Katechisation
als Erziehung zum Bütger und als Spiegelbild der
Gesellschaft (in: G.KELLER, Sämtliche Werke,

hrsg. von C.HESELHAUS, Bd.l, München
21963, S.314fF.); Vautier malt 1872 eine Katechisation

im gleichen Kirchenraum der Andächtigen
von 1858, die wiederum der Kellers vergleichbar
ist, allerdings unter einer politisch entgegengesetzten

Auffassung: Keller schildert eine städtische

Klassengesellschaft, Vautier eine homogene
Bauernjugend. Abb. in: ROSENBERG, 1897 (wie
Anm. 3), S. 49.

1 Karl Girardet, Eine Hugenottenversammlung
wird von katholischen Truppen überrascht, 1842,
Öl/Leinwand, 119 x105 cm. Musée d'Art et
d'Histoire Neuchâtel.
Duncker verwendet Rembrandts Hundertguldenblatt.

Rijksmuseum Amsterdam, Girardet den

Simeon im /impel von Rembrandt, Mauritshuis
Den Haag, Inv. Nr. 145.

' Vgl. SUSE BARTH, Lebensalter-Darstellungen im
19. und 20. Jahrhundert - ikonographische Studien,
Diss. Bambetg 1971, S. 10-67."

1 JOHANNES CALVIN, Institutio, deutsch: Unterricht

in der christlichen Religion, übers, von
WEBER. Neukirchen-Vluyn 21963, S. 596.

' «... aber der niedergeschlagene Blick, er sieht Gott,
und der niedergeschlagene Blick ist des Herzens

Erhebung», stellt der Protestant Kierkegaard fest,

in: SOREN KIERKEGAARD, Gesammelte Werke,

hrsg. von F. HIRSCH und H.GERDES (dt.), Abteilung

24/25, Gütersloh M985, S. 152.
1 Vgl. CHRISTIAN TÜMPEL, Ikonographische

Beiträge zu Rembrandt, in: Jahrbuch der Hamburger
Kunstsammlungen, 16, 1971, S. 20-38; Luther
und die Folgen für die Kunst. Ausstellungskatalog,

Hamburger Kunstballe, hrsg. von WERNER HOF-
MANN, München 1983, S.369. Zwar ist von
einer Hollandreise Vautiers bis 1858 nichts
bekannt: die zahlreichen Einflüsse der holländischen
Malerei auf die Westschweizer Kunst lassen aber

vermuten, dass Reproduktionen zumindest im
Genfer Kreis zugänglich waren. Alfred van Muy-
den entstammte einer holländischen Familie; Hor-

nung und Calarne hatten sich 1839 in Holland
aulgehalten.
Bei diesem Spruch handelt es sich um eine populate

Kompilation folgender Bibelstellen: «Sehet

euch vor, wachet! denn ihr wisset nicht, wann die
Zeit da ist.» (Mark. 13, 33.); «Darum wachet;
denn ihr wisset nicht, welchen lag euer Herr kommen

wird.» (Matth. 24, 42.); «Wenn ein Hausherr
wüsste, zu welcher Stunde der Dieb käme Denn

des Menschen Sohn kommt zu einer Stunde, da

ihr's nicht meinet.» (Luk. 12, 39-40.); «Wachet
und betet, dass ihr nicht in Anfechtung fallet!»
(Matth. 26, 41.); «Darum wachet! Denn ihr wisset

weder 'Lag noch Stunde ...» (Matth. 25, 13).
Alle Zitate beziehen sich auf das eschatologische
Kommen Christi. Die in Klammern gesetzten Teile

des Spruches sind aufgrund der Dunkelung des

Firnis und/oder beabsichtigter Dunkelmalerei
nicht eindeutig zu entziffern.
JEREMIAS GOTTHELF, Geld und Geist, in: Gotthelf,

Werke, hrsg. von WAI.FER MUSCHG, Bd. 8,
Basel 1949, S. 79.
Ebenda, S. 255.
Ebenda, S. 125.

Ebenda, S. 391.
Ebenda, S. 116.

Ebenda, S. 1 1 8 f.

ARTHUR SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille
und Vorstellung, hrsg. von A.HÜBSCHER, Stuttgart

1987, Bd. 1,S. 335.
FR. TU. VISCH ER, Ästhetik oder Wissenschaft des

Schönen, htsg. von R. VISCH ER. München M 923,
4. Bd., S. 375 ff.
Ebenda, S. 139.

Abbildungsnachweis

1: Stadtarchiv, Worms / Stiftung Kunsthaus Heyls-
hof, Worms. - 2: Museum der bildenden Künste,
Leipzig. - 3: Kunstmuseum, Bern. - 4: Kunsthalle,

Hamburg. - 5: Aus: Luther und die Folgen für die
Kunst, Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle,
hrsg. von Werner Hofmann, München 1983. - 6:

Kunstmuseum, St.Gallen.

Adresse des Autors

Stefan König M.A., Ruitlenstr. 8, D-70378 Stuttgart

360 Stefan Koni^ ¦ Cülbimztuchej He ibaepekt und ideale Gemeinschaft


	Calvinistischer Heilsaspekt und ideale Gemeinschaft : Benjamin Vautiers "Andächtige in der Dorfkirche"

