
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 44 (1993)

Heft: 3

Artikel: Le Jugement dernier du narthex de l'église abbatiale de Romainmôtier

Autor: Golay, Laurent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


373

Laurent Golay

Le Jugement dernier du narthex de leglise
abbatiale de Romainmôtier

Dans un contexte économique et artistique particulièrement florissant,

le narthex de l'église abbatiale de Romainmôtier est, au début
du XIVe siècle, décoré de peintures murales. Reprenant le schéma

composltionnel des portails historiés français de la seconde moitié du
XIIe siècle et du XIIIe siècle, le Jugement dernier occupe une portion de
la paroi occidentale, concluant ainsi un cgcle complexe, construit
autour d'une iconographie christologique et de la Rédemption.
Autour du Christ-Juge dans une mandorle, le Leviathan est notamment

représenté suivant un schéma d'origine anglaise, alors que la
Vierge, couronnée, remplit son rôle d'intercesseur. Certaines similitudes

avec le cgcle de la chapelle du château de Chillon ont
convaincu les restaurateurs de ces deux monuments d'exécuter, entre
1914 et 1916, une copie du Jugement de Romainmôtier sur une des
parois de la chapelle de Chillon.

1 Ancienne église
abbatiale de Romainmôtier,
le Jugement dernier,
paroi occidentale, début
du XIVe siècle.

A la fin du XIe siècle (soit sous le prieur Etienne) ou au tout début du
siècle suivant (1100 ca.), la petite communauté bénédictine de
Romainmôtier agrandit son église par l'adjonction d'un narthex à deux
étages, subdivisés en trois nefs à quatre travées, couvertes de douze
voûtes d'arêtes, qui vint s'adosser contre l'ancienne façade principale,

à l'occident, de la reconstruction des Xe et XIe siècles1. Sur les

parois et les voûtes de la nef méridionale de l'étage inférieur du
narthex subsistent des peintures murales remontant vraisemblablement
aux premières décennies du XIVe siècle. Sur les voûtes quadripartites

sont représentés Moïse, Daniel, David et Salomon (première
voûte); la Tentation d'Adam et Eve, chassés du Paradis, la Résurrection

et Saint François prêchant aux oiseaux (seconde voûte); le Christ
victorieux, le Noli Me Tangere, les Œuvres de Charité (doubleaux de
la seconde voûte); les quatre Pères de l'Eglise (troisième voûte); des

Apôtres (doubleau de la troisième voûte); des restes d'une Flagellation

et d'une Crucifixion sur la paroi orientale et le Jugement dernier
sur la paroi occidentale.

e ^ ^
2 Plan de l'ancienne
église abbatiale de
Romainmôtier.

Nos monuments d'art et d'histoire 4*1/1993 ¦ 3 ¦ p. 373-382



374 Laurent Golay

3 Ancienne église
abbatiale de Romainmôtier,
le Jugement dernier,
paroi occidentale, début
du XIVe siècle.

A'

".. ':

.a

y-

Les peintures, redécouvertes dès 1903 par l'architecte Auguste
Schmid, furent, de 1906 à 1914, dégagées du badigeon «bernois» qui
les recouvraient et restaurées par Albert Naef et Ernest Correvon.
Elles subirent à cette occasion d'importants repeints2. Le caractère

maladroit de ces derniers dénature sans conteste l'œuvre du
XIVe siècle, et le cycle n'a de ce fait été, et jusqu'à très récemment,
considéré que comme une élément décoratif3 amplement
subordonné, en tant qu'objet d'étude, aux caractéristiques et aux
problèmes architecturaux de l'édifice. Les mentions succinctes figurant
dans des ouvrages généraux n'abordent de ce fait pas la question
stylistique, ni ne se risquent à affiner la datation des peintures. On ne
peut en effet que supposer que celles-ci furent exécutées au début
du XIVe siècle: certains détails, tels les trônes des Pères de l'Eglise, la

figure du saint Jean-Baptiste, David en Roi musicien, ne sont pas
sans analogies avec les deux grands cycles du début du XIVe siècle
conservés en Suisse romande, ceux des chapelles Saint-Georges du
château de Chillon et du château de Tourbillon1. Le caractère ar-
chaïsant de certaines zones des peintures, notamment celles situées
sur l'intrados du doubleau de la seconde voûte, a vraisemblablement
incité certains auteurs à proposer une datation antérieure, soit le
XIIIe siècle5. Ces différences stylistiques devraient en revanche nous
indiquer - outre l'intervention de restauration du début du siècle -
que plusieurs peintres ont dû travailler contemporainement à
l'élaboration du cycle.

Le Jugement dernier

La scène du Jugement dernier peinte sur la paroi occidentale de

l'étage inférieur du narthex est dominée par la figure du Christ-Juge
assis, montrant ses plaies (Wundmalchristus] et inscrit dans une



Le Jugement dernier du narthex de l'église abbatiale de Romainmôtier 375

mandorle. A sa gauche, un ange porte la croix, à sa droite un autre
ange tient la lance, alors que de part et d'autre de la mandorle, quatre

anges sonnent de la trompette, au-dessus des damnés et des élus.
A l'extrême droite se trouve le Leviathan, tandis qu'à l'extrême
gauche la Vierge est figurée en intercesseur, un des principaux rôles

que lui avait attribué la mariolâtrie bernardine. Les séquences narratives

sont disposées de façon plutôt schématique, l'espace limité du
triangle curviligne n'ayant autorisé la fragmentation de la scène

qu'en deux registres. Le second est aujourd'hui mutilé et d'une
lecture peu aisée, bien qu'on aperçoive un ange (vraisemblablement
Michel], sous le Leviathan, alors que toute la partie gauche de la

composition a disparu6.
Si les source auxquelles puisèrent les artistes pour les représentations

historiées du Jugement dernier peuvent paraître nombreuses7,
l'iconographie du Jugement dernier ira en se développant autour
d'un noyau central, dont l'origine a été recherchée par André Grabar
dans le répertoire des structures plastiques et sémantiques qui ont
précédé les représentations chrétiennes, et plus précisément dans le
thème du Triomphe de l'Empereur romain8. En effet, le «noyau théo-
phanique»9, autour duquel va se développer l'iconographie du
Jugement dernier, est un type iconographique se conjuguant, entre le
VIIIe et le XIVe siècle, sur quatre modes différents. Ces images théo-
phaniques, «se référant de près ou de loin aux chapitres XXIV et XXV
de Matthieu»,0, représentent le Christ trônant, entouré d'un ou
plusieurs anges portant sa croix, voire le Christ la portant lui-même. Ces

visions d'essence plotinienne, intemporelles, symboliques, dénuées
d'éléments narratifs, puisaient à la source des images traduisant le
triomphe, la victoire ou la puissance universelle de l'empereur
romain. Sur ces visions sont venus se greffer des referents historiques
conférant à l'image un caractère événementiel (Séparation des élus
et des damnés, Psychostasie, Paradis, etc.). Ainsi à Romainmôtier, la

V J O cV3
n<

i^ÄMJ®ÌS

50!*c-—-

Œ
7~)

MMHjMSaj

mg&MmLYLim&&M&m
ooouoouuopoooCioOcaoCaOOoaKj.QOooooooOoOo

4 Reichenau-Oberzell,
église Saint-Georges,
la Seconde Parousie (détail),
contre abside, début
du .XIe siècle.



376 Laurent Golay

5 Blassac IHaute-Loire),
église paroissiale,
le Christ-Juge, abside,
vers 1300.

^* -.A
MA \

/ KN ¦*v V

-V
M

4
y7

scène centrale est celle du Christ-Juge montrant ses plaies [il montre
ses cicatrices pour témoigner de la vérité de l'Evangile, et pourprouver
qu'il a été vraiment crucifié pour nous)n et entouré de deux anges,
dont l'un porte la croix, l'autre la lance. Ce motif apparaissait déjà
dans la Seconde Parousie peinte sur la contre-abside de Saint-
Georges à Reichenau-Oberzell12, et on le retrouve en particulier
dans les Jugements derniers des portails occidentaux de la cathédrale

Saint-Pierre de Poitiers (vers 1250), de Notre-Dame de Paris
(1220-1230) ou du portail sud de la collégiale Saint-Seurin de
Bordeaux [vers 1250]l3. Ce sont les éléments particuliers, autour de ce

motif, qui iront en se développant vers une représentation du
Jugement dernier de plus en plus riche de détails iconographiques. Ainsi
à Sainte-Trophime d'Arles, vers 1170, le tympan montre encore le
Roi traditionnel entouré du Tétiamorpue que décru l'Apocalypse de

Jean, mais, suivant cette fois le premier Evangile, les bas-reliefs de la
frise représentent la séparation des «bons» et des «mauvais»: on
assiste ainsi à Sainte-Trophime à une représentation particulièrement
originale, empruntant son iconographie aux deux sources. Plus tard,
et dans le cas de productions périphériques, on retrouve parfois
cette combinaison iconographique, comme sur les voûtes de l'église
de Blassac (Haute-Loire, vers 1300], où le Christ en gloire montrant
ses plaies surmonte une étroite frise, sous le doubleau, sur laquelle
est représentée la Résurrection des morts. Si cet exemple est cité ici,
c'est que le Christ de Blassac est sans doute tributaire de celui du
Jugement dernier du portail sud de la façade occidentale de Laon
(1160 ca.), et surtout de celui de croisillon nord du transept de Reims,
et que l'on constate d'évidentes similitudes entre ces œuvres et le
Christ de Romainmôtier14. Mais il importe également de considérer,
eu égard à la figure du Christ, l'image monumentale sculptée au portail

peint de la Cathédrale de Lausanne dans le deuxième quart du



Le Jugement dernier du narthex de l'église abbatiale de Romainmôtier 377

^*/
7

V.'V

a

ù

mZ*
6 Laon, cathédrale,
le Jugement dernier
(détail), portail sud de
la façade occidentale,
vers 1160.

XIIIe siècle. Occupant presque tout l'espace du tympan, le Christ est
représenté dans une mandorle, couronnant la Vierge. Que cette
image, placée à l'entrée d'un sanctuaire faisant l'objet d'un important
pèlerinage mariai, ait été célèbre et célébrée, au XIVe siècle aussi,
dans une aire géographique relativement étendue, n'est pas doutetix
- même en l'absence de témoignages écrits. On relèvera à ce sujet
que Joseph Gantner supposait avec pertinence que le programme
iconographique de la porta pietà avait pu influencer les concepteurs
des peintures murales de la chapelle du château de Chillon,5. Notons
en outre que l'on retrouve dans le Jugement dernier de Romainmôtier

la même particularité observée au portail peint, à savoir la
différence de grandeur entre le Christ et la Vierge, celle-ci étant dans les
deux cas reléguée aux dimensions des autres protagonistes de la
scène16. Ainsi perdure à Romainmôtier le topos figuratif exaspérant
la sacralité du Christ, monumental et parfaitement frontal.

Empruntée au Livre de Job a, l'image du monstre marin qu'était le
Leviathan devient le symbole de l'enfer. A la suite, notamment, de

Grégoire le Grand, les commentateurs reconnurent en effet dans le
Leviathan la figure de Satan, et il fut plus tard indistinctement utilisé
pour les représentations du Jugement dernier ou du Christ aux
Limbes. Il est, à Romainmôtier, représenté dans l'angle inférieur
droit de la composition, selon une formule chère à l'enluminure
anglaise. La gueule ouverte du monstre permettait en effet à l'artiste
d'insérer le motif dans l'angle inférieur de son folio, comme le montre

une des enluminures du Psautier du Prieuré de Saint-Swithin,s.
Les nombreux témoignages de cette representation attestent de la

fortune de cette formule «insulaire»: elle apparaît ainsi à deux
reprises dans lApocalypse «Crowland», appartenant au groupe des

Apocalypses de Fenland, de l'abbaye bénédictine éponyme19.
Sur les tympans ou les linteaux des cathédrales, cette disposition



378 Laurent Golay

7 Psautier de Henri de
Blois, le Jugement dernier.
British Museum,
Cotton Ms. Nero C. IV,
f° 24, vers 1150-1160.

—„ 03

l
£

*fi
k\

,~<

ma+

sera fréquemment adoptée, comme au portail central sud de Chartres

(vers 1210-1215) ou au portail central de la façade occidentale de
Saint-Pierre de Poitiers (vers 1250]20. Dans ce qui pourrait apparaître
comme une volonté de rationalisation de l'espace, les sculpteurs ont
parfois représenté la gueule du monstre horizontalement. Dans ces

cas, le chauderon de l'enfer se trouve dans la gueule du Leviathan21.
De part et d'autre du Christ, quatre anges sonnent de la trompette,

à la suite de l'apparition du Christ22. A sa droite, un ange accueille les

élus, tandis que la Vierge, couronnée, intercède en faveur des damnés.

Particulièrement simplifiée, la composition se révèle être
conçue selon un schéma triangulaire, mettant l'accent sur le Christ-
Juge el, dans les angles, la Vierge - symbole du Salut - et le Leviathan

- symbole de la Perdition. Mais cette portion inférieure du
registre supérieur de la représentation n'est malheureusement et
désormais que difficilement lisible, alors qu'en 1958 Decollogny pouvait
encore en faire la description:

«Au bas du tableau, les ressuscites se lèvent de leur tombeau, les

uns manifestant leur joie, les autres, atterrés, levant les bras au ciel et
s'arrachant les cheveux. Selon l'iconographie gothique, tous sont
adultes [...]. A la gauche du juge supreme, deux damnés cherchent à

échapper à un démon, pourvoyeur du Leviathan, dont la gueule
grande ouverte vomit des flammes, et à rejoindre un ange - le grand
saint Michel peut-être - qui leur tourne le dos».23

Peintes sur l'intrados du doubleau séparant la deuxième et la
troisième voûte, les Œuvres de Miséricorde ou de Charité sont intimement

liées à l'iconographie du Jugement dernier. Enumérées à la fin
de l'Evangile de Matthieu, dans la description de la Seconde Parou-
sie, et plus particulièrement de la Séparation des élus et des damnés,



Le Jugement dernier du narthex de l'église abbatiale de Romainmôtier 379

elles détermineront en effet le sort des ressuscites, et saint Augustin,
par ailleurs représenté à Romainmôtier sur la troisième voûte, les
considérera comme déterminantes au moment de la Psychostasie24.
A l'instar de la Porte Saint-Gall de la Cathédrale de Bâle, où elles sont
en outre en rapport avec la Parabole des Vierges sages et des Vierges
folles sculptée au linteau, les Œuvres de Charité sont ici au nombre
de six, suivant le texte de l'Evangile25. C'est très certainement un des
tout derniers exemples de ce type au début du XIVe siècle. La
septième Œuvre fut en effet ajoutée au XIIe siècle par Jean Beleth dans
son Rationale divinorum officiorum, et bien que des représentations
ne comportant que les six Œuvres évangéliques subsistèrent jusqu'à
la fin du XIIIe siècle, elles constituaient alors une exception26.

Le Jugement dernier dans le programme iconographique
du narthex

Si l'état actuel des peintures du narthex ne permet pas de considérer
le cycle dans sa totalité, il autorise néanmoins une lecture qui,
aujourd'hui, se révèle plutôt énigmatique. En admettant en effet que
l'ordre des représentations suive un sens - celui, justement, de
lecture-, celui-ci est difficile à reconstruire, particulièrement en ce qui
concerne les peintures - lacunaires - de petites dimensions, situées
sur les doubleaux ou les piliers. Il reste néanmoins évident que le
cycle, qui débute sur les voûtes par la représentation de figures vétéro-
testamentaires et de scènes de la Genèse, puis par les figures des
Pères de l'Eglise, se conclut par la représentation du Jugement
dernier. Auquel faisaient face, sur la paroi orientale, la Flagellation et la
Crucifixion27. Autour de ce «tronc» narratif, et à l'instar de certains
grands cycles romans, d'autres séquences, mettant en scène des apôtres,

des saints (Catherine, Jean-Baptiste) ou encore des épisodes de
la Passion, recouvrent les parties basses de l'édifice. Autour du
thème de la Rédemption, le cycle est conçu comme un exemplum,
s'achevant par l'illustration du Jugement, soit du moment du verdict
relatif aux choix terrestres du fidèle. Ceci sans que le cycle ne se
déroule de manière linéaire, en séquences narratives permettant une
lecture continue, comme c'était déjà le cas, en Italie notamment, dès
la fin du XIIIe siècle: sur la seconde voûte, par exemple, à côté de la
Tentation et de l'Expulsion du Paradis, sont représentés la Résurrection

et Saint François prêchant aux oiseaux. Sans vouloir tenter ici de
résoudre l'énigme de la présence du Mendiant dans ce contexte clu-
nisien, on peut supposer qu'il figure en «modèle», dans le sens général

de la thématique symbolique du cycle.
Nombreux sont les éléments qui rapprochent les peintures du

narthex de celles de la chapelle du chateau de Chillon: outre le fait
qu'il s'agisse des deux seuls cycles de peintures murales du XIVe siècle

conservés dans le canton de Vaud, on retrouve la figure de saint
François, les architectures peintes et, dans l'ensemble, ce système de
représentation archaïsant qui consiste à mettre en scène non pas
une histoire mais des images réellement autonomes que relie entre
elles une symbolique édifiante28. Ces similitudes, ajoutées au fait que

8 Ancienne église
abbatiale de Romainmôtier.
les Œuvres de Miséricorde
(detail), narthex, doubleau
de la seconde voûte,
debut du .XIVe siècle.

¦ - 7!
Î-Fl
¦\

' I a
'S

•MM

A
"77

9 Ancienne église
abbatiale de Romainmôtier.
scènes de la Genese
el Saint François
prêchant aux oiseaux,
seconde travée des voûtes
du narthex, debut du
XIVe siècle.



380 Laurent Golay

les deux cycles ont été réalisés dans un environnement politique et
culturel dominé par la Maison de Savoie29, ont certainement frappé
les restaurateurs du début du siècle, Naef et Correvon, qui, juste
avant de travailler à Chillon, ont restauré les peintures du narthex.
C'est vraisemblablement pour cela que le Jugement dernier de
l'église clunisienne fut copié dès 1914 sur la paroi occidentale de la

chapelle du château savoyard, les vestiges de peinture étant alors
insuffisants pour reconstituer la portion de peinture manquante. Outre
son caractère déonlologiquement contestable, cette copie est déplacée

parce que l'iconographie du cycle de Chillon laisse penser qu'il
ne devait pas y avoir de Jugement dernier sur cette paroi, mais bien
plutôt une scène christologique comme, par exemple, l'Ascension.

Si le Jugement dernier de Romainmôtier est pour certains «peu
fécond stylistiquement»30, il l'est en revanche iconographiquement, en
lant que point d'orgue d'un cycle complexe - dont l'analyse minutieuse

reste à faire - créé dans un environnement culturel et économique

particulièrement riche et florissant.

Zusammenfassung Anfang des 14. Jahrhunderts, in einer wirtschaftlich wie künstlerisch
blühenden Zeit, wurde bei der Ableikirche von Romainmôtier der
Narthex mit Wandmalereien ausgeschmückt. Bei der Darstellung des
Weltgerichts auf der VVestwand der Vorhalle wurde ein
Kompositionsschema gewählt, wie es an erzählenden französischen Portalen
der zweiten Hälfte des 12. sowie des 13. Jahrhunderts anzutreffen ist.
Das Jüngste Gericht beschliesst in Romainmôlier ein umfassendes
Bildprogramm mit christologischer und heilsgeschichtlicher Thematik.

Um den Weltenrichter Christus in der Mandorla ist Leviathan
nach englischem Schema dargestellt, während die gekrönte Mutter
Gottes die Rolle der Fürbitterin einnimmt. Gewisse Ähnlichkeiten
mit dem Bildprogramm der Schlosskapelle von Chillon haben die
Restauratoren beider Monumente dazu bewogen, in den Jahren
1914-1916 auf einer der Wände der Kapelle von Chillon eine Kopie
des Jüngsten Gerichts von Romainmôtier auszuführen.

Riassunto All'inizio del XIV secolo, in un contesto economico e artistico parti¬
colarmente fiorente, il nartece della chiesa abbaziale di Romainmôtier

è decorato con affreschi. Riprendendo lo schema compositivo
dei portali istoriali francesi della seconda metà del XII secolo e del
XIII secolo, il Giudizio universale occupa una parte della parete
occidentale e conclude così un complesso ciclo impostato su un'iconografia

cristologica e della Redenzione. Attorno al Cristo-Giudice in
una mandorla, il leviatàn è rappresentato in modo particolare
secondo uno schema di origine inglese, mentre la Vergine, incoronata,
assume il proprio ruolo di mediatrice. Alcune somiglianze con il
ciclo della cappella del castello di Chillon hanno convinto i restauratori

di questi due monumenti a eseguire, tra il 1914 e il 1916, una
copia del Giudizio di Romainmôtier su una parete della cappella di
Chillon.



Le Jugement dernier du narthex de l'église abbatiale de Romainmôtier 381

1 Voir Albert Naef. Les phases constructives de l'église de Romainmôtier. in: Indicateur Notes
d'Antiquités suisses, n.s.. n° 7,1905-1906. p.226-230. Le même, Les dates constructives de
l'église de Romainmôtier. in: Bulletin Monumental. 1906. p.425-452. EUGÈNE BACH,
Romainmôtier. in: Congrès archéologique de France. 110e session. Paris 1953. p.338-
368. HANS Rudolf Sennhauser, Romainmôtier und Pagerne, Bâle 1970. FLORENS
DEUCHLER, Reformierte Kirche Romainmôtier (Guide de Monuments suisses), Berne
1985. Heinz HORAT. L'architecture religieuse (ARS helvetica IUI. Disentis 1988.

2 Aucune etude materielle des peintures n'ayant été entreprise depuis 1916. il est difficile
de distinguer actuellement les retouches de Ernest Correvon de l'original. Seul le Journal

des fouilles tenu par François Blanc et Louis Chastellain pendant la durée
des travaux de restauration à l'ancienne église abbatiale nous renseigne - quoique de
façon souvent sommaire et subjective - sur la nature des travaux entrepris par Naef et
Correvon. H apparaît notamment que les peintures devaient être recouvertes d'un
badigeon, vraisemblablement applique à l'époque bernoise, l'étage inférieur du narthex
ayant été transformé en cave peu après la conquête du Pays de Vaud (Bach. Romainmôtier

[cf. note 1), p. 315). Le Journal des fouilles est conservé aux Archives cantonales
vaudoises. Archives des Monuments Historiques. AMH D 14/1-10. Sur la restauration des
peintures du narthex. voir notamment les volumes D 14/2 (1906): D 14/4 [1909): D 14/5
[1911-19131 el D 14/6 (1914).

'Voir notamment Christoph et Dorothée Eggenberger. La peinture du Moyen
Age. /ARS HELVETICA V), Disentis 1988, p.262.

• Sur les peintures de Tourbillon voir Anne-Elizabeth GATTLEN, Die Wandmalereien
des 14.Jahrhunderts in der Georgskapelle von Tourbillon (memoire de licence dactilogra-
phié), Université de Fribourg, 1978. Gaëtan Cassina et Théo-Antoine Hermanes.
La peinture murale à Sion du Moyen Age au XVIIIe siècle, in: Sedunum Nostrum. n° 8,
1978. p.24-31. Sur les peintures de la chapelle de Chillon. voir Laurent GOLAY. Les
peintures murales de la chapelle du chateau du Chillon, in: La Maison de Savoie en Pays
de Vaud. catalogue d'exposition. Musée historique de Lausanne, Lausanne 1989,

p.230-232. Le même. Les architectures peintes de la chapelle du chateau de Chillon. in:
Eludes de Lettres. 1, 1991. p. 15-28. Le cycle de Tourbillon pourrait être légèrement poste-
rieur à celui de Chillon. pour lequel on retient la date de 1314.

5 C'est notamment le cas de NAEF. Les phases constructives (cf. note 1) et de JOSEF GANT-
nf.r, Histoire de l'art en Suisse, vol.2. L'Epoque gothique, Neuchâtel 1956, p.223-224.
Gantner date curieusement la construction du narthex du XIIIe s. VICTOR-HENRI BOlJR
GEOIS, La peinture décorative dans la Suisse romande. Lausanne 1910, p.XXIX. estimait
en revanche qu'il s'agit de peintures du début du XIVe siècle, a l'instar de KONRAD
Escher. Untersuchungen zur Geschichte der Wand- und Deckenmalerei in der Schweiz
vom IX. bis zum Anfang des XVI.Jahrhunderts. Strasbourg 1906. p. 145. Parla suite, l'exégèse

s'accorde à dater les peintures du XIVe siècle: ADOLPHE DECOLLOGNY, Trésors des
églises vaudoises. Anciennes peintures. Lausanne 1958, p.83-96. Enrico CASTELNUOVO
el THÉO-ANTOINE HERMANES. La peinture du Moyen Age. in: Les Arts. 1. (Encyclopédie

illustrée du Pays de Vaud, 6), Lausanne 1976, p. 62-63. Deuchler, Romainmôtier [cf.
note 1). p. 17-18. EGGENBERGER. La peinture (cf. note 3). p.262. PAUL GANZ, dans sa
Geschichte der Kunst in der Schweiz. Von den Anfängen bis zur Mitte des XVII.Jahrhun¬
derts (Bale/Stutlgart 1960. p. 194-195) n'avance pas de date mais fait implicitement
remonter les peintures au XIVe siècle en les rapprochant [zeigen starke Verwandtschaft
de celles de la chapelle de Chillon. Voir la note 4 ci-dessus.

" Voir la note 23 ci-dessous.
» DANIEL VII; EZECHIEL I, 1-28; MATTHIEU XXIV, 25-36, XXV. 31-34: MARC XIII. 24-37:
Luc XXI. 27: JEAN; Paul. Seconde Epitre aux CorinthiensW 10.

s ANDRÉ Grabar. L'Empereur dans l'art byzantin. Paris 1936. p.251sq. Voir BEAT
Brenk, Tradition und Neuerung in der christlichen Kunst des ersten Jahrtausends (Wiener

Byzantinische Studien III). Vienne 1966. et notamment le chap. I. Voir également le

premier chapitre de l'ouvrage de Mll.TlADis K.Garidis, Etudes sur le Jugement dernier
post-byzantin du XVe à la fin du XIXesièc/e. Iconographie - Esthétique. Thessalonique
1985. qui m'a été aimablement signale par VL le professeur Claude Berard.

9 Yves Christe. La Vision de Matthieu. Origines et développement d'une image de la
Seconde Parousie. Paris 1973, p. 10. Une des premières images du Christ-Juge qui nous
soient parvenues est celle de la plaquette Barberini, terre-cuite du VIe siècle, conservée
à Dumbarton Oaks.

10 Ibid., p.g.
11 Vincent de Beauvais. Speculum Historiae. Epilogue, CXII, cité et traduit par Emile

MÂLE. L'art religieux du XIIIe siècle en France. 8e éd.. Paris 1948. p.658.
12 Debut du XIe siècle. Voir Josef et Konrad Hecht, Die frühmittelalterliche Wandmalerei

des Bodenseegebieles. Sigmaringen 1979 et EGGENBERGER, La peinture (cf. note 3),

[). 137S.
13 Voir WILLIBALD SAUERLÄNDER. La sculpture gothique en France. 1140-1270. Paris 1972

(Munich 1970). p. 187-188, 130-136, 184-186.



382 Laurent Golay

Sources
des illustrations

" Les sculptures de la façade occidentale de Laon ont été notablement restaurées, des le
XIXe siècle, et suite aux déprédations de l'iconoclasme révolutionnaire. Les tètes des

sculptures du Jugement dernier sont modernes. C'est dans la seconde moitié du .XII1' siècle

qu'apparaît le Christ «evangélique» de Matthieu, qui se substitue à celui de l'Apocalypse.

15 Gantner, Histoire de l'art (cf. note 5), p.221-222.
16 Cette particularité étant naturellement encore plus étonnante dans le cas du porche

lausannois, et pour un Couronnement de la Vierge, que dans la scène du narthex de
Romainmôtier.

"XLI, 11.
18 Psautier de Henri de Blois, évêque de Winchester (1129-1171), British Museum, Cotton

Ms. Nero CIV, f 24, vers 1150-1160. Voir ERIC G.Millar, La miniature anglaise du Xe

au XIIIe siècle. Paris-Bruxelles 1926. pi.44. Voir également la scene de L'ange fermant la

porte de l'Enfer. f° 39r du même Psautier, ou les deux Leviathan représentés de face
forment une extraordinaire gueule béante. 111. in Hermann Fillitz, Das Mittelalter, vol.1
(Propyläen Kunstgeschichte V), Berlin 1964, ill. 400 et p. 277-278.

19 L'Apocalypse Crowland> est consene a Cambridge, Magdalene Coll. Ms 5. Le Jugement
dernier figure sur le f° 37. Voir Lucy Freeman Sandler, The Peterbrough Psalter in
Brussels and other l-'enland Manuscripts. Londres/New York 1974.

20 Voir aussi le portail du Jugement dernier d'Amiens, portail central, façade occidentale,
vers 1225-1235.

21 Comme au portail central de la façade occidentale de la cathédrale Saint-Etienne de
Bourges, sur le jubé de laquelle le Léviathan était par ailleurs représente a la maniere
anglaises. Voir SAUERLÄNDER, La sculpture ici. note 131. pi.294. Les portails occidentaux

sont très restaurés (XVIe et .XIXe s.). Quant aux fragments du jubé, ils sont conservés
au Musée du Louvre. Les concepteurs des programmes iconographiques se sont inspires
de la description offerte par la Livre de Job (XLI, 11): «De naribus eius procedit fumus
sicut ollae succensae atque ferventis...»

22 MATTHIEU XXIV, 31: «Mittet angelos suos cum tuba» et Paul. Première Epitre aux
Corinthiens, XV, 52: «in momento in ictu oculi in novissima tuba».

23 Decollogny. Trésors des églises (cf. note 5). p.86. La description faite par Decollogny
l'a peut-être ete sur la base de la copie du Jugement dernier de Romainmôtier, effectuée
entre 1914 et 1916 par Correvon sur la paroi occidentale de la chapelle du château de
Chillon. Voir la note 4 ci-dessus et les remarques ci-après.

21 Sermo I in vig. Pentecost, cité et traduit par MÂLE, L'art religieux (cf. note 111, p.675. Les
Œuvres de Charité peintes à Romainmôtier sont mentionnées par LOUIS Rf.au,
Iconographie de l'art chrétien. vol.H/2. Paris 1957, p. 749.

25 MATTHIEU. XXV, 34-37. On en compte également six au Baptistère de Parme [portail du
Jugement dernier, vers 1196, par Benedetto Antelami), ou sur les fonts baptismaux en
bronze de la cathédrale Saint-Michel d'Hildesheim.

26 Voir les exemples mentionnes par REAU, Iconographie (cf. note 24).
2" Voir la description de BACH, Romainmôtier (cf. note 1), p. 365.
28 Saint François était représenté sur une des embrasures de fenêtre de la chapelle de Chil

Ion dans la scène de la Stigmatisation, dont il ne subsiste aujourd'hui que le Christ séra-
phique. Les elements architecturaux sont peints a Romainmôtier de part et d'autre des
trônes des Pères de l'Eglise; à Chillon sur les vcùtains de la travée est. selon une formule
étonnamment proche de celle adoptee par Cimabue dans l'église supérieure d'Assise.
Voir GOLAY, Les architectures peintes (cf. note4). En raison, une fois encore, des
nombreux repeints qui altèrent le cycle de Romainmôtier. nous ne nous prononcerons pas
ici sur d'éventuels rapprochements stylistiques avec les peintures de Chillon.

29 Voir Frédéric de Charrière, Recherches sur le couvent de Romainmôtier et ses
possessions [Mémoires et documents de la Société d'Histoire de la Suisse romande. 31,

Lausanne 1841, p. 264: Louis de Savoie. Sire Vaud fut peut-être Prieur de Romainmôtier en
1314, date de la création des peintures de la chapelle de Chillon.

30 Eggenberger. La peinlureld. note 3). p.262. L'étude attentive de certaines parties des

peintures, et notamment des voûtes des première et seconde travées, après détermination

des zones de repeints, devrait certainement permettre d'infirmer un tel jugement.

1, 4: Yves Christe, La Vision de Matthieu. Paris, 1973. - 2: D'après Sennhauser, Zurzach. -
3, 8. 9: Laurent Golay, Lausanne. - 5: Imprimerie Jeanne-d'Arc, Le Puy. - 6: Emile Mâle,
L'Art religieux du XIIIe siècle en France, Paris, 1923. - 7: Lucy Freeman Sandler, The
Peterbrough Psalter in Brussels, Londres-Nevv York, 1974.

Adresse de lauleur Laurent Golay, lic.ès lettres, historien d'art, place de la Cathédrale 10, 1005 Lausanne


	Le Jugement dernier du narthex de l'église abbatiale de Romainmôtier

