
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 44 (1993)

Heft: 3

Artikel: Weltgerichtsthematik im geistlichen Schauspiel und der bildenden
Kunst des Mittelalters : Gedanken zur Frage der gegenseitigen
Beeinflussung von Drama und Bildkunst

Autor: Sladeczek, Franz-Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


356

SS

«I

1 Der Tod im Treppenhaus
des Bernischen

Historischen Museums,
Szene aus dem Berner
Weltgerichtsspiel.

Franz-Josef Sladeczek

Weltgerichtsthematik im geistlichen
Schauspiel und der bildenden Kunst des
Mittelalters
Gedanken zur Frage der gegenseitigen Beeinflussung
von Drama und Bildkunst

«Ach vnd we vnd über we!
Ich maß gan in der helle se.

Got wil sich niemer tan erbarmen
Vber mich sunder armen.»

Klage einer Verdammten
aus dem Berner Weltgerichtsspiel

Im Zentrum der nachstehenden Ausführungen steht das Verhältnis
zwischen dem Drama und der Bildkunst im Mittelalter, das vor
allem von der Kunstgeschichte lange Zeit als ein einseitiges definiert
worden ist. In dem Bemühen, eine Erklärung für das Aufkommen des
«Realismus» in der Kunst des Spätmittelalters zu finden, berief man
sich auf das geistliche Drama resp. auf die im 14. und 15.Jahrhundert
stark verbreiteten Mgsterienspiele und proklamierte eine direkte Ein-
flussnahme des Dramas auf die Bildkunst. Erst die Literatur- und
Theaterwissenschaft erbrachte den Nachweis, dass beide Ausdrucksformen

religiösen Lebens unabhängig voneinander entstanden waren

und dass die bildende Kunst bereits eine «Bildersprache» entwik-
kelt hatte, lange Zeit bevor sich das geistliche Drama ähnlicher Themen

annahm.

Derjenige, der das Glück hatte, dem von Germanistikstudenten der
Universität Bern im Sommer 1984 in den Räumen des Bernischen
Historischen Museums aufgeführten Berner Weltgerichtsspiel1
beizuwohnen, mag sich vielleicht noch an das eindrückliche Eingangsszenario

erinnern, wie er - zusammen mit den übrigen Zuschauern -
hinter dem Adelnden Tod die mächtigen Stufen des Treppenhauses
hinabschritt, um im Ausstellungsraum der Münsterfiguren Platz zu
nehmen, wo die Aufführung des Dramas stattfand. Eine in der Tat
beeindruckende Inszenierung im Beisein des Weltenrichters, die -
weit mehr als der im Berner Jubiläumgsjahr aufgeführte Totentanz
Niklaus Manuels2 - unter die Haut ging, zu faszinieren wusste. Eine
Inszenierung, durchaus mittelalterlich in ihren Grundzügen, realisiert

durch Laienschauspieler, wie sie auch in dem geistlichen
Drama des Mittelalters anzutreffen gewesen wären. Gerade diese
«einfache» Form des Theaterspiels, die die persönliche Betroffenheit,
aber auch menschliche Schwächen und Unfertiges jederzeit zu
erkennen gab, ermöglichte dem Zuschauer3 relativ schnell einen
Zugang zu dem Spiel und seinen Mitwirkenden und liess sehr gut
nachvollziehen, wie nachhaltig diese Mysteriendramen auf die Menschen

Unsere Kunstdenkmäler 44/1993 • 3 • S.356-372



Weltgerichtsthematik im Mittelalter 357

t--
77' INa

Î*/

¦VA'

::

2 Bernisches Flistori-
sches Museum, Szene aus
dem Berner Weltgerichtsspiel

(14651 im
Ausstellungsraum der Münsterfiguren,

aufgeführt im
Sommer 1984 von
Studenten des Deutschen
Seminars der Universität
Bern: links kniend die
Erlösten, im Hintergrund,
vor der Deesis-Gruppe
des Münsterportals, der
Weltenrichter mit Maria
und Johannes dem Täufer.

im Mittelalter gewirkt hatten, die in ständiger Furcht vor dem
drohenden Weltuntergang lebten4.

Der dem Weltgericht innewohnende Gedanke an schreckliche
Höllenqualen fand - insbesondere fussend auf den Schilderungen
des Matthäus-Evangeliums und der Johannes-Apokalypse - auch in
der Literatur und den bildenden Künsten Eingang, die den Jüngsten
Tag in sehr dramatischer, um nicht zu sagen drastischer Weise
schilderten. So ermahnt um 1207 Walter von der Vogelweide seine
Zeitgenossen vor dem unmittelbar bevorstehenden Weltende, dessen
Ursachen im Abfall vom Glauben und dem Zerfall der Sitten zu
suchen seien, mit den Worten: «Nu wachet, uns gêt zuo der tac, / gein
dem wol angest haben mac / ein jeglich kristen...5» Und Konrad
Justinger klagt noch 1420 in seiner Berner Chronik: «Nieman weret daz
unrecht. Es furcht nieman me got, wieder gewaltig noch ungewaltig,
und enteret man die heiligen, darumb so stat di christanheit in großer

not6.»
Das geistliche Schauspiel des Mittelalters, bei dem ursprünglich

vor allem die belehrende Wirkungsabsicht im Vordergrund stand,
lässt sich so gesehen auch als dramatisierte Predigt verstehen,
vergleichbar mit den priesterlichen Mahnworten von der Kanzel, die
nicht ohne rhetorische und gestikulierende Untermalungen
vorgetragen wurden. Vor allem der Gestik bediente sich dann aber auch
die bildende Kunst, um auf dramatische Zusammenhänge aufmerksam

zu machen7, hier und da sicherlich nicht ganz unbeeinflusst von
der theatralischen Wirkung des erlebten Schauspiels.

rWnr-

3 Erfurt, Stiftskirche
St.Marien (Domi, klagende
Törichte am linken
Gewände des westlichen
«Triangel»-Portals.



358 Franz-Josef Sladeczek

Drama und Bildkunst im Mittelalter - in welchem Verhältnis standen

sie zueinander, in welchem Masse lässt sich von einer gegenseitigen

Beeinflussung reden? Diesen Fragen gilt es im folgenden
Beachtung zu schenken, doch soll zunächst im Zusammenhang mit der
Gattung Weltgerichtsspiel kurz auf den Ursprung und die Entwicklung

des geistlichen Schauspiels eingegangen werden.

tpâ&
a&v«

4 Das Luzerner Osterspiel

des Renwart Cysat
von 1583, Modell im
Massslab 1:50 nach dem
Originalplan Renwart Cy-
sats, rekonstruiert 1921

durch den Architekten
August am Rhyn.

5 Das Luzerner Osterspiel

des Renwart Cysat
von 1583, Plan zum l.Tag
der Aufführung.

Das Weltgerichtsspiel

Beim Drama des Mittelalters wird zwischen geistlichem und weltlichem

Drama unterschieden. Letzteres wird vor allem in den
sogenannten Fastnachtsspielen repräsentiert, die ihre eigentliche Blüte
im 15. und 16. Jahrhundert fanden8.

Unser Augenmerk gilt indes allein dem geistlichen Drama des
Mittelalters, bestehend aus dem Weltgerichtsspiel, den Oster- und
den Passionsspielen9 als den wohl bedeutendsten Formen, ferner
den Weihnachts-, Propheten-, Hirten-, Teufels-, Prozessions- und
Legendenspielen sowie als Sonderform den Moralitäten10.

Die Weltgerichtsspiele zählen zu den sog. eschatologischen Spielen,

d.h. sie gehören zu jener Gattung von Spielen, die sich mit der
Lehre von den letzten Dingen befassen. Ihre Grundlage bilden die
«zahlreichen Prophezeihungen, Gleichnisse, Vorstellungen und
Ereignisse, die nach biblischer oder legendenhafter Überlieferung mit
dem Ende der Welt... und dem diesem Ende vorausgehenden Jüngsten

Gericht verknüpft sind»u.
Unterschieden werden drei Arten von eschatologischen Spielen:

Spiele vom Jüngsten Tag, Antichrist- und Zehnjungfrauenspiele. Der
noch erhaltene Bestand an Texten - die meisten stammen aus dem
deutschen Sprachraum -, legt dar, dass sich die Weltgerichtsspiele
im Mittelalter sehr grosser Beliebtheit erfreut haben. Allein in der
Schweiz haben sich vier Weltgerichtsspiele'2, zwei Antichristspiele13
und ein Zehnjungfrauenspiel erhalten, letzteres kurioserweise nicht
in Form einer Handschrift, sondern als epigraphisches Zeugnis am
Hauptportal des Berner Münsters ".

Zentrum der geistlichen Spiele in der Eidgenossenschaft war
zweifellos Luzern, wo sich noch heute mehrere, grösstenteils am Ort
selbst entstandene Spielhandschriften befinden'5. Erhalten hat sich
auch das Osterspiel von Luzern, das, seit der Mitte des 15. Jahrhunderts

auf dem Fischmarkt [heutiger Weinmarkt] aufgeführt, in der
Inszenierung des Stadtschreibers Renward Cysats von 1583 wohl am
bekanntesten istl6.

Ebenfalls aus Luzern stammt das eingangs erwähnte Berner
Weltgerichtsspiel, eine 1465 niedergeschriebene Handschrift eines anonymen

Verfassers, die sich heute in der Berner Burgerbibliothek befindet17.

Stellvertretend für die Weltgerichtsspiele im Mittelalter soll
hier das Berner Weltgerichtsspiel, das mit einer anderen, allerdings
unvollständigen Fassung eines Weltgerichtsspiels aus dem
Benediktinerkloster Rheinau bei Schaffhausen'8 (sog. Rheinauer Jüngster
Tag) verwandt ist, vorgestellt werden. Der Inhalt des Berner
Weltgerichtsspiels lässt sich in insgesamt vier Abschnitte gliedern'9.



-n.is rjii/t yu Siwr"*y rv
C ßt«*] z»

r?(*f.

nu.t;---a;i-

V V*
>H\(--la

¦tyt^aii

Weltgerichtsthematik im Mittelalter 359

t r-«1» A

&*

JESI
Sfnum »ari («Cl
jr(,wf./,f,ft.H J

0 «" -,
" /a" 5t#'^»-^TJB*>^>

Ì
v

* 7citutf ¦ * jtf«^

n,trf »ïaf /fW/j't <£«« -raarCn'

- v"ì;/r v^n

n <> ;

^-'777' r»»»«w?R^ l œ#T

ctrjr- --¦ ^ w

f S)atit2fii7rt,

FW

y

aft j .«-...i-*^

J(vA' S

«à 'V""V'

J-
4 *^

%'fmïcx ','xAi/i. U
|>,-ft«< -a^r.-^'_ S"

_

JKS f^/\ÎÂ..iLtr^.lA^
<n$fA.r. ¦-¦. -

~7hi/i<><.,~] Ai/Jtvj A'Mfx-s

„^.(.L^t-W h/xJtY t

é%*/&~j

w

É ^yy::a
V .<,,.,,,¦./

L. > .^W ^¦«!'

•jiuAi »¦ ¦'

V*yV

ftlfA'a/.yaT.'y

/$¦>'*' Täifyty-?/ A'}:' C JŒ 3Wi W*» »ai a

|SSile* tmnÎC. *»»IfAriZAc-c rtrmi

1 —*nr,r>

7s.i<ui,fr

IU L A

Q
s

Ì î3'

^t 1 Ü»>c .)—.
î#ttrê*l''«J

a«i Ä£1^f««-^*
'
'V.;,

r^ Qff7r,fh77

^|JWÌS#-

,,,,.- j f,»v ^Hf>(>,;'"¦;¦- *'r"p.
¦\-:'

Z/ Hylf/ia

vr:
-X

ii|j^a:. X?U fer^-*"f"l3^j ^fvljlY^ f JI^

ifrlttCjr

^yanATt-

¦ tf '/J^—

1ÙWKÎÇ- "IfP^l A"^'i.1<i ' '

^a-.ui.

SÏSI
SgÄ

i
'*»)!

M 'J.'fe J

ßr^»M»-h

X
^,

fvEkpjl



360 Franz JosefSladeczek

1. Der Prolog (Verse 1-231]
Auftritt des Propheten Joel, des Königs Salomo und der Kirchenlehrer

Gregorius und Hieronymus, die auf den Jüngsten Tag hinweisen:
«Es wil komen der jüngste tag, I Mit Wahrheit ich daz sagen mag. I
Ich wenen, daz es also sg: I Der tag sgg vns noche bg.»

2. Der Jüngste Tag (Verse 232-411]
Die Toten werden von den Posaunenklängen einiger Engel geweckt.
Vor Christus geführt, werden sie im Beisein von Maria und den Aposteln

in Erwählte und Verdammte geschieden: «Alle mönschen sônd
hüttfür mich gan I Vnd nachjr werk Ion enphan I Die gätten zu der
rechten siten, I Da sbnd sg himelrlchs beiten! I Die bösen zû der ling-
gen siten stan I Vnd sôllent denne in die helle gan?»

3. Das eigentliche Gericht (Verse 412-915]
Nach den sechs Werken der Barmherzigkeit richtet Chrisms
zunächst die Erwählten und anschliessend die Verdammten, die er Lu-
zifer übergibt: «Scheident hin von dem antlit min! I Verflucht söndjr
jemer sin! IJn der helle für söndjrferner brünnen. I Rüwe söndjr nie-
mer me gewinnen!» Weder Klagegeschrei noch die Fürbitten Marias
und Johannes können das Schicksal der Verdammten abwenden.
Von den Gesellen des Teufels werden die Gerichteten abgeführt,
ihnen nachfolgend Luzifer, der zuvor noch sein eigenes Schicksal
beklagt.

4. Der Epilog (Verse 916-1008]
Unter dem Lob der Apostel überlässt der Weltenrichter die
Auserwählten der Obhut Marias, und gemeinsam ziehen alle in den Himmel

ein: «Jch wil üch füren an miner hand I Jn das ewige hgmelsche
land, I... I Daz hgmelrich ist üwer eigen. I Nu wol uff, gand mir na! /
Jn kurczer zit so sind wir da!»

Liturgische Feier und geistliches Spiel

Zweifellos gehört das Berner Weltgerichtsspiel einer Zeit an, in der
sich die geistlichen Spiele mehr und mehr verweltlicht hatten, nicht
zuletzt bedingt durch die gegen Ende des Mittelalters aufkommenden

Grossinszenierungen, in denen der sakrale Gehalt des geistlichen

Dramas nach und nach derber, nicht selten sogar blasphemi-
scher Komik gewichen war.

Seinem Ursprung nach war das geistliche Schauspiel Teil der
Liturgie, entstanden aus der Osterfeier, der eigentlichen Wiege des
mittelalterlichen Dramas. Schon sehr früh fanden in der Osterliturgie
Wechselgesänge, Gesten und Gebärden der verkleideten Priester
Eingang, gepaart mit Prozessionen und feierlichen Handlungen wie
z.B. der Weihrauchspende. Das Lesen mit verteilten Rollen
beispielsweise ist bereits für das 9. Jahrhundert bezeugt, wobei am
Anfang ausschliesslich in lateinischer Sprache, nach und nach jedoch in
der jeweiligen Landessprache vorgetragen wurde.



Weltgerichtsthematik im Mittelalter 361

Die Inszenierung der Heilsbotschaft durch lebende Bilder
verfolgte nicht nur rein didaktisch-belehrende Ziele, sie erfolgte ebenso
aus pragmatischen Erwägungen, in der Überzeugung, hierdurch das
Volk zum häufigeren Gottesdienstbesuch animieren zu können20.

Eine grosse Bedeutung für die Entwicklung des geistlichen Dramas

kam dem Grabbesuch der drei Frauen am Ostermorgen zu, in
dem sich bereits die Auferstehung Christi ankündigte2'. Gezeigt
wurde der Moment, wie die drei Frauen (im liturgischen Spiel dargestellt

von entsprechend verkleideten Klerikern) von einem Engel
(dessen Rolle von dem Geistlichen übernommen wurde) an dem
Grab (dem Altar) empfangen werden und ihnen mitgeteilt wird, dass
das Grab leer sei. Die daraufhin von den Frauen benachrichtigten
Apostel eilen ebenfalls zum leeren Grab, wobei Petrus und Johannes
einen regelrechten Wettlauf untereinander veranstalten. Damit und
in den sich aus dem Grabbesuch der drei Frauen entwickelnden Sal-

benkrämerspielen machte sich erstmals eine gewisse Komik im
liturgischen Spiel breit, die auch für den weiteren Charakter der
Spiele bestimmend blieb.

Die Beliebtheit, die das geistliche Schauspiel innert kürzester Zeit
bei der Bevölkerung gewann, fand nicht nur in stetig ansteigenden
Zuschauerzahlen ihren Niederschlag. Ebenso gewachsen war auch
das Verlangen nach neuen, aufwendigeren Darslellungsmöglichkei-
len, für die die sakralen Räume als Aufführungsorte bald einmal
nicht mehr geeignet waren. Kurz nach 1400 hören wir zum erstenmal

von solchen Aufführungen, die ausserhalb der Kirchen, nämlich
auf den Marktplätzen, stattfanden. Von nun an bildete «die ganze
Sladt den Spielplan»22. Der ins Freie verlegte Spielort hielt von
vornherein ganz andere Möglichkeiten der Inszenierung bereit, die
oftmals mehrere Tage dauerte und ebenfalls ein grösseres .Aufgebot
von Darstellern notwendig machte. Hundert und mehr Laienschauspieler

waren bald einmal keine Seltenheit mehr23.

Gespielt wurde auf einer Simultanbühne, d.h. auf mehreren
nebeneinander angeordneten Schauplätzen, auf denen nacheinander
oder auch gleichzeitig inszeniert wurde. Je nach Anordnung der

j4r jls ' fr9lfc^^/^>^ jB^ ¦¦-'/""J

c^
6 Jean Fouquet, das

Martyrium der hl. Apollonia,

Miniatur aus dem
Stundenbuch des Etienne
Chevalier von 1453. Musée

Condé, Chantilly.

I^tjij/J fc"TT"",''-/V*t-/Ii.—i

•*/«<«l

c7à
77

-.' A •i 7 Bühnenplan des
Passionsspieles von Valan-
ciennes von 1547.



362 Franz-Josef Sladeczek

Spielebenen unterscheidet man dabei eine räumliche (Luzerner
Osterspiel) oder eine flächige Simullanbühne (Passionsspiel von
Valenciennes). Einen einheitlichen Bühnenraum gab es nichl. .Ms Biih-
nenorte figurierten entsprechend dekorierte Häuser von beteiligten
Personen, so z.B. für das Haus des Lazarus oder des Pilatus, oder
ganz einfache Bühnen für die Hölle und den Himmel21. Der
Zuschauer wanderte dabei von Ort zu Ort, d.h. von Bühne zu Bühne,
auf der er jeweils eine andere Ebene der Handlung antraf.

Die einer Massenveranstaltung gleichkommenden Aufführungen
verlangten nach einer strikten Organisation, um den reibungslosen
Ablauf solcher Spiele garantieren zu können. Diese wurden nun von
den Zünften, Ratsherren und eigens hierfür gegründeten
Bruderschaften - den Marien- oder Passionsbruderschaften - besorgt und
standen unter der Leitung eines Regisseurs, auch Regens genannt,
der - ähnlich einem Orcheslerdirigenten - den Darstellern Zeichen
und Stichworte für ihre Einsätze gab. Orientierungshilfe bot ihm
hierbei die sog. Dirigierrolle, auf der der Text des Dramas und die
Einsätze der Darsteller stichwortartig festgehalten waren.

In dieser Form der gross angelegten Inszenierungen entzog sich
das spätmittelalterliche Drama nun endgültig der direkten Kontrolle
der Kirche und ihrer Vertreter. Ebenso verändert sich auch der
ursprünglich erbauende, belehrende Charakter des Dramas, der in diesen

modernen Inszenierungen kaum noch zu erkennen war. Die
Mysterienspiele suchten in vieler Hinsicht nur noch zu unterhalten,
stets bemüht, «das Publikum zu verblüffen und die Gemüter in
Schrecken und Erstaunen zu versetzen»25.

Man bediente sich hierzu allerlei optischer wie akkustischer
Effekte, die nicht selten regelrechte Massenhysterien auslösten.
Phantastische Fabelwesen, Monstren und aufwendige Maschinerien26 wie
feuerspeiende Drachen wurden zur Belebung der Szenen eingesetzt.
Um das Publikum bei Laune zu halten, suchte man nach immer
ausgefalleneren Darbietungen und belustigenderen Effekten. So traten
in den Stücken mitunter Personen auf. von denen vorher niemand
etwas gehört hatte. In dem Bemühen zu gefallen, schreckte man
auch nicht davor zurück, politische oder kirchliche Persönlichkeiten
zu verhöhnen, indem man ihnen die Rolle des Antichristen auf den
Leib schrieb. Die «Entchrist vaßnacht», ein um die Mitte des 15.

Jahrhunderts in Zürich aufgeführtes Spiel von der Weltherrschaft des

.Antichristen, entstand wohl nur in der Absicht, «die Eidgenossen vor
den Konsequenzen einer allzu reichsfreundlichen Politik»27 gegenüber

dem Luxemburger Karl IV. zu warnen.
Das Schauspiel bot eine willkommene Gelegenheit, das ohnehin

nicht sehr grosse Vertrauen in hochgestellte Persönlichkeiten zur
Schau zu stellen, wobei hierfür kaum ein besseres Mittel geeignet
schien als die in den Spielen häufig anzutreffenden Höllenszenen. So

erfahren wir aus einem in Freiberg ISachsen) aufgeführten Osterspiel:

«So nu der längste tag heraner kam I hat man die obgenanten
Herrn vnd Fürsten I Babst I Soldan I Cardinal / Bischoff I Kegser I
vnd Könige I alle zum Teuffei in die Helle I mit einer langen grossen
ketten vmbringet I gefüret I vnd ist Christus mit wenig seiner auser-



Weltgerichtsthematik im Mittelalter 363

y ¦ .- v.*

Se*** &A1

'S'J * -'--

MT" -afe»-'

ss*- TW
:

***

/7 / ;a.a -

äüIBLäFFSO

weiten gen himel gefaren»28. Dass sich beim Anblick der von den
Teufeln ins Schlepptau genommenen Persönlichkeiten Spott und
Gelächter im Publikum breit machte, lässt sich leicht vorstellen. Aus
dem Bericht des mailändischen Gesandten Giovanni Angelo Rizio,
der 1549 einer Aufführung eines Spieles vom Jüngsten Gericht
beiwohnte, ist zu erfahren, dass die Zuschauer, insbesondere bei der
Szene, in der «die Verurteilten von der Teufelsschar an einer schweren

eisernen Kette in die Unterwelt abgeführt wurden, starken Beifall

spendeten»29. Auch die Gerichtstympana der Kathedralen und
Kirchen scheinen nicht unbeeinflusst von dieser szenischen Darbietung

gewesen zu sein, wurde doch auf Seiten der Verdammten ebenfalls

der Abtransport der weltlichen und kirchlichen Herren durch
die Mächte des Bösen geschildert. Könnte diese Darstellung in Stein
nicht ähnlich belustigend auf die Zeitgenossen gewirkt haben?

8 Freiburg i. Ue.
Kathedrale St-Nicolas.
Hie Verdammten aus
dem Jüngsten Gericht
vom Westportal.

Geistliches Drama und bildende Kunst

Die starke Wirkung, die offenbar von den Mysterienspielen ausging,
liess schon sehr früh, nämlich bereits um die Mitte des 19. Jahrhunderts,

die Frage aufkommen, inwieweit nicht ein Zusammenhang
zwischen den Mysterienspielen und der bildenden Kunst bestanden
habe. Ein solcher würde, so glaubte man, letztlich eine Erklärung dafür

bieten können, weshalb sich die Kunst des Spätmittelalters durch
einen ausgesprochenen Realismus auszeichnet. Hatten demnach die
Mysterienspiele einflussnehmend auf die Bildkunst gewirkt und so
den künstlerischen Realisierungsprozess nachhaltig geprägt?



364 Franz-Josef Sladeczek

Die Auffassung, die Künstler hätten ihre Inspirationen direkt aus
dem mittelalterlichen Drama bzw. dem erlebten Schauspiel bezogen,

galt über lange Zeit als unbestritten. Ausgehend von Anton
Springer30, der in seinen «Ikonographischen Studien» feststellte, dass
«die Mehrzahl der Bildmotive aus der volkstümlichen Poesie des
Mittelalters geschöpft ist»3', fand der Leitgedanke einer Einfluss-
nahme des Dramas auf die Bildkunst lebhaftes Interesse32.

So ist beispielsweise in der Abhandlung Max von Boehns über das
Bühnenkostüm nachzulesen: «Die Memling, van Eyck, Rogier van
der Weyden, Heemskerk, van Orley, Mabuse, Petrus Christus, der
sogenannte Meister von Flémalle u.a. haben anscheinend in den
Bildern aus der Heiligen Geschichte, die sie gemalt haben, nichts anderes

vor .<\ugen gestellt, als was sie eben auf der Bühne gesehen
haben33.»

Insbesondere war es Emile Mâle (1862-1954)34, der - ausgehend
von der Frage, weshalb sich in der Kunst des ausgehenden Mittelalters

ein spürbarer Realismus breit machen konnte, den das Mittelalter

zu keiner Zeit vorher in dieser drastischen Form gekannt hatte -
den entscheidenden Impuls für diese Denkrichtung gab, die eine
ganze Forschergeneration nachhaltig prägte. Den Grund für die
bereits im 13. Jahrhundert in Frankreich einsetzende Veränderung der
Bildinhalte und ihrer Formen sah Mâle in der direkten Einfluss-
nahme der Mysterienspiele auf die bildende Kunst: «La mise en
scène des Mystères transforme l'iconographie. Les innovations
iconographiques de l'auteur des <Meditations> entrent dans l'art par
l'intermédiaire des Mystères35.»

Die Auffassung des französischen Gelehrten wirkte geradezu wie
ein Evangelium auf die Vertreter des eigenen Fachs, nicht nur der
französischen, sondern auch der deutschen Kunstwissenschaft. Unter

den Vertretern der schweizerischen Kunstgeschichte gilt es hier
vor allem Raoul Nicolas zu benennen, der in seiner 1921 erschienenen

Abhandlung über das Hauptportal des Berner Münsters den
Versuch unternahm, den direkten Einfiuss des mittelalterlichen
Schauspiels auf die bildende Kunst nachzuweisen. Auch er hegte
keinen Zweifel daran, dass «die Künstler, Maler wie Bildhauer, ihr
Modell auf der Bühne gesehen hatten»36 und dass das Portal letztlich
nichts anderes vorstelle als die «plastische Wiedergabe einer theatralischen

Aufführung»37. Die mittelalterliche Kunst wurde damit zum
Abbild eines realen Bühnenbildes erklärt, und es lag somit nahe, sie
auch zum Orientierungsmassstab für Rekonstruktionen mittelalterlicher

Inszenierungen zu machen.
Vor diesem Hintergrund sind wohl auch die Planskizzen Alexander

Grünbergs38 zu einem Zehnjungfrauenspiel entstanden, die den
Versuch darstellen, die Inszenierung dieses Spiels zu rekonstruieren.

Man muss sich fragen, woher Grünberg die Anhaltspunkte für
seine Regieführung eines Zehnjungfrauenspiels erhielt. Über
mittelalterliche Aufführungen des Zehnjungfrauenspieles sind wir zwar
mehrfach unterrichtet39, indes fehlen uns jegliche Hinweise bezüglich

einer Inszenierung, so dass sich in der Tat der Verdacht
aufdrängt, hier habe wieder einmal die Kunst Pate stehen müssen. Die



Weltgerichtsthematik im Mittelalter 365

1. Einzug der klugen und der törichten Jungfrauen und Abgang der
törichten.

<

Rückkehr der törichten Jungfrauen und Ölkauf.

/O _-

0°V->C">

3. Auftritt Christi. Marias und zweier Engel. Abgang der klugen
Jungfrauen mit Maria.

r Ot

V.j

1 ±_

1. Rückkehr der törichten Jungfrauen. Auftritt zweier Diaboli. Richterspruch

Christi und sein aAbgang mit den zwei Engeln.

5. Verzweiflung der törichten Jungfrauen und ihr Abgang durch den
Zuschauerraum unter Führung der Diaboli.

9 Planskizzen (.Alexan¬
der Griinbergl für die
Inszenierung eines
Zehnjungfrauenspiels.

a Stufen

b Spielebene

c Hinterbühne
(Portalapsis mit dem
Tor als Abgang]

o kluge Jungfrauen

• törichte Jungfrauen

Angeli [Al

ODominica Persona (Dl

M Maria [Ml

¦ Diabolus



366 Franz-Josef Sladeczek

Szenenverläufe zeigen derart frappante Übereinstimmungen mit der
.Anordnung der Jungfrauen an den Gewänden mittelalterlicher
Portale, dass schnell einmal klar wird, woher Grünberg die Inspirationen

für seine Planskizzen erhalten hat10. Es wird noch aufzuzeigen
sein, wie fragwürdig der Versuch ist, über die Portalplastik zu einer
Rekonstruktion der Bühnenanordnung zu gelangen.

Priorität und Wechselwirkung
Die einseitige Auffassung einer direkten Einflussnahme des Schauspiels

auf die Bildkunst des Mittelalters rief sodann in den fünfziger
Jahren einige Kritiker auf den Plan, die den Nachweis erbrachten,
dass die Ursachen für den aufkommenden Realismus in der Kunst
des Spätmittelalters anderswo zu suchen seien als im geistlichen
Schauspiel.

Seltsamerweise waren es zunächst jedoch nicht Vertreter der
Kunstgeschichte"1, sondern vor allem solche der Literatur- und
Theaterwissenschaft12, die dem ursächlichen Zusammenhang
zwischen Drama und Bildkunst im Mittelalter nachgingen. Neben Wolfgang

Stammler13 gilt es hier vor allem Ernst Grube"'' zu erwähnen,
der sich in den fünfziger Jahren sehr kritisch mit Emile Male
auseinandersetzte. Grube widersprach der These von den Mysterienspielen

als Ursache der realistisch aufgefassten Bildinhalte spätmittelalterlicher

Kunst. Kein einseitiges Abhängigkeitsverhältnis sei hierfür
verantwortlich zu machen, vielmehr seien Drama und Kunst als
Produkte «eines Geistes» aufzufassen, die «möglicherweise in vielen Fällen

auf gemeinsame Grundlagen zurückgehen». Diese sieht Grube in
der bereits im ausgehenden 13. Jahrhundert in Italien aufblühenden
franziskanischen Frömmigkeit45, die eine grundsätzliche «Wandlung
der Stellung des Menschen zu Gott und der Natur» mit sich brachte.
Über die Schaltstelle des päpstlichen Hofes zu Avignon gelangte die
neue Geisteshaltung der Mystik in den Westen, wo sie eine grundlegende

Reformierung des Glaubens herbeiführte, der nun im höchsten

Grade zum subjektiven Erlebnis wurde. «Im Zusammentreffen
von Süden und Norden im burgundischen Raum und im Wirken der
gleichzeitigen Hochblühte der Mystik der jetzt auch am Rhein,
besonders in Köln, aktiven franziskanischen Bewegung, entsteht eine
neue Kunst. Man wird also wohl die Wandlung der Kunst aus diesen
Zusammenhängen heraus zu verstehen haben. An eine aktive
Mitwirkung der Mysterienspiele kann nicht gedacht werden, vielmehr
sind diese nur als eine wesentlich später liegende Parallelerscheinung

gleicher Bewegungen auf benachbartem Gebiet zu
erkennen46.»

Grube gelang ferner der Nachweis, dass Drama und Bildkunst
unabhängig voneinander entstanden waren, hinweisend darauf, dass
«die Ausbildung der Ikonographie in einer Zeit erfolgte, in der das

geistliche Schauspiel noch keine Rolle gespielt, zum Teil sogar
überhaupt noch nicht existiert hatte. Das geistliche Schauspiel bezog
seinen Stoff in vielen Fällen aus den gleichen Quellen wie die
Bildkunst; in allen Fällen aber nimmt sie ihn wesentlich später auf. So ist



Weltgerichtsthematik im Mittelalter 367

auch die gesamte ikonographische Bildformung eine von den Spielen

unabhängige, weit vor der Ausbildung und Verbreitung der
Spiele liegende Entwicklung.» Grube zog daraus den Schluss, dass
«eine grundsätzliche Wechselbeziehung zwischen Bildkunst und
geistlichem Schauspiel aufgrund der stilistischen und historischen
sowie der ikonographischen Zusammenhänge nicht angenommen
werden kann»47.

Dass die Kunst lange Zeit vor dem Aufkommen des geistlichen
Dramas bereits eine ikonographische Tradition gekannt resp. gebildet

hatte, erscheint auch von daher einleuchtend, führt man sich vor
Augen, dass der grösste Teil der Bevölkerung im Mittelalter weder
lesen noch schreiben konnte und die Kunst insofern das einzig
wirksame Medium zur Heilsvermittlung darstellte. Ihr wird man schon
aus diesem Grunde die innovative Rolle in der Ausbildung der
Bildthemen zubilligen müssen. Dass dieses oder jenes Motiv anschliessend

nicht auch Eingang in den Inszenierungen der geistlichen
Dramen gefunden hatte, wird sich kaum bestreiten lassen. Ein
Theaterregisseur wird sicherlich versucht gewesen sein, mit bekannten
Bildern zu operieren, um zu erreichen, dass seine Inszenierung und die
darin vorkommenden Figuren wiederzuerkennen sind. Der
Höllenschlund der Bühne von Valenciennes beispielsweise erinnert auffallend

stark an ähnliche Formgebilde, wie sie in der bildenden Kunst
bereits lange Zeit vorher ausgebildet gewesen waren. Und auch im
Berner Weltgerichtsspiel hat man sich bei der Szene, in der die
Verdammten dem Teufel übergeben werden, offensichtlich an jenen
Bildvorlagen orientiert, die man von Weltgerichtsdarstellungen her
bereits kannte.

Diese Übereinstimmungen zwischen dem Drama und der
Bildkunst berechtigen zwar zu der Annahme eines wie auch immer
erfolgten Austausches zwischen beiden Kunstformen. Indes zweifellos
zu weit führt dabei die Annahme, Bild- und Theaterkunst seien in
ihren Darstellungsformen deckungsgleich, sozusagen untereinander
austauschbar. Vergleichbar sind allenfalls Einzelelemente bzw. -motive,

die jedoch keine Rückschlüsse auf ein Gesamtbild erlauben. Ob-
schon sich bekannllich auch Künstler - Maler wie Bildhauer - als
Bühnenbildner und Theaterregisseure verdingten48, wird man
sicherlich einräumen müssen, dass die Bühne grundsätzlich eine
andere Realisierungsebene darstellte als die Arbeit in einer
Künstlerwerkstatt.

Im Bereich der mitelalterlichen Skulptur lässt sich dies sehr gut
am Beispiel des Berner Münsterporlals darstellen, das unübersehbare

Elemente des geistlichen Schauspiels enthält (Zehnjungfrauenspiel,

Teufelsspiele)'3. So zeigt die Darstellung im Tympanon zwar
eine gewisse bühnenhafte Wirkung, doch ginge es zu weit, hier von
einer in Stein gehauenen Mysterienbühne zu sprechen, wie das die
frühere Forschung getan hat. Die architektonisch definierte Form
des Bogenfeldes verlangte von vornherein nach einer völlig anderen
Lösung der Darstellung als jene, die sich einem mittelalterlichen
Bühnenbildner darbot. So ist auch die Rosette sicherlich kein geläufiges

Element einer Inszenierung, kein Bühnenrequisit als solches,

¦

10 Bernisches Historisches

Museum. Szene aus
dem Berner Weltgerichtsspiel

im aAusstellungsraum

der Münsterfiguren:
Die an einem Seil

gehaltenen Verdammten
werden anschliessend
von den Gesellen des
Teufels abgeführt.



368 Franz-Josef Sladeczek

^t.My vv i&9
m<#

^r- ^t
£21/ •7-7 \'N*tWJP

<Af«
s«ph ^WJîw.C 1W*9m

m ^<5 4 *y-/ shè* «ip Sr*» *ftSa

¦#PV&Ul
y^'

¦y. -*\r* PL v,:: V * %h ft*
C*«Wjr.

11 Bern, Münster
Hauptportal, Tymf anon
mit Jüngstem Geriht.

sondern architektonischen Ursprungs, wurzelnd in den grossartigen
Rosettenformen gotischer Sakralarchitektur50, mit denen sie
allerdings kaum noch etwas gemein hat. Ihr Vorkommen innerhalb des
Bogenfeldes - in der mittelalterlichen Sakralarchitektur, soweit ich
sehe, ohne Parallele - könnte indes mit den Aufführungen auf dem
Münsterplatz in Zusammenhang gestanden haben51. Erst kürzlich
hat Peter Kurmann die Auffassung vertreten, mit dem oculus in der
Tympanonspitze sei eine «akustische Verbindung zwischen dem
Innern und dem Münsterplatz auch bei geschlossenen Türen hergestellt»

worden52. Somit muss man sich fragen, ob dieser (durch
mindestens zwei Restaurierungen entstellte) oculus ursprünglich wirklich

eine Rosette darstellte oder ob es sich nicht einfach um eine
manuell zu verschliessende Öffnung gehandelt haben könnte, mittels

der es möglich wurde, in die vor dem Portal resp. auf dem
Münsterplatz aufgeführten Spiele akustisch wie optisch einzugreifen.
Liesse es sich nicht vorstellen, dass bei einem Weltgerichtsspiel der
Weltenrichter sein Urteil nicht von der Bühne, sondern vom Portal,
somit von der Kirche aus sprach? Der Gedanke erscheint in der Tat
verlockend: Das Münsterportal nicht nur als Flintergrundskulisse,
sondern integrierter Bestandteil des auf dem Münsterplatz aufgeführten

Schauspiels. Ein zugegebenermassen vielleicht einmaliges
Beispiel für die - und hier wäre der Ausdruck durchaus zutreffend -
Wechselwirkung zwischen dem Drama und der Bildkunst, das aber



Weltgerichtsthematik im Mittelalter 369

ebenso darlegt, dass trotz aller Annäherung zwischen beiden Kunst-
fonnen jede für sich um die Realisierung eigener, analoger Aus-
drucksforinen bemüht war53.

Les rapports entretenus au Moyen Age par le théâtre et les arts
plastiques ont longtemps été envisagés par les historiens de l'art dans
une perspective unilatérale. Dans leur effort pour trouver une
explication à l'émergence du «réalisme» à la fin du Moyen Age, ceux-ci se

sont souvent appuyé sur l'influence du drame religieux, et plus
particulièrement sur celle du mystère, genre qui connaît une forte expansion

aux XIVe et XVe siècles. Grâce à des travaux récents issus de la
recherche littéraire et théâtrale, on sait désormais que ces deux
formes d'expression de la vie religieuse ont évolué indépendamment
l'une de l'autre et que la sculpture et la peinture avaient développé
un «langage figuratif» avant que le drame religieux ne se saisisse des
mêmes thèmes.

Resume

11 rapporto tra le opere teatrali e le arti figurative nel Medioevo, per
lungo tempo definito unilaterale specialmente nell'ambito della storia

dell'arte, costituisce l'argomento principale delle seguenti
considerazioni. Nel tentaLivo di trovare una spiegazione per la diffusione
del «realismo» nell'arte tardomedievale si fece riferimento alle sacre
rappresentazioni, rispettivamente ai misteri - molto diffusi nel XIV e

nel XV secolo - proclamando un'influenza diretta delle opere teatrali
sulle arti figurative. Soltanto gli studi letterari e quelli del teatro
riuscirono a dimostrare che entrambe le forme di vita religiosa erano
nate luna indipendente dall'altra e che le arti figurative avevano già
sviluppato un «linguaggio figurato» molto tempo prima che le sacre
rappresentazioni si appropriassero di simili temi.

Riassunto

' Berner Burgerbibliolhek, Hist.Helv. X 50 (benannt nach dem heutigen Aufbewahrungsort).
Die vollständige Handschrift ist Teil eines Sammelbands mit theologischen Traktaten

und anderen geistlichen Stücken. Vgl. WOLFGANG STAaMMLER (Hrsg.), Berner
Weltgerichtsspiel. Aus der Handschrift des 15.Jahrhunderts (Texte des späten Mittelalters,
Heft 15), Berlin 1962. - Die Aufführung des Spiels erfolgte im Rahmen der 150-Jahr-Feier
der Universität Bern. Vgl. Berner Weltgerichtsspiel (Programmheft der Aufführung vom
30.6.-7.7.19841, Bern 1984; Der Bund (2.7.1984); Berner Zeitung 13.7.1984) sowie HANS
CHRISTOPH VON TAVEL, Kunst und Kultur im Kanton Bern, in: Illustrierte Berner
Enzyklopädie, IV, Bern 1987. ,<\bb. S. 182. Von dem Spiel wurde ferner eine Video-.Aufzeich-

nung angefertigt, die sich im Besitz des Germanistischen Seminars der Universität Bern
befindet.

2 «Die Brisanz und Aktualität des echten Totenlanz.es ist in dieser allzu konsumgerechten
Version im wahrsten Sinne des Wortes verspielt.» (HUBERT HERKOMMER, Tod, wo ist
dein Stachel? Gedanken zum Berner Totentanz, in: Pfarrblatt, 82.Jahrgang, Nr.36, 31.

August 1991).
3 Im mittelalterlichen Schauspiel schlüpfte der Zuschauer häufig in die Rolle des Mitspie-

lers. sei es, dass er sich z.B. in den Passionsspielen dem Leidenszug Christi anschloss
oder sich auf einen Dialog mit den Darstellern einliess. Er war gewillt, sich aktiv am
Geschehen zu beteiligen.

' Vgl. hierzu Emile MALE, Die Gotik. Kirchliche Kunst des 13.Jahrhunderts. Stuttgart/Zürich
1986, S.315.

5 «Wachet auf! Es naht der Tag, / vor dem wohl Angst haben kann / jeder Christ...».
(Zitiert nach OTTO BORST, Alltagsleben im Mittelalter, Frankfurt 1983, S.41).

0 Gottlieb Studer (Hrsg.), Die Berner Chronik des Conrad Justinger, Nebsl vier
Beilagen.... Bern 1871, hier zitiert nach BORST (wie Anm.5), S.42.

7 Vgl. hierzu Anke ROEDER, Die Gebärde im Drama des Mittelalters. Osterfeiern,
Osterspiele, München 1974, insbes. S. 18-24.

Anmerkungen



370 Franz-Josef Sladeczek

8 Auf die weltlichen Spiele kann hier jedoch nicht weiter eingegangen werden. Vgl. hierzu
Werner M.BAUER, Weltliche mittelalterliche Spiele, in: Reallexikon der deutschen
Literaturgeschichte, IV, 1./2. Lief., 1979, S. 100-105; DIETER WUTTKE (Hrsg.), Fastnachtsspiele
des 15. und W.Jahrhunderts, Stuttgart, 1964; Peter Pfrunder, Pfaffen, Ketzer,

Totenfresser. Die Berner Spiele von Niklaus Manuel. Zürich 1989.
9 Vgl. hierzu ROLF Steinbach, Die deutschen Oster- und Passionsspiele des Mittelalters.

Versuch einer Darstellung und Wesensbestimmung nebst einer Bibliographie zum
deutschen geistlichen Spiel des Mittelalters. Köln/Wien 1970.

10 Vgl. DAVID Brett-Evans, Von Hrotsvil bis Folz und Gengenbach. Eine Geschichte des
mittelalterlichen deutschen Dramas. II. Religiöse und weltliche Spiele des Spätmittelalters,

Berlin 1975 | Grundlagen der Germanistik 181; ROLF BERGM/\NN, Mittelalterliche
geistliche Spiele, in: Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, IV, 1./2.Lief., 1979,
S. 64-100; DERS., Katalog der deutschsprachigen geistlichen Spiele und Marienklagen des
Mittelalteres, München 1986 sowie Bernd NEUMANN, Geistliches Schauspiet im Zeugnis
der Zeit. Zur Aufführung mittelalterlicher religiöser Dramen im deutschen Sprachgebiet,
2 Bde., München 1987.

" Kindlers-Literatur-Lexikon, Ergänzungsband, Zürich 1970, S.l 1063-11076, hier S. 11063.

Vgl. ferner KARL REUSCHEL, Die deutschen Weltgerichtsspiele des Mittelalters und der
Reformationszeit, Leipzig 1906.

12 Im einzelnen handelt es sich dabei um das Berner, das Churer, das Luzerner und das
Schaffhauser Weltgerichtsspiel (sog. Rheinauer Jüngste Tag). Vgl. BERGMANN, Katalog
der deutschsprachigen geistlichen Spielelwie Anm.10), Kat.Nr.22, 31, 80/82, 192. Das
Walenstädter Weltgerichtsspiel (ebenda, Kat. ,\r. 160) gilt heute als verschollen.

13 Gemeint sind das Churer Weltgerichts- und Antichristspiel und die beiden Fassungen
eines Antichristspiels aus Luzern (vgl. BERGMANN, Katalog der deutschsprachigen geistlichen

Spiele (wie Anm. 10), Kat.Nr.31, 8.1 u. 831.
14 Vgl. hierzu Franz- Josef Sladeczek, Erhart Kling. Bildhauer und Baumeister am

Münster zu Bern [um 1420-1507]. Untersuchungen zur Person, zum Werk und zum
Wirkungskreis eines westfälischen Künstlers der Spätgotik. Bern/Stuttgart 1990, S. 47-59 und
Abb. 35-37 und 54-57 sowie vom Verf., Drama und Bildkunst am Münster-Hauptportal,
in: Der Kleine Bund, 142. Jg., Nr. 79, 6. April 1991, S.l-2.

15 Vgl. hierzu Bergmann, Katalog der deutschsprachigen geistlichen Spiele (wie Anm. 10).

Nr. 79, 85, 93, 94, 104-108.
16 Vgl. M.Blakemore Evans, Das Osterspiel von Luzern. Eine historisch-kritische Einleitung.

Bern 1961, insbes. S.35; HEINZ WYSS, Das Luzerner Osterspiel. Gestützt auf die
Textabschrift von M. Blakemore Evans unter Verwendung seiner Vorarbeiten zu einer
kritischen Edition nach den Handschriften, 3 Bde., Bern 1967 sowie BERGM.ANN. Katalog
der deutschsprachigen geistlichen Spiele (wie a\nm. 10), Nr. 78, 79, 84-94, 96-102, 104-109
und iNEUMANN [wie Anm.10), S.437-574.

17 Vgl. die Angaben in Anm. 1.
18 Die Handschrift ist heute verschollen, findet sich jedoch abgedruckt bei Franz-Josef

Mone, Schauspiele des Mittelalters, I, S.273-304. Ferner vgl. die Angaben bei
Bergmann, Katalog der deutschsprachigen geistlichen Spiele (wie .Anm. 10), Nr. 192 und
BRETT-EVANS (wie Anm.10), S.39.

19 Ich orientiere mich hier an dem Programmheft der Berner .Aufführung (vgl. Anm. 1).
20 So z.B. liess eine Äbtissin eines in der Nähe von London gelegenen Klosters kurzerhand

ein Mysterienspiel aufführen, als sie bemerkte, dass die Teilnahme an den Gottesdiensten

abgenommen hatte. Vgl. JACQUES HEERS. Vom Mummenschanz zum Machttheater.

Europäische Festkultur im Mittelalter. Frankfurt 1986, S.65.
21 Die «visitatio sepulchri» als Bestandteil der Liturgie ist erstmals in der zweiten Hälfte des

10. Jahrhunderts, genauer gesagt in der «Regularis Concordia» des Bischofs Ethelwold
nachgewiesen, einer für die Benediktinerklöster in England massgeblichen Sammlung
liturgischer Bräuche. Vgl. Steinbach (wie Anm.9), S.6.

22 Dagobert Frey, Kunstwissensciiaftliche Grundfragen. Prolegomena zu einerKunsiphi-
losophie, Wien 1946, Darmstadt 1992, S. 176.

23 An dem zwei Tage lang andauernden Osterspiel in Luzern beispielsweise waren mehr
als 350 Darsteller beteiligt.

24 Vgl. Bergmann, Mittelalterliche geistliche Spiele (wie Anm.10), S. 70-71.
25 HEERS (wie Anm.20), S.73.
26 Besonders in Italien scheinen diese auf eine illusionistische Wirkung des Schauspiels

abzielenden Maschinerien, mittels deren man z.B. Engel durch die Lüfte fliegen oder den
Heiligen Geist herabschweben lassen konnte, im Einsatz gewesen zu sein. Auch Brunel-
leschi soll zwei dieser effektvollen Schaustücke konzipiert haben. Vgl. Heers (wie
Anm. 201, S.66.

27 BRETT-EVANS (wie Anm. 101, S.41.
28 Aus der Vorrede des Osterspiels von Joachim Greff, zitiert nach Heinz KINDERMANN,

Das Theaterpublikum des Mittelalters, Salzburg 1980, S.63.
29 Zitiert nach EVANS (wie Anm. 16), S.274.



Weltgerichtsthematik im Mittelalter 371

30 ANTON SPRINGER, Ikonographische Studien, III. Die dramatischen Mysterien und die
Bildwerke des späten Mittelalters, in: Mitteilungen derk.u.k. Centralkomrnission zur
Erforschung und Erhaltung der Baudenkmale, 5.Jg., Nr.5, Wien 1880, S. 124ff.; DERS., Über
die Quellen der Kunstdarstellung im Mittelalter, in; Berichte über Verhandlungen der
königlich sächsischen Gesellschaft für Wissenschaft, phil. hist. Klasse XXXI, Leipzig 1879,

S.l ff.
11 SPRINGER (wie Anm.301, S.31.
32 Vgl. u.a. C.Meyer, Geistliches Schauspiel und kirchliche Kunst, in: Vierteljahresschriit

für Kultur und Literatur der Renaissance, I, 1886, insbes. S. 162 ff., 365 ff., 409 ff.; P.Weber,
Geistliches Schauspiel und bildende Kunst in ihrem Verhältnis. Erläutert an einer
Ikonographie der Kirche und Sgnagoge, Stuttgart 1894, S. 8; R. Froning, Das Drama des Mittelalters,

Stuttgart 1891/1892; KARL YOUNG, The Drama of the medieval church, 2 Bde.,
Oxford 1933.

33 MAX VON BOEHN, Das Bühnenkostüm in Altertum, Mittelalter und Neuzeit, Berlin 1921,
S. 118 f.

34 Vgl. zuletzt Heinrich Dilly, Emile Mâle, in: Heinrich Dilly (Hg.), Altmeister moderner

Kunstgeschichte, Berlin 1990, S. 132-148.
35 EMILE MÂLE, L'art religieux à la fin du mögen âge, Paris 1908, Überschrift zu Kapitel 1;

DERS., L'art religieux de la fin du mögen âge en France, Paris 1922, S.35ff. («L'art et le
théâtre religieux»); Le Renouvellement de l'Art par les Mystères à la fin du moyen âge, in:
Gazette des Beaux Arts, 31, 1904, S.89-106 und 229.

36 RAOUL NICOLAS, Die Hauptvorhalle des Berner Münsters und ihr bildnerischer
Schmuck, Neujahrsblatl. der Literarischen Gesellschaft Bern auf das Jahr 1921, Bern 1921,
S.94.

37 Zitiert nach JOSEPH GANTNER, Kunstgeschichte der Schweiz, Frauenfeld 1947, S.313. -
Zu weiteren .Ausführungen Raoul Nicolas' und ihrer Kritik vgl. SLADECZEK, Erhart
Küng (wie Anm. 141, S. 63-68.

38 Alexander GRÜNBERG, Das religiöse Drama des Mittelalters. Österreich. Deutschland.
Schweiz, Wien 1966, S. 142/143.

39 Die früheste Nachricht von der Aufführung eines Zehnjungfrauenspiels im deutschsprachigen

Gebiet stammt aus Eisenach. Dem am 4.Mai des Jahres 1321 dort aufgeführten
Spiel hatte auch der Landgraf Friedrich der Freidige beigewohnt; selbiger war bei der
abschlägigen Fürbitte Marias durch Christus entrüstet aufgestanden und hatte das Spiel mit
den Worten verlassen: «Was ist denn der chrislene gloube, wil sich got nicht erbarmen
obir uns umbe bethe Marian unde alier heiligen» (zitiert nach R.VON LlLlENCRON
(Hrsg), Die Düringische Chronik des Johann Rothe, Jena 1859, S.547f.l. Der Landgraf zog
sich daraufhin auf die Wartburg zurück, wo er einige Tage später einen Schlaganfall
erlitt und verstarb. «Er hatte Spiel und Wirklichkeit insofern (raglos miteinander identifiziert,

als er die dogmatische Korrektheit der theologischen Aussage des
Zehnjungfrauenspiels nicht anzweifelte». [Geschichte der deutschen Literatur, Band III, 2 1987,
S. 227).

4(1 Vgl. hierzu auch SLADECZEK, Erhart Küng [wie ,Anm.l4), S.66-68 u. 159567.

" Eine Ausnahme bildet vielleicht die Untersuchung von Elisabeth ROTH (Der volkreiche

Kalvarienberg in Literatur und Kunst des Spätmittelalters, Berlin 1958), in der auch
kurz auf das Verhältnis von Bildkunst und geistlichem Schauspiel eingegangen wird
(S. 124-129). Roth kommt dabei zürn Schluss, dass die Entwicklung des volkreichen Kal-
varienbergs «im Spiel und im Bild seit dem .Anfang des 14. Jahrhunderts in ähnlicher
Bahn verläuft, ohne eindeutig festzulegende Prioritäten» (S. 1291.

42Vgl. F.P.PICKERING, Literatur und darstellende Kunst im Mittelalter, Berlin 1966;

A.ROEDER, Die Gebärde, im Drama des Mittelalters. Osterfeiern, Osterspiele: München
1974, insbes. S.18-24; H.Frühmorgen-VOSS, Wechselbeziehungen. Zu Wolfgang
Stammlers Aufsatzsammlung «Wort und Bild», in: H.Frühmorgen-VOSS, Text und
Illustration im Mittelalter. Aufsätze zu den Wechselbeziehungen zwischen Literatur und
bildender Kunst, München 1975, S. 100-108.

43 WOLFGANG STAMMLER, Drama und Bildkunst. Deutsche Philologie im Aufriss, III., Berlin

1957, Sp.808-812; DERS., Wort und Bild. Studien zu den Wechselbeziehungen
zwischen Schriftum und Bildkunst im Mittelalter, Berlin 1965; DERS., Schrifttum und
Bildkunst im deutschen Mittelalter, in: .Aufriss II, Sp. 613-698.

44 ERNST Grube, Untersuchungen über den Quellenwert bildkünsllerlscher Darstellungen
für die Erforschung des mittelalterlichen Theaters, Diss. Berlin 1955 (Typoskript); vom
Autor auszugsweise publiziert unter dem Titel: Die abendländisch-christliche Kunst des
Mittelalters und das geistliche Schauspiel der Kirche. Eine kritische Untersuchung der
theaterwissenschaftlichen Quellenforschung, in: Maske und Kothurn, Vierteljahresschrift
für Theaterwissenschaft, 3. Jg., Graz/Köln 1957, S.22-59.

45 Schon zu Anfang unseres Jahrhunderts hatte HENRY THODE, Franz von Assisi, Berlin
1904, auf die Bedeutung der franziskanischen Frömmigkeit für die mittelalterliche Kunst
hingewiesen, die letztlich auch zur Entstehung neuartiger Bildtypen wie z.B. jene des
Andachtsbildes geführt hatte. In jüngster Zeit hat sich vor allem Hans Belting dem ftan-



372

Abbildungsnachweis

ziskanischen Frömmigkeitsideal gewidmet. Vgl. Hans Belting. Die Oberkirche von
S.Francesco in Assisi. Berlin 1977; DERS.. Das Bild und sein Publikum im Mittelaller.
Form und Funktion früher Bildtafeln in der Passion. Berlin 1981. insbes. S.50f.. 220f.

16 Grübe. Die abendländisch-christliche Kunst (wie Anm.441. S.35f. - Ähnlich kennzeichnete

WOLFGANG STAMMLER, Drarna und Bildkunst (wie Anm.431. Sp.809 das Verhältnis

von Drama und Bildkunst im Mittelalter: «Es ist eine gemeinsame geistige Luft
vorhanden, die beide Äusserungen religiösen Lebens umweht: es ist ein unmittelbarer
Zusammenhang, der beide umschlingt, es braucht keine Abhängigkeit zu herrschen.'

47 GRUBE. Untersuchungen (wie Anm.44). S.149f.
48 Vgl. hierzu LEOPOLD Schmid. Maler-Regisseure des Mittelalters, in: Maske und

Kothurn, 4, 1958, S. 55-78; CLAUDE SCHAFFER, Jean Fouquet und die Mysterienspiele seiner
'Zeit. Bild und Wort im französischen Mittelalter, in: Dezennium. 3, Leipzig 1986, S. 45-78;
VERENA KEIL-BUDISCHOVVSKY, Zusammenhänge zwischen geistlichem Schauspiel und
bildender Kunst im Mittelalter. Aufgezeigt am Beispiel der Passionsreliefs des ehemaligen
gotischen Chorgestühls von St.Stephan in Wien, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte.

XXXIX, 1986, S.59-85.
49 Vgl. auch SLADECZEK, Erhart Küng (wie Anm. 14), S. 47-68.
50 Vgl. hierzu v.a. Robert SUCKALE. Thesen zum Bedeutungswandel der gotischen

Fensterrose, in: KARL Clausberg/Dieter Kimpel u.a. (Hg.l, Bauwerk und Bildwerk im
Hochmittelalter. Anschauliche Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte. Giessen 1981.
S.259-294.

51 Zwar sind über die Aufführungen von Mysterienspielen in Bern nur sehr spärlich
unterrichtet - einzig für das Jahr 1535 ist eine «Comödie vom Jüngsten Gericht und der
Aufführung von den Todte...» überliefert (vgl. NICOLAS (wie Anm. 36), S.973) -, doch liefert
das Münsterportal den wohl schlagendsten Beweis dafür, dass Bern seine Mysterienspiele

gekannt, gehabt und geliebt hatte. Vgl. SLADECZEK, Erhart Küng [wie Anm. 141.

S.67 f.
52 Vgl. Peter KURMANN (Rez.), Franz-Josef Sladeczek. Erhart Küng. Bildhauer und

Baumeister am Münster zu Bern (um 1420-1507]. Untersuchungen zur Person, zum Werk und
zum Wirkungskreis eines westfälischen Künstlers der Spätgotik. Bern/Stuttgart 1990. in:
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 48. 4, 1991. S. 196/197.

53 Flenn Dr. Martin Dreier. Schweizerische Theatersammlung, Bern, und Herrn
Christoph Knoch, Langendorf, sei abschliessend für die bereitwillige und unkomplizierte
Zurverfügungsstellung eines Teils der Abbildungen vielmals gedankt.

1, 2,10: Christoph Knoch, Langendorf. - 3: Franz-Josef Sladeczek. Bern. - 4. 7: Schweizerische

Theatersammlung Bern. - 5: Zentralbibliothek Luzern. - 8: Inventaire du
Patrimoine artistique. Fribourg. -11: Inventarisation Bernischer Kunstdenkmäler. - 6:
Reproduktion aus: Jean Fouquet. Das Stundenbuch des Etienne Chevalier. München, Wien
und Zürich 1971. - 9: Reproduktion aus: Alexander Grünberg. Das religiöse Drama des
Mittelalters. Wien 1966.

Adresse des Autors Dr. Franz-Josef Sladeczek. Kunsthistoriker. Dufourstrasse 11. 3005 Bern


	Weltgerichtsthematik im geistlichen Schauspiel und der bildenden Kunst des Mittelalters : Gedanken zur Frage der gegenseitigen Beeinflussung von Drama und Bildkunst

