
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 44 (1993)

Heft: 2

Artikel: Kunst im Zeichen der Gegenreformation

Autor: Felder, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


135

Peter Felder

Kunst im Zeichen der Gegenreformation
Unter Führung des Stadtstaates Luzern erlebte die Kunst der
Gegenreformation in der katholisch verbliebenen Innerschweiz eine grossartige

Blüte. Die Beschlüsse des Konzils von Trient [1545-1563] hatten
die geistige Basis dazu geschaffen. Massgebend für die Durchführung
dieser kirchlichen Reformen waren die neugegründeten
Ordensniederlassungen der Jesuiten und Kapuziner. Das vielgestaltige
Kunstschaffen, vorerst ein spannungsvolles Hin und Her zwischen
verebbender Gotik und nordischer Renaissance, erfuhr nach dem katholischen

Sieg bei Villmergen {1656} einen hochgemuten Aufstieg zum
Barock. In dieser Epoche finden wir die herausragendsten Leistungen
an Kirchenbauten und an sakraler Ausstattungskunst. Selbst die
folgenschwere Niederlage im Zweiten Villmergerkrieg [1712] vermochte
den künstlerischen Aufschwung nicht aufzuhalten.

Kein anderes Kulturdenkmal der Innerschweiz demonstriert uns
die kunstgeschichtliche Spannweite der Gegenreformation so
anschaulich wie der Kloslerbau von Muri, der mit seinem farbig verglasten

Kreuzgang und seiner lichten Kuppelkirche den Auftakt und
Ausklang dieser Epoche bezeichnet. Fest verwurzelt in der benedik-
tinischen Klosterkultur, herrschten hier ein Reformwille und ebenso
eine Baulust, die, ständig sich erneuernd, über Generationen hinweg
ausstrahlten. Und dementsprechend war Muris Stellung als geistliches

Machtzentrum, wie sie das vom Stifterhaus Habsburg begünstigte

Kloster inmitten der Freien Ämter erlangt hatte. Dieser
gemeineidgenössische Landstrich, mit dem schiffbaren Reusslauf wie ein
Keil zwischen das reformierte Bern- und Zürichbiet geschoben,
diente den Inneren Orten als direkter Handelsweg nach dem Norden,

vor allem für die lebenswichtige Korn- und Salzeinfuhr. Ausserdem

waren die Freien Ämter bevorzugtes Aufmarschgebiet in den
Religionskriegen, unter deren Auswirkungen die Abtei zu leiden
hatte - besonders schwer im Zweiten Kappelerkrieg (1531), als die
bernische Soldateska die Klosterkirche erbrach und die bilderreichen

Altäre, das Chorgestühl und die Farbfenster zerstörte. Dieser
blasphemischen Untat folgte aber der Triumph auf dem Fuss:
1534/35 erbaute Abt Laurenz von Heidegg jenen kunstvollen Kreuzgang,

den sein Nachfolger Johann Christoph von Grüth seit 1554

gleich einem katholischen Siegesmal mit prachtvollen Glasgemälden
ausschmücken liess1. Ein letztes Mal wurden dabei Architektur und
Glasmalerei auf noch mittelalterliche Weise untrennbar miteinander
vereint. Den 1558 in wesentlichen Teilen vollendeten Scheibenzy-
klus schuf zur Hauptsache der Zürcher Glasmaler Carl von Egeri, unter

Mitwirkung von Niklaus Bluntschli aus Zürich und vermutlich
Hans Füchslin aus Bremgarten. Die 19 dreilanzettigen Fenster der
drei erhaltenen Kreuzgangflügel bergen jeweils eine Trias von
Renaissance-Wappenscheiben samt einer farbig verglasten Masswerk-
Bekrönung im späten Flamboyantstil. Dank seiner vorzüglichen Ge-

Unsere Kunstdenkmaler 44/1993 ¦ 2 • S. 135-155



136 Peter Felder

staltungsqualitälen, die über das Sondergebiet der damals verbreiteten

Kabinettscheibenkunst herausragen, steht der .Murenser Zyklus
im Range eines Hauptwerkes der schweizerischen 16.-Jahrhundert-
Glasmalerei. Nicht minder bedeutend ist - angesichts der hier
vereinigten Stifter - sein kultur- und konfessionsgeschichtlicher Wert.
Denn für den machtvollen Aufbruch der schweizerischen
Gegenreformation nach 1560 ist diese Stiftergalerie eines der zeugniskräftigsten

Denkmäler. Und zwar entstammte die Hälfte der vierzig Donatoren

dem Laienstand - jenen patrizischen Kreisen, die sich für die
Durchführung der katholischen Reformen stark gemacht haben.

Innerhalb dieser illustren Stifterreihe erscheinen die beiden In-
Abb.i nerschweizer Staatsmänner Oberst Ludwig Pfyffer und Ritter Mel¬

chior Lussy, die Abwechslung in das damalige Zeitgeschehen brachten.

Als politische Gegenspieler und unentwegte Kämpfer für die
gemeinsame Glaubenssache waren sie die zwei führenden Köpfe der
katholischen Erneuerung. Während Pfyffer mit Leib und Seele der
französischen Krone anhing und als Heerführer in den Hugenottenkriegen

europäischen Ruhm errang, war Lussy ein unbestechlicher
Exponent der päpstlich-spanischen Partei und einflussreicher
Vertreter der katholischen Orte am Konzil von Trient. Dieser mehr
friedliebender Diplomat, jener mehr kriegslustiger Militär, besassen
beide den staatsmännischen Spürsinn, um je nach Gutdünken mit-
oder gegeneinander Politik zu treiben. Sehr zutreffend sind die zwei
unterschiedlichen Persönlichkeiten auf ihren Stifterscheiben
charakterisiert2. Pfyffer, «der Schweizerkönig», Hess sich durch sein privilegiertes

Lilienwappen und sein Konterfei verewigen. Als Feldherr im
Prunkharnisch breitspurig-herausfordernd vor uns stehend, analog
zur dortigen Gegenfigur Lux Ritlers3, hall er in der erhobenen Rechten

den Kommandohammer und trägt die umgehängte goldene
Kette, die ihm der französische König Karl IX. nach dem erfolgreichen

Rückzug von Meaux geschenkt hatte4; das Oberbild zeigt ein
Kampfgetümmel zwischen Fussvolk und Reilern, das vielleicht die
siegreiche Schlacht von Moncontotir (1569) wiedergibt. Was für eine
Selbstschau des Donators! Demgegenüber begnügte sich Lussy mit
seinem Familienwappen, dem Lamm Gottes, das vom Nidwaldner
Landesheiligen Petrus und von der Namenspatronin seiner Gemahlin

Katharina Amlehn flankiert wird; im Oberbild sehen wir eine
mehrfigurige Darstellung des Konzils von Trient, das 1563, im selben
Jahr, als Lussy die Scheibe stiftete, seinen Abschluss fand.

Obschon die 1563 gefassten Beschlüsse des Tridentinums von den
Fünf Orten unverzüglich in Kraft gesetzt wurden, dauerte ihre
tatsächliche Verwirklichung noch Jahre. Erst nach jener denkwürdigen
Visitationsreise des mailändischen Erzbischofs Karl Borromäus
durch die Innerschweiz (1570) begann das Eis zu brechen. Es war ein
regelrechter Feldzug gegen die verwilderten Sitten. Den heftigsten
Widerstand leistete der Klerus, der mancherorts alle Mühe hatte, mit
dem Zölibat ernst zu machen. Borromäus erlebte auf seiner Fahrt
allerhand Überraschungen - so etwa in Altdorf, wo ihn der Ortspfarrer
Heinrich Heil als Vater einer stattlichen Kinderschar begrüsste. Da
und dort lag die Seelsorge völlig darnieder; manche Geistliche wa-



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 137

5

— fedf

?¦*»:
«***»'*.

ÎK

MJ

iE

^ w^% ?>
VA

:'f(
t^^.-^TAW

5F
pr«

V. i-;.?:? I.»» .«?:?NÛ5 Kt»
-

1 Muri. Kreuzgang des
ehemaligen Benediktinerklosters.

Kabinettscheibe
mit Stifterbildnis von
Ludwig Pfyffer, 1569. - Der
Luzerner Staatsmann
Pfyffer. «der Schweizerkönig

gehörte zu
den führenden Köpfen
der schweizerischen
Gegenreformation.

ren ihrer Aufgabe überhaupt nicht gewachsen, vernachlässigten ihr
Amt, gingen anderen Beschäftigungen und Liebhabereien nach oder
führten sonst ein lockeres Leben. All diesen Missständen wurde jetzt
der Kampf angesagt, wobei lauter Laien aus der damaligen
Führungsschicht als Vorhut aufmarschierten - an der Spitze Ludwig Pfyffer

und Melchior Lussy, gefolgt vom Luzerner Stadtschreiber
Renward Cysat, ferner den beiden Urnern Landammann Peter a Pro und
Ritter Walter von Roll, den Schwyzer Staatsmännern Christoph
Schorno und Rudolf von Reding, dem Obwaldner Landammann
Marquard Imfeid und dem Zuger Ammann Beat Zurlauben.



138 Peter Felder

In engem Einvernehmen mit Karl Borromäus und Rom folgen
sich nun Schlag auf Schlag wichtige Entscheidungen und wirksame
Taten: 1574 erscheinen die ersten Jesuiten in Luzern; 1577 wird das

dortige Jesuitenkollegium gestiftet; 1578 erfolgt die Einrichtung einer
ständigen schweizerischen Nuntiatur; 1579 wird in Mailand das
«Collegium Helveticum» als Priesterseminar errichtet; 1581 gründen die
Kapuziner in Altdorf ihr erstes deutschsprachiges Kloster nördlich
der Alpen, dem im 16. Jahrhundert weitere Niederlassungen in Stans
[1582), Luzern (1583), Schwyz (1586) und Zug (1595) nachfolgen5; und
schliesslich wird 1586 in der Luzerner Hofkirche der «Goldene Bund»

von den sieben katholisch verbliebenen Orten beschworen. Diese
Bekräftigung der Eidgenossenschaft im konfessionell beschränkten
Rahmen geschah unter Führung Luzerns. Demgemäss erscheint am
Kopf der Bundesurkunde inmitten der sieben Starideswappen der
Luzerner Schild, über dem die Taube des Fleiligen Geistes schwebt.
Verfasser der Urkunde war bezeichnenderweise Stadtschreiber
Cysat, damals graue Eminenz des geistig-politischen Lebens der
Innerschweiz, und Spiritus rector Ludwig Pfyffers, in dessen Schatten er
öfters gestanden hat. Der Staatsmann, Historiker, Naturforscher und
Volkskundler Cysal hatte als Regisseur seit 1571 die Luzerner Osterspiele

höchst erfolgreich geleitet. Diese ins Grossartige gehobenen
Aufführungen dienten nicht bloss der frommen Erbauung, sondern
waren eindrucksvolle religiöse Manifestationen, deren festliche
Pracht sogar manche Protestanten anzulocken vermochte. Staatlich
inszenierte Bühnenkunst schlug die Werbetrommel für die
Gegenreformation! Mit den aufwendigen Spielen, die eine religionspolitische
Kundgebung «par excellence» darstellten, gedachte der Stadtstaat
Luzern das einigende Band zwischen den katholischen Orten noch
fester zu knüpfen. Und es war dabei für den Luzerner Bürger Ehrensache,

ja ein Privileg, an diesen Staatsfestspielen eine Rolle zu
übernehmen. Daran erinnern noch viele klangvolle Namen in den erhaltenen

Spielerlisten. Für manche bedeutete dieses Mitspielen ihr
erstes öffentliches Auftreten und den Beginn einer politischen
Laufbahn. Das signifikanteste Beispiel bot Ludwig Pfyffer, der 1545 als
21 jähriger gleich drei Rollen bestritt; und 1560, nachdem er das

Tuchgewerbe mit dem Kriegshandwerk vertauscht hatte und bereits
im Kleinen Rat sass, spielte er den Proclamator, eine Rolle, die ganz
auf den Leib des werdenden Staatsmannes zugeschnitten war6.
Gemäss dem Textbuch mit seinen detaillierten Regieanweisungen hatte
der Proclamator jeweils das zweitägige Spiel nach dem feierlichen
Aufzug der Akteure zu eröffnen und gleicherweise wiederum zu
beschliessen, indem er als Feldherr hoch zu Ross auf dem Spielplatz
rings herumritt, sein Haupt entblösste, himmelwärts schaute und
seinen bekenntnishaften Prolog beziehungsweise Epilog sprach, der als
aufrüttelndes Mahnworl an die mehrtausendköpfige Zuschauermenge

erging. Diese staatsmännischen Auftritte des kommenden
«Schweizerkönigs» dürften ihre Wirkung nicht verfehlt haben.

Was Pfyffer im Gewände des Proclamators öffentlich verkündet
hat, setzte er als Mann der ersten Stunde in die Tat um - besonders
seitdem er 1570 zum Schultheissen aufgestiegen und mit Karl Borro-



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 139

maus anlässlich dessen Schweizerreise in Verbindung getreten war7.
Staatsmann und Feldherr zugleich, wurde er zum leidenschaftlichen
Verfechter eines politisch-militärischen Katholizismus. Was lag da
näher, als sich der Schlagkraft des geistig führenden Ordens der
Gesellschaft Jesu zu bedienen - gerade jetzt, wo es darum ging, das
religiöse Leben von Volk und Klerus möglichst durchgreifend und
dauerhaft zu reformieren. Und es überrascht deshalb keineswegs, dass

Pfyffer zum kämpferischen Wortführer für die Errichtung eines
luzernischen Jesuitenkollegiums wurde. Der Plan einer solchen
Stiftung fand alsbald in weiten Kreisen starkes Echo und bei mehreren
namhaften Persönlichkeilen auch tatkräftige Unterstützung; sein
eigentlicher Realisator indes - die tragende Säule dieser Neugründung
- war Ludwig Pfyffer selber, unter dessen Augen Stadtschreiber Cysat

am 10. Mai 1577 den reich illuminierten Stiftungsbrief besiegelte.
Bereits zu Weihnachten des folgenden Jahres bezogen die Jesuitenpatres

als künftige Wohnstätle den Ritterschen Palast, der nach dem
plötzlichen Tod seines Bauherrn von der Stadt erworben und vollendet

worden war. Welch grossartiger Lebensraum für die weltoffenen
Ordensbrüder! Innerhalb der Stadtmauern Luzerns hätte der Rat
ihnen keine würdigere Behausung anbieten können als diesen impo-
sanlen Renaissance-Bau. Für den Schulunlerrichl stiftete Schultheiss
Pfyffer ein besonderes Gymnasiumsgebäude, das 1579 eröffnet
wurde. Pfyffers Spendefreudigkeit ging noch weiter: Als die im
Erdgeschoss des Ritterschen Palastes eingerichtete Kirche nach wenigen
Jahren zu klein geworden war, übernahm er die Kosten für einen
grösseren Neubau, der 1588-1591 an der Westseite des Palastes
erstellt wurde; ausserdem stiftete er den zugehörigen Hochaltar, des-

2 Luzern, ehemaliger
Hochaltar der Jesuiten-
kirclie von Hans Heinrich
Wagmann, um 1594.

Bildmontage des heute
zerlegten Flügelaltars in der
dortigen Sakristei. -
Seltener Zeuge der luzernischen

Kirchenmalerei
aus der Frühzeit der
Gegenreformation.

')A
¥ ©

«*>

£r

f-



140 Peter Felder

sen Ausführung er 1590 dem aus Zürich zugewanderten Maler und
Konvertiten Hans Heinrich Wägmann übertrug; und kurz vor
seinem Tod liess er, gleichsam als Abschiedsgeschenk, für das Kollegium

ein grosses Wellgericht malen. Von allen kirchlichen Institutionen,

die Ludwig Pfyffer persönlich umsorgt und gefördert hat, war
das Jesuitenkollegium sein liebstes Kind. Gegen 30 000 Gulden soll er
an die Errichtung und den Ausbau dieser geistlichen Hochburg der
Innerschweiz gespendet haben!

Zum Andenken an den grossen Wohltäter Hessen die Jesuiten
1675 beim Bau der heutigen Kirche die Haupttafeln des Pfyfferschen
Hochaltars (aus der Vorgängerkirche) in der prächtig aufgemachten
Sakristei in zwei prunkvollen Stuckrahmen anbringen, die gleich
kostbaren Reliquienschreinen fürderhin an den freigebigen «Schwei-
zerkönig» erinnern sollten. Obschon sich die altertümlichen
Gemälde in diesem exuberant ausstuckierten Barockraum recht
unscheinbar ausnehmen, sind sie als Hauptwerk Hans Heinrich
Wägmanns und insbesondere als seltene Zeugen unserer Kirchenmalerei
des späten 16. Jahrhunderts von unschätzbarem Wert. Der fragmentarische

Zustand des Überlieferten gestattet allerdings nur einen
schemenhaften Rekonstruktionsversuch. Auf fortschrittliche Weise
durch einen zentralen Tabernakel hervorgehoben, folgte das bilderreiche

Altarwerk noch dem traditionellen Retabellyp mit festen und
beweglichen Flügeln. Ebenfalls konservativ geben sich die
altmeisterlich gemalten Bildtafeln, auf denen sachlich-einprägsame
Figurenszenen aus dem Marienleben, der Kindheil Jesu und der Pas-

sionsgeschichte dargestellt sind. Ein sprechendes Zeugnis für das
retrospektive Wesen dieser ehrenwerten Malkunst ist der erhaltene
.Akkord zwischen Schultheiss Pfyffer und Wägmann, worin auf
behutsame Weise wie in spätmittelalterlichen Werkverträgen das

Bildprogramm, die Arbeitstechniken, die zu verwendenden Materialien
und deren Güte für den verdingten Altar bis ins einzelne festgelegt
sind, verbunden mit der strikten Forderung nach einer guten und
handwerklich soliden Arbeit8. Im Gegensatz zu den vielen damals
aus Italien importierten Altargemälden von freischaffenden Künstlern

haben wir es hier mit einer herkömmlichen Altarbaukunst zu
tun, die ihre typologische Wurzel im Norden hat. Wie Heinz Horat
überzeugend nachweisen konnte, entstand Wägmanns Altar unter
dem direkten Einfiuss des 1572 vollendeten Hochaltars der Ingol-
städter Liebfrauenkirche, dem ersten grossen fürstlichen Altarbau
der Gegenreformation in Bayern9.

Als Gegenpol zur elilären Gesellschaft Jesu am katholischen Vorort

Luzern etablierten sich wenige Jahre später in den Länderorten
die volkstümlichen Kapuziner. Trotz unterschiedlicher Satzungen
und Strukturen verfolgten beide Orden die gleichen Reformziele.
Ihre herkunftsmässigen Voraussetzungen indes waren in
kulturgeographischer Hinsicht grundverschieden. Während das Luzerner
Jesuitenkollegium aus der oberdeutschen Provinz besiedelt wurde,
kamen die ersten Innerschweizer Kapuzinerpatres direkt aus Mailand.
Ebenso konträr waren die beiden Hauptförderer der zwei Orden.
Alte Rivalitäten kamen dabei ins Spiel. Was Ludwig Pfyffer für die Je-



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 141

suiten, bedeutete sein Gegenspieler Melchior Lussy für die Kapuziner.

Und dementsprechend haben beide Ordensgemeinschaften
jeweils ihrem grösslen Gönner ein honorables Gedächlnis bewahrt -
das Luzerner Kollegium durch ein Donatorenporträt Pfyffers in der
Gestalt des altehrwürdigen Edelmannes mit Rosenkranz und Totenkopf,

das Kapuzinerkloster in Stans durch ein Stifterbildnis von
Lussy im Habit eines Ritters des Heiligen Grabes, der in seiner Rechten

einen gezeichneten Prospekt des dortigen Klostergebäudes
hält10.

Dieser Gründungsbau der Stanser Niederlassung, der 1583 mit
grossem Eifer, aber «gar ring und schlecht wie es die Capuziner
selbst gewollt» erstellt worden war, hat sich nicht erhalten u. Nach
zwei übereinstimmenden zeitgenössischen Veduten handelte es sich
um ein kunstlos gezimmertes Gebäude. Welch gegensätzliche Ideale
herrschten zwischen diesem simplen Holzbau und dem Ritterschen
Palast der Jesuiten! Das waren in der Tat zwei Welten für sich.
Ebenso getrennte Wege gingen beide Orden im Kirchenbau. Die
Kapuziner bevorzugten schmucklose Saalkirchen im Sinn und Geist
der Bettelorden, die Jesuiten hingegen neigten mehr zu sinnenhaften
Prunkräumen von fürstlichem Gehabe. Der einzige «Kunstluxus»,
den sich die Kapuziner geleistet haben, war die Verwendung erlesener

Altarbilder, die häufig aus renommierten italienischen
Malerateliers bezogen wurden i2. Damit entsprachen sie auf vorbildliche
Weise den Forderungen des Konzils von Trient, das ausdrücklich an
der überlieferten Bilderverehrung festgehalten und den Altar weiterhin

als liturgisches Zentrum respektiert hat. Es versteht sich dabei
von selber, dass die Ordensväter der Thematik der Altarblätter
besondere Bedeutung beimassen und deshalb zur Veranschaulichung
der Eucharistiefeier mit Vorliebe Darstellungen des Opfertodes Christi

wählten. Das Ganze war im Grunde genommen nichts anderes als
ein missionarischer Kunstgriff: Die grossformatigen Leinwandgemälde

aus Meislerhand - dank ihrer Aufstellung inmitten des
schlichten räumlichen Kontextes von aussergewöhnlicher Wirkungskraft

- sollten möglichst einprägsame religiöse Leitbilder und
Glaubenswahrheiten veranschaulichen. Bei der Beschaffung solcher
Altarbilder entspann sich in der katholischen Schweiz ein wahrer
Wettstreit unter den weltlichen Stiftern. Den Anfang machte
Melchior Lussy selber, indem er 1584 für die eben vollendete Kapuzinerkirche

in Stans über seinen grossen Freund Karl Borromäus in
Mailand zwei Bilder bestellte (beide sind verschollen). Vergleiche mit
der zeitgenössischen Innerschweizer Tafelbildmalerei mögen erweisen,

wie fortschrittlich, ja revolutionär diese italienisch-flämische
Importkunst damals gewirkt haben muss. Ausser dem Luzerner
Renward Forer hat hier kein einheimischer Meister zu konkurrieren
vermocht.

Zum blühendsten Kapuzinerkonvent der Innerschweiz entfaltete
sich das Kloster auf dem Wesemlin, das 1583 von Kaspar Pfyffer,
einem Oheim des «Schweizerkönigs», gestiftet worden war13. Im
Gegensatz zu anderen Kapuzinerklöstern entstand hier 1584-1588 unter
Leitung von Steinmetzmeister Flans Gabaran und Anton Isenmann,



142 Peter Felder

3 Luzern, Innenansicht
der Hofkirche. - Nach
einem Brand von 1633

wiederaufgebaut durch
den Jesuîtenarchiteklen
Jakob Kurrer, erster
repräsentativer Sakralbau

der Neuzeit in der
Innerschweiz..

*«3äS

'

- -

*4

n
SB5SSBIS7' 7

dem nachmaligen luzernischen Werkmeisler, ein solider Mauerbau,
der sich als Kern der heutigen Anlage erhalten hat. Kaum war das
Kloster 1589 von den Patres bezogen, wurde es Sitz der neugeschaffenen

helvetischen Ordensprovinz, und ausserdem zum beliebten
Wallfahrtsort Unserer Lieben Frau auf dem Wesemlin. Für diesen
raschen Aufstieg mitverantwortlich war zweifellos die Gunst des geheiligten

Ortes. Daselbst stand nämlich vor Zeiten ein Bildstock mit
einer Marienstatue, die Bilderstürmer 1531 zertrümmert halten; und
an Pfingsten gleichen Jahres war dori dem Spitalpfleger Moritz von
Mettenwyl nächtlicherweile über dem geschändeten Fleiligtum die
Muttergottes erschienen, worauf dieser anstelle des Bildstocks eine
Kapelle gestiftet hat, die von Pilgern rege besucht wurde. Diese
Wallfahrtskapelle samt dem Gnadenbild haben die Kapuziner ihrer Kirche

als Altarhaus einverleibt, während Bildhauer Johanns Dub jene



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 143

wunderbare Erscheinung Marias als Himmelskönigin in einem
reizvollen Sandsteinrelief am dortigen Eingangsportal festgehalten hat.
Bis ins ausgehende 19. Jahrhundert war dem volkstümlichen Gotteshaus

eine freie Landschaftslage über der Stadt beschieden. Die
anmutige Saalkirche, welche von zweilanzettigen Masswerkfenstern
erhellt und von zartgliedrigen Netzgewölben überdeckt wird, ist ein
typisches Beispiel für das starke Nachwirken gotischer Steinmetz-
kunst - der südliche Kreuzgang hingegen weist mit seinen toskani-
schen Pfeilerarkaden unmissverständlich auf die italienische
Abkunft des Kapuzinerordens hin. Diese südländische Anlage war
unmittelbares Vorbild für die drei Frauenklöster Rathausen, Bruch in
Luzern und Eschenbach, welche damals nach den Reformvorschriften

des Karl Borromäus erneuert worden sind '". Mit der Einführung
einer strengen Klausur erhielt der inmitten des Klosterbaus situierte
Kreuzgang wiederum erhöhte Bedeutung als Rekreations- und
Meditationsraum. Besonders interessant sind in diesem Zusammenhang
die beiden Kreuzgänge von Rathausen und Luzern, die ein halbes
Jahrhundert nach Muri mit farbigen Bildverglasungen ausgestattet
worden waren, aber entgegen jener kunterbunten Folge von ambitiösen

Wappenscheiben und religiös-profanen Masswerkbildern mit
zwei in sich geschlossenen Zyklen aus der Heilsgeschichtel5.

Diese als schweizerische Sonderleistung gepriesene Scheibenkunst

wurzelt noch in der mittelalterlichen Glasmalerei. Nicht weniger

traditionsbewusst - oder besser gesagt konservativ - gaben sich
dazumal unsere Tafelbildmaler, Steinmetzen, Bildhauer und
Baumeister. Manche von ihnen versteiften sich gar auf altüberlieferte
Auffassungen, darin bestärkt von den weltlichen und geistlichen
Reformern, die vielfach einer retrospektiven Frömmigkeit gehuldigt
haben. Folgende Beispiele mögen dies kurz illustrieren: Zu Ende des

16.Jahrhunderts erstand in Baar ein neuer, mächtiger Glockenturm
im klassisch-romanischen Stil, der später von Kunsthistorikern für
ein originales Werk des 13.Jahrhunderts gehallen wurde; von 1602

datiert die ebenfalls romanisch geprägte Zellkapelle in Sursee; 1619

renovierte der bekannte Murianer Reformabt Jodokus Singisen die
Grabstätte des hl. Burkhard in der Pfarrkirche Beinwil (Freiamt), wobei

ihm die romanische Krypta seiner Klosterkirche als Vorbild
gedient hat; 1621 schmückte Steinmetzmeister Ulrich Traber die Fenster

der beiden Pfyfferkapellen in Werthenstein mit feinskulptierten
Masswerken in den verspielten Formen des Flamboyantstils - gotische

Bauweise beherrschte bis gegen 1640/50 die ländlische
Sakralarchitektur; gleichfalls gotisch muten manche damals geschaffene
Plastiken und Bilder an, wie etwa die 1611 von den Brüdern Fischer
geschnitzte Madonna am Marienaltar der Stiftskirche Beromünster
oder die 1615 von Sebastian Gisig gemalte Kreuzigungsgruppe mit
ihrem floral gemusterten Bildgrund (Flistorisches Museum Obwalden
in Samen); nicht minder verwurzelt in ihrem Herkommen, aber dem
Kunstgeist der Renaissance zugetan sind schliesslich die Werke des
Miniators Johann Caspar Winterlin, der unter dem Muri-Abt Singisen
als «wohl der letzte klösterliche Schreiber und Buchmaler der
Schweiz» tätig warlß.



144 Peter Felder

Dieser beharrende und rückschauende Zug war wesentlich daran
schuld, dass die liturgischen Reformen des Tridentinums höchst
schleppend vorankamen. Volle zwanzig Jahre seit jenen Beschlüssen
mussten verstreichen, bis der katholische Vorort Luzern in seiner
Hauptkirche im Hof erstmals eine wegbereitende Lösung schuf,
indem man die trennende Lettnerwand vor dem Chor beseitigte und
dieser, nur mehr vergittert, freie Sicht auf den Flochaltar bot17.
Gekrönt wurde die fünfjährige Umbaurenovation mit der Schaffung
einer neuen kostbaren Altartafel, die 1586 am Hochaltar errichtet worden

war, just auf den Zeitpunkt, da die katholischen Orte in einer
pompösen kirchlichen Feier im dortigen Chor den «Goldenen Bund»
beschworen haben. Im darauffolgenden Jahr wurde schliesslich als
letzte Konsequenz jener Reformbeschlüsse das Allerheiligste vom
Sakramentshäuschen neben dem Kreuzaltar in den Tabernakel des
Hochaltars übertragen. Was bei all diesen liturgischen .Anpassungen
zwangsläufig Stückwerk geblieben war, sollte nach dem verheeren-

Abb.3 den Kirchenbrand von 1633 im Neubau des Ingolstädter Jesuitenar¬
chitekten Jakob Kurrer eine angemessene Lösung finden - für den
bekannten Ordensbaumeister eine recht schwierige und anspruchsvolle

Aufgabe18. Denn nach dem Willen der Bauherrschaft hatte er
nicht allein die beiden spä[gotischen Glockentürme zu übernehmen,
sondern ebenso den basilikalen Anlagetypus des vertrauten
romanisch-gotischen Vorgängerbaus, und diesen gewissermassen in eine
neue geistesverwandte Einheitsform umzugiessen. Dass er sich dafür
von wegweisenden Bauwerken aus seiner Ordensprovinz, namentlich

den beiden Jesuitenkirchen in Neuburg a. D. und Dillingen, anregen

liess, liegt auf der Hand. Angesichts dieser verquickten und
vorbelasteten Ausgangslage sind wir erstaunt, was für eine grosszügige
und überzeugende Gesamtlösung Kurrer letztlich geglückt ist. Selbsl
der damals längst tote und schon heiliggesprochene Kirchenreformer

Karl Borromäus hätte an diesem makellosen Gotteshaus seine
helle Freude gehabt, entsprach es doch in allen wesentlichen Punkten

seinen mit grösster Tatkraft propagierten Richtlinien und
Vorschriften zum kirchlichen Bauwesen, als da sind: Längsbau in klassischer

Formensprache; klare Ordnung und Regularität der Anlage,
die hier nach dem Bausystem der Quadratur konzipiert ist; streng
organisierte Ausstattung als geschlossenes Ensemble; ausgeprägte
zentralperspektivische Raumgestaltung mittels beidseits nach der
Tiefe hin rhythmisch angeordneten Arkaden und Pilastern mit
umlaufendem Kranzgesimse; im Fluchtpunkt dieser visuellen Leitlinien
Hochaltar mit Tabernakel zur Aufbewahrung des Allerheiligsten;
gleichmässig verteilte und farblos verglaste Fenster; toskanische
Säulenhalle rings des Kirchhofs (keine Bestattungen im Kircheninneren).

Gegen die Allgewalt dieser klassisch-doktrinären Kunstauffassung

hat sich aber da und dort einheimisches Formempfinden aufge-
Abb.4 lehnt - am unerbittlichsten in der Frage zur Ausführung der Seitenal¬

täre, die entsprechend dem Hochaltar mit einfachen marmornen
Säulenretabeln geplant waren und statt dessen als über und über
vergoldete Seitenalläre verfertigt worden sind, welche sich mitten
im Raum wie eine Ikonostase quer legen. Dieser erfolgreiche Wider-



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 145

I »..' ¦-'—a- ,.- ¦-

7"

mm.imi

S 4 Luzern, Seelaltar in
der Hofkirche. - Die
theatralische Beweinungs-
gruppe mit wiederverwendetem

spätgotischem
Vesperbild und um 1640

beigefügten .Assistenz¬
figuren von Bildhauer
Niklaus Geisler. Typisch
luzernische Schnitzkunst
des volkstümlichen
Frühbarocks.

stand war keineswegs Verbohrtheit oder gar halsstarriger Trotz,
sondern entsprang einem ursprünglichen Verlangen nach ornamentaler
und bildhafter Durchformung, was dann auch tatsächlich mit
übersprudelnder Phantasie geschah, sind doch an den zehn Seitenaltären
ausser den vierzehn Bildern sage und schreibe 194 Statuen, Figür-
chen und Engelsköpfe gezählt worden. Herzhafte schnitzerische
Bildkraft triumphierte hier über nüchtern-fremde Marmorkunst, die
sich lediglich in dem von Rom gestifteten Flochaltar zu behaupten
vermochte. Besonders auffallend an diesem ungestümen
Gestaltungsdrang ist jene Leidenschaft zu veranschaulichen und in
thematischen Zusammenhängen bilderreich zu visualisieren, was damals
eine wesentliche Leitform im Schaffen der Maler und Bildhauer war.
Offenbar handelt es sich hier um eine besondere Eigenheit unserer
Kunstlandschaft, der wir schon verschiedentlich begegnet sind. Als
frühes Beispiel, vielleicht gar Ausgangspunkt, nenne ich Diebold



146 Peter Felder

Schillings Bilderchronik von 1513, während die 462(!) Bildtafeln, welche

zwischen 1547 und 1635 für die drei Luzerner Holzbriicken
gemalt worden sind, das imposanteste Zeugnis dieser landschaftlichen
Sonderheit darstellen.

Für bildthematisch zusammenhängende .Aufgaben bot die
religiöse Vorstellungswelt der Gegenreformation ein weites Betätigungsfeld,

sei es bei der künstlerischen Ausschmückung von Sakralräumen

und deren Ausstattung mit Bildern und Skulpturen19 oder, was
bei uns besonders verbreitet war, in der Schaffung von beweglichen
Bildzyklen, die hauptsächlich lebendig geschilderte Heiligenviten
vorstellen. Diese vorwiegend handwerkliche Tafelbildrnalerei wurde
zur eigentlichen Domäne von lokalen und vielfach unbekannten
Meistern, deren volkstümliche Werke noch heute zahlreichen
Gotteshäusern zur Zierde gereichen. So mallen beispielsweise Beat
Jakob Bachmann 1620 einen Franziskus-Zyklus für die Kapuzinerkirche

in Sursee, Kaspar Meglinger 1624-1634 einen St.-Einbeth- und
Gallus-Zyklus für die Wallfahrtskapelle .Aüelwil und Hans Jakob
Wysshaupl 1640/41 einen Jost-Zyklus für die Wallfahrtskirche in
Blatten.

Flöchste Referenz hat die gegenreformatorische Kunst der Muttergottes

erwiesen, sie als edle und anmutige Frauengestalt verherrlichend.

Tiefverwurzelte Volksfrömmigkeit erblühte da zu neuem
Leben und verehrte im Bild der schönen Himmelskönigin die gnadenreiche

Fürbitterin beim Allerhöchsten. Spätmittelalterliche Tradition
fortsetzend, wurden zahlreiche Heiligtümer wiederbelebt und neue
gestiftet. Manche von ihnen künden noch heute durch sinnfällige
Beinamen von der Vielfalt des Marienkultes, wie etwa: Wallfahrtskirche

«Maria Loreto» in Hergiswald, Wallfahrtskapelle «Maria Mitleiden»

in Gormund, Wallfahrtskirche «Unserer Lieben Frau» in
Werthenstein, Wallfahrtskapelle «Maria zum Schnee» auf Rigi-Klösterli,
Wallfahrtskapelle «zu Ehren der schmerzhaften Muttergottes» im
Ried bei Lachen oder Wallfahrtskapelle «Maria-Hilf» in Andermatt.
Sie alle übertrifft an Würde und Bedeutung die Kloster- und
Wallfahrtskirche Maria-Einsiedeln, die von jeher das strahlungskräftigste
religiöse Zentrum der Innerschweiz war. - Grösste Verbreitung
erfuhr die Muttergottesverehrung durch die speziell von den Jesuiten
geförderten Rosenkranzbruderschaften, die landauf, landab in
Pfarrkirchen und Kapellen unzählige Marienaltäre und Madonnenbilder
gestiftet haben. Zu den brillantesten Werken der zahlreichen Multer-

Abb.5 gottesdarstellungen zählt die 1606 von Renward Forer gemalte Him¬
melfahrt Mariae am Hochaltar der Luzerner Franziskanerkirche, ein
in Licht und Farbe meisterhaft gestaltetes Ereignisbild, das allerdings
im Halbdunkel des dortigen Chors ein Schattendasein fristen muss20.

Ein weiteres zeittypisches Phänomen war der Kult der
Katakombenheiligen - jener sterblichen Überreste von angeblich frühchristlichen

Märtyrern, die in den seit 1578 wiederentdeckten Katakomben
Roms ausgegraben und in grosser Zahl nach dem Norden überführt
worden sind, wo sie in kunstvollen Altarschreinen - von
Goldschmieden in Silber gefasst und von Paramentenstickerinnen köstlich

ausstaffiert - da und dort noch heute etwas vom Glanz der Ewi-



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 147

u

mA^ y1

X

gen Stadt verbreiten21. Zwischen Städten und Dörfern, zwischen
Klöstern und Stiften entspann sich ein wahrer Wettlauf um diese
wundertätigen Leiber, die der herkömmlichen Reliquienverehrung einen
gewaltigen Auftrieb gaben, und dies in besonders hohem Masse in
der traditionsgebundenen Innerschweiz. So wurden zwischen 1624

und 1796 über achtzig Katakombenheilige hierher verbracht, allein
deren vierzehn nach Einsiedeln, und jeweils in imposanten
Translationsfeiern, an denen Tausende von Gläubigen teilnahmen, in das
betreffende Gotteshaus übertragen. An diese religiösen Grossveranstaltungen

erinnern noch zeitgenössische Festprogramme, detaillierte

Berichte über die Feierlichkeiten, reportageartige Bildwiedergaben

der farbenprächtigen Prozessionen und Texte von
Translationsspielen, die vielfach als opernhafte Singspiele inszeniert worden

sind. Eine der frühen denkwürdigen Festivitäten dieser Art war
die 1647 durchgeführte Translation des hl.Leontius nach Muri, die
sich angesichts der Nähe zum Zürcher Herrschaftsgebiet wie eine
konfessionelle Machtdemonstration ausnehmen musste.

In diesen bunten kultischen Festfreuden spiegelt sich der rasch
wandelnde Zeitgeist, der jetzt immer mehr danach strebt, Macht und
Schönheit des Irdischen zum Ruhm des Höchsten zu entfalten, um
sie so als dessen Abglanz im Diesseits zu legitimieren. Und es ist
gewiss nicht Zufall, dass die dichteste Folge jener grossartigen
Translationsfeiern für die einschneidenden fünfziger Jahre des 17,Jahrhun-

5 Luzern, Altarblatt mit
Himmelfahrt Mariae in
der Franziskanerkirche
von Renward Forer, 1606.

- Ein Hauptwerk der
einheimischen Kirchenmalerei

am Vorabend des
Barocks.

6 Luzem, Altargemälde
mit dem hl. Karl Borromäus

(in der Sakristei der
Jesuitenkirche] von
Johann Christoph Storer,
1657. - Votivbild auf den
Patron der katholischen
Orte und den Gründer
des Collegium Helveticum

in Mailand.



148 Peter Felder

7 Luzern,
Deckengemälde in der Jesuitenkirche

mit Glorie des
hl. Franz Xaver von den
Brüdern Torricelli, 1749. -

Verherrlichung des grossen

Jesuitenmissionars
als Patron des Standes
Luzern.

-,

A>y. Mj:\

-¦

«
"-

¦

K i

w ':

V

M
i*yy

.¦A

'-> ÏVÎ.V.

derts feststeht. Ja, seit 1650 - vor allem nach dem katholischen Sieg
in Villmergen (1656] - herrschen hier ein wachsendes Selbstgefühl
und eine hochgemute Aufbruchstimmung, die auf mannigfache
Weise greifbare Gestalt annehmen - namentlich im Kunstschaffen,
das sich aus den Fesseln lokaler Enge loslöst und dem dynamischen
Barock zuwendet. Selbst handwerkliche Meister sind jetzt für Neties
empfänglicher und packen ihre Aufgaben beherzter an. Auch Fremdes

wird zum Anreiz, bringt in manche verknöcherte Werkstatt
Schwung, und immer deutlicher zeichnet sich in diesem Widerspiel
zwischen gestern und heute eine Wende ab. Dafür zwei typische
Beispiele: Während Glasmaler Jakob Wägmann 1651 eine im nachhinein
gestiftete Scheibe für den Kreuzgang des Bruchklosters in Luzern
verfertigt, arbeitet Bildhauer Simon Bachmann bereits an seinem
Chorgestühl für die Klosterkirche Muri, die beide zwei völlig entge-



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 149

n /
»»

é
,y..

• '.. u " J*
ia«: ' a'aa

My rKU

Wf# ...'¦'"3'A 1I ^ \&
- "¦* ¦¦¦ ¦' ,'^*Vt>* ¦:. y,, -~. '¦-¦

7.'y7 ¦>' '¦' --'777:A:'

ÏSC»fö ?sq ',

«¦ >»*,»

:aaa.«

8 Luzern. Innenansicht
der Jesuitenkirche. -
1666-1677 unter Leitung
der beiden Jesuitenarchitekten

Pater Christoph
Vogler und Bruder Heinrich

Mayer errichtet.
Erster grosser Kirchenbau

des Barocks in der
Schweiz.

gengesetzte Auffassungen verkörpern22; hier die dröhnende
Formensprache der internationalen Zeitkunst römischer Prägung, die
sich Bachmann auf seiner erlebnisreichen Wanderschaft durch halb
Europa angeeignet hatte - dort ein formelhaft erstarrtes Spätwerk
der traditionellen Kabinettscheibenmalerei, das Wägmann, als einer
der letzten Vertreter dieses Kunstzweiges, kurz vor seinem Ableben
geschaffen hat. Noch eklatanter wirkt dieser Stilbruch im Vergleich
des 1659/60 entstandenen renaissancistischen Scheibenzyklus von
Hans Heinrich Probstatt im Frauenkloster Eschenbach mit den
1657/58 datierten a^ltarbildern des italienisch geschulten Konstanzer
Kirchenmalers Johann Christoph Storer in Luzern und in Muri23. Der
neue Geist, der hier zu wehen beginnt, spricht besonders eindringlich

aus Storers Borromäusbild am Sakristeialtar der Luzerner
Jesuitenkirche, das eine visionäre Verherrlichung des Heiligen als Patron

Abb. 6



150 Peter Felder

der katholischen Orte und speziell als Gründer des mailändischen
Collegium Helveticum vorstellt-jener für die schweizerische
Gegenreformation so bedeutsamen Bildungsstätte, Stifter des Altars war
Karl Borromäus' Grossneffe Nuntius Federico Borromeo, der kurz
zuvor die Erneuerung des «Goldenen Bundes» von 1586 erfolgreich
betrieben hatte. Kennzeichnend für die kämpferische Flochstim-
mung, welche damals im Vorfeld des Ersten Villmergerkrieges um

Abb.7 sich griff, war übrigens, dass der grosse Jesuitenmissionar Franz Xa¬

ver zum Patron des Standes Luzern erkoren wurde. Die
bezaubernde Gestalt des Indienapostels erfreute sich zu Stadt Lind Land
grosser Verehrung. Auf seinen Namen weihten die Luzerner 1677

ihre prächtig erneuerte Jesuitenkirche, die erstmals in der
Sakralarchitektur der Innerschvveiz jenes sinnenhafte Formpathos und jene
Machtfülle des gegenreformatorischen Kunstgeistes in sich vereinigt.

Abb.s Das seit 1666 unter Leitung der beiden Jesuitenarchitekten Pater
Christoph Vogler und Bruder Heinrich Mayer realisierte Bauwerk ist
ein grosser glücklicher Wurf mit freien gestalterischen Anleihen an
den Gesù in Rom und die Michaelskirche in München24. Dass sich
diese eigenständige Baulösung einer festen kunstgeschichtlichen
Einordnung entzieht, ist ein Gütezeichen für ihre architektonische
Qualität. Wie aufsehenerregend der neuartige Kirchenbau seinerzeit
gewirkt haben muss, lässt sich heute noch aus einer visuellen
Gegenüberstellung der bloss drei Jahrzehnte älteren Hofkirche erahnen.
Diesen instruktiven Vergleich können wir rasch und bequem auf
einer halbstündigen Fusswanderung quer durch die Luzerner Innenstadt

vornehmen, um jenen bedeutsamen Wandel - oder genauer:
künstlerischen Umbruch - mit eigenen Augen nachzuvollziehen.
Mitbestimmend für die tiefgreifenden Unterschiede beider Bauten
waren zweifellos deren besondere Voraussetzungen: das Gotteshaus
im Hof als der Wiederaufbau der 1633 abgebrannten Stifts- und
Pfarrkirche, die Jesuitenkirche hingegen als fortschrittlicher Neubau des
damals tonangebenden Reformordens. Demgemäss weichen beide
Bauten in der räumlichen Konzeption voneinander ab. Die Hofkirche,

ein locker unterteiltes dreischiffiges Raumgebilde, das steil zu
den Kreuzgewölben emporstrebt und ebenso intensiv nach der
Horizontalen dttrchgestaltel ist, hierin einen seltsamen Mittelzustand
von .Aufsteigen und Lasten einnehmend, die Jesuitenkirche ein
kompakter Einheitsraum mit beigeordneten Seitenkapellen, Emporen

und Vorhalle, in seiner wuchtigen Gesamterscheinung weitatmig
und fest in sich ruhend. Dort eine zierliche und feinprofilierte Hau-
steingliederung, die an nachgotische Steinmetzkunst gemahnt, hier
ein farbiges Lind kraftvoll instrumentiertes Stuckgewand in den saf-

tig-vegetabilen Frühformen der Wessobrunner [das einst schwer
lastende Hauptgewölbe 1748/49 durch illusionäre Bildfresken und Ré-

gence-Rokoko-Stukkaturen aufgelockert). Und bei alledem ist der
Gesamteindruck der Hofkirche feierlich, ernst und überaus
stimmungsvoll, derjenige der Jesuitenkirche festlich, heiter und von
überbordender Prachtentfaltung. Alles drängl dabei ins Grosse.
Sogar der monumental gesinnte römische Hochaltar der Hofkirche
wird in der Jesuitenkirche durch eine noch mächtigere Anlage über-



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 151

-7

«§

w
¦¦¦>

i

Hl

«'
^% 8II

t \s
9 Seedorf. Kuppelraum
der Klosterkirche von
1695/97. - Hervorragender

Barockbau des Urner
Liebhaberarchiteklen
Pfarrer Jakob Scolar, der
auf einer Romwallfahrt
durch italienische
Kirchen zu seinen originellen

Kuppelbauten
angeregt worden war.

trumpft, und diese ist hier als dreifach gestufter Säulenbau - dank
der exzeptionellen Verschmelzung von Langhaus und Chor - zu
grandioser Wirkung gebracht.

Das Neue brach sich endgültig Bahn, und in schneller Folge
entsteht nun eine Reihe beachtenswerter Sakralbauten, die an der
Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert in den drei Spitzenwerken
Muri, St. Urban und Einsiedeln kulminieren. Auf diesem
abwechslungsreichen Weg des Kirchenbaus gehen zwei Hauptrichtungen
nebeneinander her - die eine dem Vorarlberger Münsterschema, die
andere der zentralisierenden Kuppelarchitektur verpflichtet -, wobei

sich beide Tendenzen bisweilen zu kontrastreich gesteigerten
Raumkombinationen vereinen. Besondere Bedeutung erlangt das

von den Vorarlberger Baumeistern zu höchster Perfektion entwik-
kelte Gestaltungsprinzip der eingezogenen Strebepfeiler mit brük-
kenartig eingespannten Emporen, das Johann Georg Kuen 1674-1676
im Chor der Einsiedler Stiftskirche erstmals verwirklicht25. Eine
verwandte Baulösung, jedoch mit spezifisch bayerischer Modifikation
der von zwei Rundtürmen begleiteten Chorpartie, trifft wenige Jahre
später der Jesuitenarchitekt Heinrich Mayer für die Ursulinenkirche
in Luzern, die sich entwicklungsgeschichtlich zwischen die beiden
Jesuitenkirchen in Brig und in Solothurn einfügt26. Ein weiterer



152 Peter Felder

Nachkömmling dieses Architekturtyps ist die Klosterkirche Seedorf,
die 1695-1700 vom Urner Pfarrer und Liebhaberarchitekten Jakob
Scolar erbaut wurde27. Obschon Scolar jene beiden typologischen
Vorläufer in Einsiedeln und Luzern sicherlich kannte, hat er eine
sehr eigenständige und aussergewöhnliche Leistung vollbracht. .4.1-

lein schon das «grosso modo» im Vorarlberger Schema konzipierte
Langhatis besticht durch seine kraftvoll ausgewogene und statisch
klare Raumordnung. Die regelmässige Jochfolge, das weite Tonnengewölbe

und der stark ausgebildete Chorbogen sind dabei Vorspiel
und Auftakt zum kreuzförmigen Zentralchor mit seiner lichten Tam-

Abb.s bourkuppel, die innerhalb des straff gefügten Innenraums als opti¬
scher Brennpunkt erscheint. Beim Aufblick in die ausgemalte und
prägnant stuckierte Kuppelschale, aus deren imaginär leuchtender
Laterne die Heiliggeisttaube herabschwebt, glaubt man sich in eine
italienische Barockkirche versetzt. Pfarrer Scolar, der als Rom-Wallfahrer

weite Teile Italiens bereist hat, hegte eine ausgesprochene
Vorliebe für Kuppelbauten. Bereits beim 1681-1684 ausgeführten
Neubau seiner unkonventionellen Pfarrkirche in Bürglen schuf er -
als Vorstufe zu Seedorf - einen gleichartigen Zentralchor mit Pen-
dentifkuppel, jedoch ohne Tambour; zudem schliesst das Altarhaus
hier halbkreisförmig stall gerade.

Ein weiterer geistlicher Herr und Liebhaberarchitekt, der sich
damals mit gleichartigen Bauproblemen befasste wie Scolar, war der
Hitzkircher Kaplan Jeremias Schmid, nach dessen Plänen 1691-1693
die Stiftskirche Beromünster ihre erste Barockisierung erfuhr, indem
die dortige Vierung mit einer achteckigen Kuppel eingewölbt
wurde28. Wenig später begegnen wir Schmid in Muri, wo er gemeinsam

mit Caspar Moosbrugger das von Giovanni Bettini ausgearbeitete

Projekt der Klosterkirche zu begutachten hatte. Welch kühne
Bauidee galt es da zu beurteilen! Im Vergleich zum Kuppeloktogon
von Beromünster mit seinen rund zehn Metern Durchmesser sollte
in Muri ein solches von mehr als der doppellen Spannweite erstehen,

als räumliche Dominante die quadratische Grundfläche des
romanischen Langhauses einnehmend. Plazidus Zurlauben, der erste

\bb m Fürstabt von Muri, hatte hier Grosses im Sinn. Für ihn bedeutete das
1697 vollendete Gotteshaus die Krönung seines 1684 begonnenen
Klosterbaus, bei dem die altertümliche Abtei in eine strenge quadratische

Gesamtanlage umgeformt worden war29. Ähnlich dem Escoriai

erhob sich die majestätische Kuppelkirche als geistliches Macht-
symbol inmitten dieses symmetrisch angelegten Monumental-
ensembles, noch heute mit ihrer von Türmen und Giebeln umkränzten

Dachpyramide wie eine mächtige Zackenkrone emporragend.
Dementsprechend erleben wir hier die räumliche Abfolge beim
Durchschreiten der Kirche als ein gewaltiges Crescendo, das in der
Kuppel gipfelt, um hernach ebenso energisch über Vierung und
Chorhaus abzuklingen. Das hohe und weitgespannte Oktogon öffnet
sich dabei allseits in alternierenden Rundarkaden und Eckemporen.
Als Korrelat dieses ringsum laufenden Bewegungsrhythmus folgt
darüber ein wuchtiges Kranzgesimse, dessen geschmeidige
Linienführung raffiniert in die optische Gesamtrechnung einkalkuliert ist



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 153

^rjitei.^ofcm^!"y^>
*ü¦^---^> F*3

,-sa-,v n y A-,J* Tf

z- w

iSSSPS,yiiy-

m
*,. a

m j^»

4-

AIE i. .;;¦:¦¦,'-¦;: '¦a &KujtIMH |/oaaüt* [aia. :,J"»;?Ä.w sjgjfct^ £g$r ©a^l 3a_.
(T a»â/jalrfXaff (alafci

10 Muri, Kupferstich der
Klosteranlage von
Matthäus Wickart, um 1720. -
Hochbarocker
Repräsentationsbau, sehr
wahrscheinlich nach Plänen
von Bruder Caspar Moos-
brugger 1683-1697 unter
Abt Plazidus Zurlauben
errichtet.

und die Raumschale in konkave Schwingung versetzt. Den Aufbau
beschliesst ein riesiges, an den acht Eckpunkten verankertes
Sterngewölbe, das abwechslungsweise von Lünetten und Thermenfenstern

gegliedert wird. Die funktionelle Klarheit des lichtdurchfluteten

Kuppelraumes wird wesentlich mitgeprägt von den Stukkaturen
Bettinis und den Fresken Francesco Antonio Giorgioiis, die sich wie
Preziosen in das ausgewogene Dekorationssystem einfügen. Analog
der Raumstruktur ist die Thematik des Bildzyklus als beziehungsreiche

Darstellung der Ecclesia triumphans auf die Kuppelmitte - das
ikonologische Zentrum der Klosteranlage - hin geordnet, wo gegen
hundert Heilige die Allerhöchste Dreifaltigkeit anbeten.

Als später Repräsentant der Gegenreformation gedachte Zurlauben

mit seinem Klosterbau ein Zeichen zu setzen für die wiedergewonnene

Stärke der katholischen Kirche. Dieser geistliche Machtanspruch

wurde indes 1712 jäh durchkreuzt vom reformierten Sieg im
Zweiten Villmergerkrieg. Damit war die fast zweihundertjährige
Vorherrschaft der katholischen Orte endgültig gebrochen - nicht aber
der von schöpferischen Kräften gelenkte Bauwille, Begonnenes
fertigzustellen und aus dem veränderten Zeitgeist Neues zu schaffen.
So sind die beiden kurz vor jenem Schicksalsjahr in Angriff genommenen

Neubauten in Einsiedeln und St. Urban als herausragende
Grossunternehmen des 18.Jahrhunderts schliesslich bis zum
Vorabend der Französischen Revolution noch vollendet worden.

Sous la conduite de Lucerne, l'art de la Contre-Réforme connaît un
développement d'une richesse exceptionnelle dans les cantons de
Suisse centrale demeurés catholiques. Prémices spirituelles de ce re-

Résumé



154 Peter Felder

nouveau, les résolutions adoptées lors du Concile de Trente
(1545-1563) avaient préparé le terrain à cette belle floraison. L'établissement

d'ordres, jésuites et capucins, apporte un élan décisif à la

mise en œuvre des réformes ecclésiastiques. La création artistique -
auparavant va-et-vient entre une gothique sur le déclin et la Renaissance

nordique - reçoit une impulsion décisive vers le baroque
après la victoire catholique de Villmergen (1656). L'art religieux
connaît alors ses plus belles heures. L'architecture religieuse et son
décor rivalisent d'excellence. Lourde de conséquences, la défaite
enregistrée lors de la seconde guerre de Villmergen (1712) ne suffit pas
à freiner cet élan.

Riassunto Sotto la guida della città-stato di Lucerna l'arte della Controriforma
visse un momento di fulgore nella Svizzera centrale rimasta cattolica.

Erano state le deliberazioni del Concilio di Trento (1545-1563) a

gettare le basi spirituali di questa reviviscenza. All'avanguardia
nell'attuazione della Riforma cattolica erano gli ordini dei gesuiti e
cappuccini da poco istituiti, che presto si diffusero nei più vari luoghi. Le

molteplici attività artistiche, dapprima ancora incerte fra il gotico
attardato e il Rinascimento nordico, si attestarono su posizioni decisamente

barocche dopo la vittoria dei cattolici a Villmergen (1656). In
quel periodo furono produite le opere più apprezzabili nel campo
dell'architettura religiosa e dell'ornamentazione di ambienti sacri.
Nemmeno la dura disfatta subita nella seconda guerra di Villmergen
(1712) pose un freno alla nuova fioritura delle arti.

Der vorliegende Beitrag ist ein gekürztes Kapitel aus einer Studie über <Die Kunstlandschaft

lnnerschweiz'.

Anmerkungen ' Die Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, Bd.V, Der Bezirk Muri, von GEORG GER¬

MANN, Basel 1967, S.353-357, 367-403. - BERNHARD ANDERES, Glasmalerei im Kreuzgang

Muri, Bern 1971.
2 Anderes, Glasmalerei {wie Anm. I), S.78Î. (Farbbild); S.881'. (Farbbild!
3 Ebenda, S.84f. (Farbbild).
1 Die 168 cm lange, reichgegossene und emaillierte Goldkette ist eine hervorragende

Renaissance-Arbeit (in Privatbesitz!. An vier Stellen trägt sie die Initialen BC. die vielleicht
auf den berühmten italienischen Goldschmied und Bronzebildner Benvenuto Cellini
(1500-1571) hinweisen. Vgl. DORA Fanny Rittmeyer, Geschichte der Luzerner Silberund

Goldschmiedekunst [Monographienreihe Luzern, Geschichte und Kultur 4), Luzern
1941, S.216, Tf.l63f.

5 Mit den späteren Klostergründungen in Sursee (16061, Samen (1642), Schüpfheim und
Arth (1655) nebst einer Reihe von Hospizen haben die Kapuziner nach und nach ein ganzes

Netz von Niederlassungen über die Innerschweiz ausgebreitet.
c MARSHALL Blakemore Evans, Das Osterspiel von Luzern, eine historisch-kritisihe

Einteilung (Schweizer Theater-Jahrbuch 271 1961, S.223. - HEINZ WYSS (Hrsg.). Das
Luzerner Oslerspiel, 3 Bde., Bern 1967, Bd.l, S.74-77, 361 f.; Bd.11, S.9Ï., 292-294.

7 Heinz Horat. Die Bauanweisungen des hl. Karl Borromäus und die schweizerische
Architektur nach dem Tridentinum, in: Kunst um Karl Borromäus, Festschrift für Alfred
A.Schmid, hrsg. von BERNHARD .ANDERES, GEORG CARLEN u.a., Luzern 1980,
S. 135-155.

"Renaissancemalerei in Luzern 1560-1650, Ausstellungskatalog, Schloss VVyher, Ettiswil,
hrsg. von HEINZ HORAT u.a., Luzern 1986, S. 132.

'EBENDA, S. 132-134.
10 EBENDA, S.43 (Abb.) und 58 (Abb.).
" Die Kunstdenkmäler des Kantons Untenvalden, von ROBERT DURRER, Zürich 1899-1928

(Nachdruck Basel 1971), S.956-962.
12 Georg Carlen, Italienische und flämische Altarbilder in schweizerischen Kapuzinerkirchen

1584-1624.hr. Festschrift ßr Alfred A.Schmid (wie Anm. 7), S.102-134.
13 Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd.II, Die Stadt Luzern: I.Teil, von ADOLF



Kunst im Zeichen der Gegenreformation 155

REINLE. Basel 1953. S.357-37Ü: Bd. VI. Das Amt Hochdorf, Sachträge und Überblick, von
.ADOLF REINLE. Basel 1963. S.327. - HORAT. Bauanweisungen (wie Anm.7). S. 139f.

1 Zur Klosterreform: HORAT. Bauanweisungen [wie .Anm.7). S. 142-147. - HANS RUDOLF
Sennhauser. in: Zisterzienserbauten in der Schweiz. S'eue Forschungsergebnisse zur
Archäologie und Kunstgeschichte (Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege an
der ETH Zürich 10.1. Frauenklöster, Zürich 1990, S.75-82 (Eschenbach], 247-258 (Rathausen).

' Zu Rathausen: Die Kunstdenkmaler des Kantons Luzern. Bd. I. Die Ämter Entlebuch und
Luzern-Land.von Xaver von Moos. Basel 1946. S.286-296. - Jenny Schneider.
Glasgemälde, Katalog der Sammlung des Schweizerischen Landesmuseums Zürich, Stäfa
1970. Bd.II. Nr.395f., 403-405, 417-423. 455-459, 487. 503-505. 510f. - Zum Bruchkloster in

Luzern: Kdm Luzern 2 (wie Anm. 13). S.286-289.
1 Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug, Bd.l. von Linus Birchler, Basel 1934, S.29-38
(Baar). - Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Bd.IV. Das Amt Sursee. von .Adolf
REINLE. Basel 1956. S.449f. (Sursee). - Kdm Aargau 5 [wie Anm. 1), S.48-51 (Beinwil). -
Die Kunstdenkmaler des Kantons Luzern. Bd.l (neue Ausgabel. Das Amt Entlebuch, von
HEINZ HORAT. Basel 1987. S.404-410 (Werthenstein). - Kdm Luzern. Bd.IV. S.60
(Beromünster). - Renaissancemalerei in Luzern (wie Anni.8), S. 145 [Samen). - ALFRED
A.Schmid. Die Buchmalerei des XVI.Jahrhunderts in der Schweiz. Ölten 1954, S.95-100:
Johann Caspar Winterlin.

' Kdm Luzern 2 Iwie Anm. 131. S. 133f. - HORAT, Bauanweisungen (wie Anm.7). S. 138. -
Ferner Derselbe. Altar und Kirchenraum, in: Renaissancemalerei in Luzern [wie
Anm. 8). S. 115-126, unter anderem Projektbeschrieb des Luzerner Malers Renward Forer
von 1615 zur Neugestaltung der Stadtkirche Baden, dessen Text [abgedruckt unter
Kat.Nr.138) «das wichtigste Dokument zur Kenntnis des zeitgenössischen Kirchenraumes»

darstellt.
8 Kdm Luzem 2 [wie Anm. 13), S. 139-176. - PETER Felder. Die IlofkircheSl.Leodegar und

St. Mauritius in Luzern, Basel 1958.
1 Vgl. RAINALD FISCHER, Das Jahrhundert der tridentinischen Reform und die Malerei der

Innerschweiz, in: Renaissancemalerei in Luzern (wie Anm.8), S.61-73.
J Renaissancemalerei in Luzern (wie Anm.8], S. 151 f. (Farbbild].
1 Hansjakob ACHERMANN, Die Katakombenheiligen und ihre Translationen der

schweizerischen Quart des Bistums Konstanz (Beitr. zur Geschichte .Nidwaldens 381. Stans 1979.
'- HANS Lehmann, Geschichte der Luzerner Glasmalerei von den Anfängen bis zu Beginn

des IS.Jahrhunderts (Monographienreihe Luzern, Geschichte und Kultur 5), Luzern 1941.
S. I77f. - Kdm Aargau 5 (wie .Anm. 1). S.280-285. - Karl Grunder. Simon Bachmann

¦ Bildthauwer uss dem DorffMury infreyen Embtern des Ergäuws« 1600/10 bis 1666. Basel
1988, S. 29-1 79.

' Kdm Luzern 6 (wie Anm. 13). S.63Ì. - Lehmann; Glasmalerei [wie Anm.22), S. 196-199. -
Kdm Luzern 2 (wie Anm. 13), S.345L - PETER FELDER. Zu Johann Christoph Storers
Tätigkeil in Luzern und in Muri, in: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunst
geschichte 21. 1961. S.222-229. - Sibylle Appuhn-Radtke, «Ad augendam devotio-
nem» Johann Christoph Storers Altarbilder für die Luzerner Jesuitenkirche, in: .Arte
Lombarda 1991/3-4. S.41-49.

'Kdm Luzern 2 (wie Anm. 13). S.319-340: Kdm Luzern 6 [wie Anm. 16). S.319-326. -
HANSPETER LANDOLT, Die Jesuitenkirche in Luzern. Basel 1947. - ADOLF REINLE. Die
Baugeschichte der Luzerner Jesuitenkirche, in: Zeitschrift für schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte 22. 1962. S. 194-211. - Die Jesuitenkirche in Luzern. mit Beiträgen
von ANDRÉ MEYER. Zur Baugeschichte und Restaurierung; ANDREAS ARNOLD und
OSKAR EEMMENEGGER, Deckenbilder und Stuckpolvchromie - eine mal- und
materialtechnische Untersuchung. GIANCARLO V.ABBONDIO, Die Stukkaturen: MORITZ RAE-
BER, Das Platz-Wagnis; in: Unsere Kunstdenkmäler 33. 1982, S.41-62 - HEINZ HORAT.
Der Liebhaberarchitekt P.Christoph Vogler, in: Zeitschrift für schweizerische Archäologie

und Kunstgeschichte 44, 1987. S. 302-318.
5 NORBERT Lieb und FRANZ Dil. III. Die Vorarlberger Barockbaumeister. 3. Aufl. München

und Zürich 19"6.
5 Kdm Luzern 2 [wie Anm. 13). S.371-381.
' Die Kunstdenkmäler des Kantons Uri. Bd. II. Die Seegemeinden, von Helmi Gasser.

Basel 1986. S. 207-226. - Heinz Horat. Pfarrer Johann Jakob Scolar. Bauherr und
Baumeister, in: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 36. 1979.
S. 223-235.

8 Kdm Luzern 4 (wie Anm. 16). S.48; Kdm Luzern 6 [wie Anm. 131, S.98.
' Kdm Aargau 5 (wie .Anm. 1). S.240-348 und passim.

1, 10: Aargauische Denkmalpflege.
Uri II, S. 225.

2-8: Denkmalpflege des Kantons Luzern. - 9: KdS. Abbildungsnachweis

Dr. Peter Felder. Ahornweg 43. 5Ü24 Küttigen Adresse des Autors


	Kunst im Zeichen der Gegenreformation

