
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 42 (1991)

Heft: 1

Artikel: Tanzende Engel : fallende Hostien : die Repraesentatio Ascensio
Domini

Autor: Weber, Hans Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦15

Hans Ruedi Weber

Tanzende Engel - fallende Hostien
Die Repraesentatio Ascensio Domini

Die Repraesentatio Ascensio Domini ist eine der zeichenhaften
liturgischen Umsetzungen, welche die hohen Festtage des Kirchenjahres
hervorheben. Ziel dieser «functiones sacrae» oder «functiones liturgi-
cae» ist es, die wesentlichen, an das Christusleben gebundenen
Offenbarungen im Gottesdienst zu vergegenwärtigen. Ihr gemeinsames
Merkmal stellt ein dramalisch oder optisch ausgerichteter Kern dar,
der das Heilsmgsterium und. die damit verbundenen Aussagen
erfahrbar macht. In den Vergegenwärtigungen der Himmelfahrt
kristallisiert sich dieser Kern um das Kreuz; in der Himmelfahrtsfeier um
eine plastische Christusfigur. In beiden Formen steht die Liturgie im
Spannungsfeld «bedeutungstragendes Ritual - religionspädagogische

Anliegen». Sie muss sich die Frage stellen, wie weit sie sich auf
die Gläubigen ausrichten soll und welche Freiräume sie gewähren
darf, ohne ihr eigenes Sgstem zu gefährden.

«tmpor fährt Gott unter jubelklang» - «Emporgestiegen bist du zur
Höhe» - «Ich steige auf zu meinem Vater, meinem Gott und eurem
Gott»: Psalm 47, Psalm 68 und Johannes 20,17 sind drei der Textstel-
len in den Testamenten, die den triumphalen Einzug Christi in den
Himmel, sein Sitzen zur Rechten Gottes, die Entrückung vor den
Augen der Jünger und seine Erscheinungen als Verklärter oder bereits
Erhöhter zum Ausdruck bringen. Die Schriften überliefern diese
Inhalte um die Himmelfahrt in Prophezeiungen, Visionen und
Ereignissen, welche die menschliche Erlebnisfähigkeit auf das Göttliche
hin verlängerten. Sie berichten von sich gegenseitig deutenden und
ergänzenden Orten der Transparenz, in denen sich die überirdische,
transzendente und die irdische, räumlich und zeitlich gebundene
Dimension überschnitten.

Die Vergegenwärtigung der Himmelfahrt

Anweisungen des späten 13.Jahrhunderts für die Kathedrale von
Münster [Westfalen] legen für die Hochamtsprozession am Auffahrtsmorgen

eine statio in der Mitte der Kirche fest '. Nach dem Gesang
des «Ite in orbem» heben zwei Priester das Kreuz zum gleichzeitig
ertönenden «Ascendo ad patrem», und zwei Scholaren tragen
anschliessend die Engelrede «Sic veniet» vor. Um den repräsentierenden

Verkündigungskern werden so die liturgischen Blöcke des
Sendungsbefehls, der Zusicherung, der Anwesenheit und Wiederkunft
Christi montiert2. Die Prozession, das Kreuzsymbol, das Wort der
Heiligen Schrift und die beigeordneten Handlungen bilden ein
System aus bedeutungstragenden Elementen. In den facta, res, gesta
des liturgischen Vollzugs - in Mitteln also, die nach kultischen und
exegetischen Grundsätzen auf das Göttliche hin verlängert sind - be-

Unsere Kunstdenkmäier 42/1991 ¦ 1 ¦ S.45-55



46 Hans Ruedi Weber

1 Museum für Kunst
und Geschichte, Freiburg
i.Ue./CH. Christusbild,
Typus 1,1503, Martin
Gramp zugeschrieben.

*%
i
m

/



Tanzende Engel - fallende Hostien 47

I
1

*N

2 Dorf Tirol/I. Christusbild,

Typus I, um 1860.

zieht sich die Liturgie auf Offenbarungsereignisse, die ihrerseits auf
Gottes Heilshandeln hin transparent sind3.

Die gleiche Haltung prägt die Riten um das Ostergrab, in denen
das niedergelegte, ruhende und wieder aufgerichtete Kreuz, der
determinierende Gesang und die entsprechenden Handlungen das
österliche Festgeheimnis zum Ausdruck bringen. Diese direkten
Bezüge und die Konstanz des liturgischen Gegenstandes spiegeln das
einheitliche Mysterium «Auferweckung - Erhöhung - Geistsendung»
der ursprünglichen 50tägigen Pentekoste. Ihre Ganzheit erfüllt sich
für die Exegese auch in der Relativierung der Ereignisse auf das
Überzeitliche hin: Auferstehung und Entriickung Christi verlieren
ihre historische Einmaligkeit und zeigen sich als gleiche Vorgänge
und Ursituationen im Rahmen des einheitlich fortschreitenden
Heilsplanes4.



48 Hans Ruedi Weber

3 Hitzkirch/CH.
Christusbild, Typus II, um
1500.

Liturgisch gesehen vermögen solch strenge Vergegenwärtigungen
in Wort, Symbol und Handlung die ganze Dichte der Offenbarungsereignisse

und ihrer Verheissungen zum Ausdruck zu bringen, ohne
die grundsätzliche Unfassbarkeit der Vorgänge anzutasten. Damit ist
die kultische Absicht erfüllt. Den anwesenden Laien aber erwachsen
erst durch lebensnah darstellende Brücken zum heilsgeschichtlichen

Geschehen die Möglichkeiten des Mitgehens und der
communio mit dem Göttlichen. In den Vergegenwärtigungen der
Himmelfahrt nimmt die Liturgie solche didaktischen Möglichkeiten insofern

wahr, als sie in ihren symbolisch-rituellen Handlungen
unterschiedliche optische Qualitäten zulässt: Die verbale Verkündigung
wird nicht nur auf das stehende, das prozessional bewegte, das
emporgehobene Kreuz bezogen; an der Stiftskirche von Essen trägt
man es in einem langdauernden Vorgang auf die Westempore, und
für Münster erwähnt 1599 eine zweite Überlieferung das Aufziehen
des Kreuzes zum Ambo oder zum Gewölbe.

Die Himmelfahrtsfeier

«[...] ad excitandam devocionem exponantur ymagines, quas ob hanc
causam indici feci, et paulatim trahantur funibus de locis suis et sedi-
bus inter gradus.» Mit einer Stiftung vom 15.August 1232 für St.Mo¬
ritz in Hildesheim formuliert ein gewisser Lippoldus advocatus nicht
nur den ersten bis jetzt aufgefundenen Hinweis auf eine
Himmelfahrtsfeier, er bringt auch Form und Funktion des Vollzugs deutlich



Tanzende Engel - fallende Hostien 49

;

aa*-~.

4 Musée gruérien
Bulle/CH. Christusbild,
Typus III, um 1650.

5 Schnaitsee/BRD.
Christusbild, Typus IV (resp.
ausgeformter Typus II /
Auferstandener auf
Wolkenbank), um 1735.

zum Ausdruck: Die nach oben schwebenden Figuren5 sind in
religionspädagogischer Absicht auf die Emotionalität der Gläubigen
ausgerichtet. Dieselbe Zuwendung zu naturalistisch-expressiven Mitteln
ist in den Osterriten feststellbar: Gegen Ende des 13. Jahrhunderts
wird das Depositionsbild, ein plastisches Bildwerk des toten Chrisms,

bezeugt. Spätestens ab 1350 lassen sich Christusfiguren mit
schwenkbaren Armen nachweisen, die einen Nachvollzug der
Kreuzabnahme und der Grablegung ermöglichen, und seit dem
Ende des 14. Jahrhunderts wird der Gebrauch von Auferstehungsfiguren

bezeugt.
Der Einsatz plastischer Figuren an Himmelfahrt kann so in

Zusammenhang stehen mit den österlichen Bildwerken; er kann aber
auch Folge eines eigenständigen, losgelösten Entschlusses sein6. In
beiden Fällen ist aber ein Vollzug, der die Christusfigur vor den Augen

der Gläubigen entschwinden lässt, nicht ohne eine Reihe klar
organisierter Massnahmen möglich: Die Kirche braucht eine Deckenöffnung,

benötigt je nach Grösse der Figur eine Aufziehvorrichtung,
z.B. einen Drehbaum oder ein Tretrad, wie sie in Kloster Neustift
oder in der Luzerner Hofkirche noch heute in Gebrauch sind7.
Vergegenwärtigt man die Auferweckung Christi nach wie vor mit dem
Kreuz, ist das österliche Auferstehungsbild zum Aufziehen nicht
geeignet oder will man es nicht den Gefahren des Aufziehens aussetzen8,

so ist der Entschluss zur Himmelfahrtsfeier zudem an die
Anschaffung einer Christusfigur - an vielen Orten auch an den Kauf von
Gebärde- und Leuchterengeln - gebunden.



5(1 Hans Ruedi Weber

A.

ti

SJ

V

6 Luzern, St.Leodegar
im Hof/CH. Christusbild,
Typus IV (Auferstandener
in Wolkenkranz mit zwei
Gebärdeeugeln und
sechs Engelsköpfen vor
farbiger Glasscheibe), um
1720.

7 Thaur/A. Christusbild,
Typus IV, 1520-1540.

Abb. 1 und 2

Abb.3

Die Christusbilder der Himmelfahrtsfeier

Zum Einsatz gelangt hauptsächlich das Bild Christi mit Wundmalen,
Segensgestus und Siegesfahne, seltener der Typus des Salvator
mundi. Die Quellen überliefern ein breites Spektrum von Begriffen,
wie «urstend, figura Christi, imago christi in coelum ascendentis», die
zum Teil eine - unsichere - Abgrenzung «a'Vuferstehtmgsbild -
Himmelfahrtsbild» ermöglichen, weiter aber keine differenzierenderen
Aussagen machen.

Aus den erhaltenen, aufgefundenen Figuren lassen sich folgende
Typen abgrenzen:

Tgpus I: Bild des Auferstandenen und Verklärten. Die Christusfigur
verbindet sich mit einem Sockel, einem Hügel- oder Weltausschnitt,
seit dem Barock auch mit einer von der Schlange umwundenen
Weltkugel. So verweist sie auf den Gottessohn, der nach seinem Leiden

und Sterben aufersteht, erscheint und während 40 Tagen auf der
Erde bleibt.

Tgpus II: Bild des Verklärten und Auffahrenden. Die Plastik steht auf
einer naturalistischen oder stilisierten Wolke und bezieht sich so auf
die Chiffre für das Göttliche, das nach dem Lukas-Evangelium den
Auferstandenen in seinem Zwischenzustand umgibt und in der
Entrückung verhüllt.

Für die entscheidende Fragestellung nach der Funktion des handelnden

Bildes liefert die Abgrenzung Typus I / Typus II keine eindeu-



Tanzende Engel - fallende Hostien 51

8 Solbad-Hall/A.
Christusbild, Mischtypus la
[Typus I auf Weltkugel
mit Schlange und Sockel 1,

um 1720.

9 Rottenbuch/BRD.
Christusbild, Mischtypus

I a (Typus 1 auf
Berg), 1601 (Inschrift).

lige Aussage. Beide können - durch die entsprechenden Gesänge
und Riten determiniert - die Auferstehung, die Zwischenzeit der
40 Tage und die Himmelfahrt zum Ausdruck bringen9.

Tgpus HI: Bild des Auffahrenden. Die Christusfigur ist ikonografisch
auf keine Standfläche bezogen und funktional nur für einen
schwebenden Einsatz gearbeitet.

Tgpus TV: Himmelfahrtsbild. Diese Konzeption bezieht sich durch
entsprechende Wolken, eine Wolkenbank, Engelskränze, durch
Mandorla, Regenbogen usw. auf den überirdischen Bereich und ist
funktional zum Aufziehen geeignet.

Die Konsequenzen aus den unterschiedlichen Funktionen und
Aussagen zieht die Liturgie in den folgenden beiden Typen:

Mischtgpus la. Der Typus I ist mit seiner Standfläche nur durch
Verzapfung verbunden und verwandelt sich durch das Aufziehen in
einen Typus III.

Mischtgpus Ib. Typus II erhält einen Sockel, von dem er sich mit der
Wolke beim Emporschweben ablöst.

Abb. 8. 9. 11)



52 Hans Ruedi Weber

Abb. n Mischtgpus IL Die jeweilige Kirche besitzt eine Mandorla oder eine
ähnliche Gestaltung, in der Typus I oder Typus II befestigt werden
können. Die Komposition entspricht somit dem Typus IV.

Das handelnde Bild - ein Definitionsbegriff

Spätestens gegen 1400 hat die Liturgie in der Zeitspanne
Palmsonntag-Pfingsten die Wahl zwischen dem konstanten oder vereinzelten
Einsatz des Kreuzes und entsprechenden plastischen Figuren.
Wesentlich ist, dass die Quellen quer durch die Jahrhunderte beide
Möglichkeiten und auch ihre Durchmischung überliefern. Der Ent-
schluss zum Bildwerk hat grundsätzlich nichts mit einer Entwicklung

von historisierenden oder fiktionalen Darstellungsformen zu
tun; es ist eine Entscheidung im Spannungsfeld Vergegenwärti-
gungsanliegen der Liturgie - Ausrichtung auf den Gläubigen.

Grundsätzlich sind die Bildwerke befähigt, die liturgische
Verweisstruktur aufrechtzuerhalten: Sie handeln ebenso stellvertretend,
wie die Priester «in figura» vortragen oder das Ostergrab die Stätte in
Jerusalem repräsentiert, die mit dem Göttlichen in Berührung stand,
Sie übernehmen wie das Wort verkündende Funktionen, verweisen
auf die überwesentliche Gegenwart Gottes und auf sein Heilshandeln.

Als «Mitteilung des Himmels» machen sie das Wunder erfahrbar.

Neben den dogmatischen Zielen, die sie als Kultbild wahrzunehmen

haben, müssen die Plastiken in diesem Rahmen aber auch die
des Andachtsbildes erfüllen. Ihre optische Qualität und die Art ihres
Einsatzes erinnern an die Heilsereignisse und machen sie sinnlich
individuell erlebbar, ermöglichen Anteilnahme und Nachempfindung.

Verweis auf das Geistige, Erinnerung an irdisch Fassbares, Auslöser

religiöser Gefühle, stellvertretender und zeitlich auf die jeweiligen

Tage oder Wochen des Kirchenjahres beschränkter Einsatz sind
Funktionen, denen der Begriff «Handelnde Bilder» entspricht10.

Verweisstruktur und Freiräume

«[...| Facta thurificatione, tangunt clerici dextera Salvatorem cantan-
tes versiculum Scendo ad Patrem meum, vel Patrem vestrum>. Re-

spondet Chorus <Deum meum et Deum vestrum, Alleluia». Qui versi-
culus tribus vicibus semper levatiori voce et Salvatore ter altius
levato cantante [...]»

«[...] Ittem. So man Ihn uffe hat Zogen, so sendt die Acht Engel
ahm Steeren Immerdar ob Unnserm Flerrgott uff und Abgefahren
und die anndere Engelin auch, und zue dem Letsten vor dem Loch
so sendt die Engel ahn Ihn gefallen und In in den Himmel einhin ge-
fürth. [...]»

Die strenge Form des Hebens der Figur um 1750 in Moosburg und
ein wilder Engelstanz um 1540 in Biberach - die beiden Quellen
verdeutlichen die Pole der Möglichkeiten im Einsatz handelnder Bilder
an Flimmelfahrt. Die gleiche Spannweite zeigt sich auf der inhaltli-



Tanzende Engel - fallende Hostien 53

*
^s

5»3^

fi

4W.%

chen Ebene: Aus Moosburg hat sich eine vor 1362 datierbare Form
überliefert, die die grösste Verdichtung der Aussagen und den
breitesten Einsatz von Bildwerken von Priestern in figura bezeugt, alle
aber in ein klar strukturiertes System von Gesängen und liturgischen
Handlungen integriert.

«[...] Darnach das man den Saluator las hangen auff der hoch, das

man die Engl neben ime heng zu einer hoch, die sol man die Engl
die weil dapfer Tanzen lassen. Die Non hat drey psalmen, und wan
ain psalm auss ist, sol man mit dem zug einmal herum gen, und die
Engl alle mal nachin ziehen. [...]»

«[...] allweg der fabric pfleger uff der himmeltz sye und verschaffe,
das sölh uffart ordentlich begengen werd und mit dem gesang
concordiere.»

Die Bemerkungen aus Brixen und aus Konstanz belegen die
determinierende Struktur: Solange ein klar bezogenes, gleichwertiges
Gefüge aus Bild-Wort-Handlung vollzogen wird, bleibt das Verweisende

der Liturgie bestehen. Entschliesst man sich zu einer reinen
demonstratio ad oculos, begleitet von festlicher Musik, so geschieht
dies wie in der eucharistischen Osterfeier nur im Rahmen des in
seiner Kirche im ausgesetzten Allerheiligsten anwesenden Chrisms".

Freiräume, in denen sich volkstümliche und volksreligiöse
Elemente ansiedeln dürfen, gewährt die Liturgie in den Randzonen. Ele-

10 Oberwielenbach/I.
Christusbild, Mischtypus

Ia (Typus I auf
Sockel), 1640-1660.

11 Stift Kloster Neu-
stift/I. Christusbild,
Mischrypus II (Mandorla
mit Typus II), um 1840.



.5-1 Hans Ruedi Weber

mente wie das Aufziehen und das Tanzenlassen der Engel werden
Knaben überlassen, oder die Zusicherung der Anwesenheit Christi -
in der strengen Form durch Tropfen von Taufwasser und fallende
Hostien aus der Himleze zum Ausdruck gebracht - wandelt sich zum
Regen von SUssigkeiten und zur Wasserschlacht.

Wilde und lebensfrohe Unternehmungen legen sich in- und
ausserhalb der Kirche um die Feier. Die Grenzen können weit gesteckt
sein. Das Kapitel von Brixen reagiert z.B. erst, als ein Diener des
Fürstbischofs, der «seiner Vernunfft nit gar gewest», beim Kampf um
die Hostien eine Schlägerei auslöst und der Dom neu geweiht werden

muss. Solche Überlieferungen bezeugen ein Verhalten im
Kirchenraum, das unserem heutigen Verständnis fremd geworden ist -
sie machen aber auch klar, wo die Polemik gegen die Repraesentatio
Ascensio Domini ansetzen konnte.

Résumé La représentation de lAscension compte au nombre des événe¬
ments significatifs marquant l'année liturgique. Le but de ces
«functiones sacrae» ou «functiones liturgicae» est de rendre présentes,
dans l'office religieux, les révélations essentielles de la vie du Christ.
Elles ont pour caractéristique commune un noyau visuel et dramatique

qui permet de saisir les mystères sacrés et leurs messages. Dans
le cas de l'Ascension, cette actualisation du sacré se cristallise sur
l'image de la croix, et dans les fêtes religieuses, elle se fixe sur la

figure du Christ. Sous ces deux formes, la liturgie se place dans
l'espace d'un «rituel symbolique et d'une pédagogie religieuse». Elle doit
interroger les limites de son action sur les croyants et se demander
quels espaces libres elle peut accorder sans remettre en question sa

logique.

Riassunto La «rapraesentatio Ascensio Domini» è un simbolo liturgico che ca¬

ratterizza una delle festività solenni dell'anno ecclesiastico. Scopo di
queste «functiones sacrae» o «functiones liturgicae» è di illustrare le
principali rivelazioni legate alla vita di Cristo nell'ufficio divino. Esse

presentano, quale comune caratteristica, un punto focale attraverso
il quale si comprendono il mistero della salvazione ed i messaggi ad
esso connessi.

Nelle illustrazioni dell'Ascensione il punto focale è la croce con
una rappresentazione plastica della figura di Cristo. In ambedue le
forme la liturgia è confrontata con il concetto conflittuale «rimale
denso di significati - proposito religioso-pedagogico». Essa deve
quindi chiedersi fino a qual punto le è concesso dialogare con i fedeli
e quali sono gli spazi entro i quali le è possibile definirsi senza dover
mettere in discussione il suo proprio sistema.

Anmerkungen ' Der .-\rtikel folgt den Untersuchungen in: Hans Ruedi Weber, Die Umsetzung der Him¬
melfahrt Christi in die zeichenhafte Liturgie. Europäische Hochschulschriften, Reihe
XXVIII, Bd. 76, Bern 1987. .Auf Anmerkungen über die Herkunft der Unterlagen wird in
diesem Rahmen verzichtet. Sie sind zusammen mit rund 150 direkten Quellen und einer
Sammlung von Hinweisen auf das Brauchtum, aAuseinandersetzungen, Verboten,
Verteidigungen, schwankartigen Umformungen im oben zitierten Werk ediert und ausgewertet.



Tanzende Engel - fallende Hostien 55

' Bestimmend für den .Aufbau der functiones sacrae ist die kompositorische Ganzheit mit
detti Gottesdienst und nicht die widerspruchsfreie Handlungsfolge logisch agierender
Darsteller wie im geistlichen Spiel.

3 Die kultischen, sich alljährlich wiederholenden Offenbarungssituationen zielen auf die
gleichen religiösen Ursituationen und auf die gleichen Begegnungen mit dem Göttlichen,
wie sie in den Überlieferungen der Schriften zum Ausdruck kommen.

' Der Jubel der Elevatio entspricht dem Jubel der Ascensio. d. h. in der Handlung mit dem
Kreuz an Ostern und in der Handlung mit dem Kreuz an Himmelfahrt bezieht sich die
Liturgie auf die gleichen religiösen Ursituationen. auf die göttliche Nähe in der Epiphanie.

- An Ostern und Himmelfahrt steht der Mensch aber auch in der Grundsituation des
aAbschiedes und der Trauer. Er verspürt das Bedürfnis, das verhüllte Göttliche aufzusuchen

oder zumindest die Bedeutung des Geschehens zu ergründen. .Nicht-Begreifen
bedeutet endgültiges Ausgeschlossensein. Dies bringt die Osterliturgie in der Visitatio Se-

pulchri zum Ausdruck. Vereinzelte Quellen belegen, dass auch Elemente dieser dialo-
gisch-prozessional aufgebauten Form der Annäherung auf die Himmelfahrtsliturgie
übertragen wurden. Wesentlicher Kristallisationskern für die R.A.D. bleibt aber die
Verkündigung der Himmelfahrt.

5 Der verwendete Plural lässt annehmen, dass eine Christusfigur und Engel zum Einsatz
gelangten.

c Mischformeii an Ostern, in denen Kreuz oder Eucharistie und ein Bildwerk parallel zum
Einsatz kamen, spiegeln die Sorge der Liturgie um ihre Verweisstruktur. Es kann sein,
dass ein Entschluss zu optisch betonten Formen an Himmelfahrt leichter fiel als in der
Repraesentatio des zentralsten Glaubensgeheimnisses an Ostern. Daneben ist auch zu
bedenken, wie stark eine konsequente Visualisierung des Himmelfahrtsgeschehens
einen bewegten Einsatz von Figuren nach sich zieht.

' Vor allem im Tirol sind um die Heilig-Geist-Löcher vielfach vier kleine Öffnungen für die
Seile der Engel angebracht. Zum Heilig-Geisl-Loch und zum Bildwerk der Himmelfahrt
vgl. HANS-JOACHl,M KRAUSE, «Imago ascensionis» und «Himmelloch». Zum «Bild»-Ge-
brauch in der spätmittelalterlichen Liturgie, in: FRIEDRICH MÖBIUS, Ernst SCHUBERT
(Hrsg.). Skulptur des Mittelalters. Funktion und Gestalt, Weimar 1987, S.281-353.

8 Die Flinweise auf abgestürzte Figuren reichen vom Gedenkstein für den 1433 durch die
Christusfigur erschlagenen Propst in Bernried am Starnberger See, über die Anekdote,
wie man in Hall bei Innsbruck die Teile der Figur in einem Kübel aufgezogen habe, bis
zur Anweisung in den Statuten des Softes von Halle (1520): «Tunc prepositus, decanus,
cantor, scolasticus pro reverenda Ascensionis Domini, et ad providendum periculum in
casu Imaginis (quod avertat Dominus), tenebunt in manibus firmiter aureum tapete
directe sub Imagine et hiatu testudinis. donec Imago videtur.»

9 Schlüsse lassen sich aus funktionalen Überlegungen, wie der Art der Flängevorrichtun-
gen, der Bearbeitung der Unterseite usw. ziehen. Weitere eingrenzende Kriterien stellen
Gestaltungsmerkmale, /.. B. des bewegten Gewandes, dar. Dabei muss aber bedacht werden,

dass der Osterritus hängende ,"\uferstehungsbilder kennt und dass auch der in der
Zwischenzeit der 40 Tage auf dem Altar stehende Christus auf die himmlische Sphäre
verweisen kann.

10 Dieser treffende Definifionsbegriff wurde erstmals verwendet in: Peter Jezler, Ostergrab

und Depositionsbild. Ms Lizentiatsarbeit, Universität Zürich 1982.
11 Die Unterscheidung «Darbietung im Kirchenraum - Darbietung im weltlichen Raum»

bietet eine zu wenig differenzierte Abgrenzungsgrundlage für die fliessenden Übergänge
«functiones sacrae - geistliches Spiel»: wesentlich sind die Beobachtungen der Verweisstruktur

und der unterschiedlichen Ausformungen der optischen und der akustischen
Ebene in diesem Rahmen.

1: Museum für Kunst und Geschichte, Freiburg i. Ue.
übrigen Aufnahmen vom Verfasser.

4: Musée gruérien Bulle. - Alle Abbildungsnachweis

Dr. Hans Ruedi Weber, Kunsthistoriker, Luzernstrasse 4, 6206 Neuenkirch Adresse des aAutors


	Tanzende Engel : fallende Hostien : die Repraesentatio Ascensio Domini

