Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmaler : Mitteilungsblatt fur die Mitglieder der
Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments

d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de I'Art en Suisse = | nostri monumenti storici : bollettino per i membiri

della Societa di Storia dell’Arte in Svizzera
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 42 (1991)

Heft: 1

Artikel: Tanzende Engel : fallende Hostien : die Repraesentatio Ascensio
Domini

Autor: Weber, Hans Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-393841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-393841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HAaNS RUEDI WEBER

Tanzende Engel - fallende Hostien

Die Repraesentatio Ascensio Domini

Die Repraesentatio Ascensio Domini ist eine der zeichenhaften litur-
gischen Umsetzungen, welche die hohen Festtage des Kirchenjahres
hervorheben. Ziel dieser «functiones sacrae» oder «functiones liturgi-
cae» ist es, die wesentlichen, an das Christusleben gebundenen Offen-
barungen im Gottesdienst zu vergegenwdrtigen. Thr gemeinsames
Merkmal stellt ein dramalisch oder optisch ausgerichteter Kern dar,
der das Heilsmysterium und die damit verbundenen Aussagen er-
fahrbar macht. In den Vergegenwdrtigungen der Himmelfahrt kri-
stallisiert sich dieser Kern um das Kreuz; in der Himmelfahrtsfeier um
eine plastische Christusfigur. In beiden Formen steht die Liturgie im
Spannungsfeld «bedeutungstragendes Ritual — religionspddagogi-
sche Anliegen». Sie muss sich die Frage stellen, wie weil sie sich auf
die Gldaubigen ausrichten soll und welche Freirdume sie gewdihren
darf, ohne ihr eigenes System zu gefdahrden.

<<Empor fahrt Gott unter Jubelklang» — «<Emporgestiegen bist du zur
Hohe» — «Ich steige auf zu meinem Vater, meinem Gott und eurem
Gotb»: Psalm 47, Psalm 68 und Johannes 20,17 sind drei der Textstel-
len in den Testamenten, die den triumphalen Einzug Christi in den
Himmel, sein Sitzen zur Rechten Gottes, die Entriickung vor den Au-
gen der Jiinger und seine Erscheinungen als Verklédrter oder bereits
Erhohter zum Ausdruck bringen. Die Schriften iiberliefern diese In-
halte um die Himmelfahrt in Prophezeiungen, Visionen und Ereig-
nissen, welche die menschliche Erlebnisfdhigkeit auf das Gottliche
hin verlangerten. Sie berichten von sich gegenseitig deutenden und
ergdnzenden Orten der Transparenz, in denen sich die liberirdische,
transzendente und die irdische, raumlich und zeitlich gebundene Di-
mension iiberschnitten.

Die Vergegenwadrtigung der Himmelfahrt

Anweisungen des spdten 13.Jahrhunderts flir die Kathedrale von
Miinster (Westfalen) legen fiir die Hochamtsprozession am Auffahrts-
morgen eine statio in der Mitte der Kirche fest!. Nach dem Gesang
des «Ite in orbem» heben zwei Priester das Kreuz zum gleichzeitig
ertonenden «Ascendo ad patrem», und zwei Scholaren tragen an-
schliessend die Engelrede «Sic veniet» vor. Um den reprdsentieren-
den Verkiindigungskern werden so die liturgischen Blocke des Sen-
dungsbefehls, der Zusicherung, der Anwesenheit und Wiederkunft
Christi montiert® Die Prozession, das Kreuzsymbol, das Wort der
Heiligen Schrift und die beigeordneten Handlungen bilden ein Sy-
stem aus bedeutungstragenden Elementen. In den facta, res, gesta
des liturgischen Vollzugs - in Mitteln also, die nach kultischen und
exegetischen Grundsédtzen auf das Gottliche hin verlangert sind — be-

Unsere Kunstdenkmaler 42/1991 - 1 - 5.45-55



46

1 Museum fiir Kunst
und Geschichte, Freiburg
i.Ue./CH. Christusbild,
Typus I, 1503, Martin
Gramp zugeschrieben.

Hans RueEDI WEBER




Tanzende Engel - fallende Hostien

zieht sich die Liturgie auf Offenbarungsereignisse, die ihrerseits auf
Gottes Heilshandeln hin transparent sind?3.

Die gleiche Haltung prégt die Riten um das Ostergrab, in denen
das niedergelegte, ruhende und wieder aufgerichtete Kreuz, der de-
terminierende Gesang und die entsprechenden Handlungen das
osterliche Festgeheimnis zum Ausdruck bringen. Diese direkten Be-
ziige und die Konstanz des liturgischen Gegenstandes spiegeln das
einheitliche Mysterium «Auferweckung - Erhohung — Geistsendung»
der urspriinglichen 50tdgigen Pentekoste. Thre Ganzheit erfiillt sich
fiir die Exegese auch in der Relativierung der Ereignisse auf das
Uberzeitliche hin: Auferstehung und Entriickung Christi verlieren
ihre historische Einmaligkeit und zeigen sich als gleiche Vorgidnge
und Ursituationen im Rahmen des einheitlich fortschreitenden Heils-
planes*.

47

2 Dorf Tirol/I. Christus-
bild, Typus I, um 1860.



48

3 Hitzkirch/CH. Chri-
stusbild, Typus II, um
1500.

HANS RUEDI WEBER

Liturgisch gesehen vermogen solch strenge Vergegenwartigungen
in Wort, Symbol und Handlung die ganze Dichte der Offenbarungs-
ereignisse und ihrer Verheissungen zum Ausdruck zu bringen, ohne
die grundsétzliche Unfassbarkeit der Vorgdange anzutasten. Damit ist
die kultische Absicht erfiilit. Den anwesenden Laien aber erwachsen
erst durch lebensnah darstellende Briicken zum heilsgeschichtli-
chen Geschehen die Moglichkeiten des Mitgehens und der com-
munio mit dem Gottlichen. In den Vergegenwirtigungen der Him-
melfahrt nimmt die Liturgie solche didaktischen Moglichkeiten inso-
fern wahr, als sie in ihren symbolisch-rituellen Handlungen unter-
schiedliche optische Qualitaten zuldsst: Die verbale Verkiindigung
wird nicht nur auf das stehende, das prozessional bewegte, das em-
porgehobene Kreuz bezogen; an der Stiftskirche von Essen tragt
man es in einem langdauernden Vorgang auf die Westempore, und
fiir Miinster erwdhnt 1599 eine zweite Uberlieferung das Auiziehen
des Kreuzes zum Ambo oder zum Gewdlbe.

Die Himmelfahrtsfeier

¢[...] ad excitandam devocionem exponantur ymagines, quas ob hanc
causam indici feci, et paulatim trahantur funibus de locis suis et sedi-
bus inter gradus.» Mit einer Stiftung vom 15. August 1232 fiir St. Mo-
ritz in Hildesheim formuliert ein gewisser Lippoldus advocatus nicht
nur den ersten bis jetzt aufgefundenen Hinweis auf eine Himmel-
fahrtsfeier, er bringt auch Form und Funktion des Vollzugs deutlich



Tanzende Engel - fallende Hostien

zum Ausdruck: Die nach oben schwebenden Figuren® sind in reli-
gionspddagogischer Absicht auf die Emotionalitdt der Glaubigen aus-
gerichtet. Dieselbe Zuwendung zu naturalistisch-expressiven Mitteln
ist in den Osterriten feststellbar: Gegen Ende des 13.]Jahrhunderts
wird das Depositionsbild, ein plastisches Bildwerk des toten Chri-
stus, bezeugt. Spidtestens ab 1350 lassen sich Christusfiguren mit
schwenkbaren Armen nachweisen, die einen Nachvollzug der
Kreuzabnahme und der Grablegung ermdoglichen, und seit dem
Ende des 14.Jahrhunderts wird der Gebrauch von Auferstehungsfi-
guren bezeugt.

Der Einsatz plastischer Figuren an Himmelfahrt kann so in Zu-
sammenhang stehen mit den Osterlichen Bildwerken; er kann aber
auch Folge eines eigenstdandigen, losgelosten Entschlusses sein®. In
beiden Fdllen ist aber ein Vollzug, der die Christusfigur vor den Au-
gen der Gldubigen entschwinden l&dsst, nicht ohne eine Reihe klar or-
ganisierter Massnahmen moglich: Die Kirche braucht eine Decken-
offnung, benotigt je nach Grosse der Figur eine Aufziehvorrichtung,
z.B. einen Drehbaum oder ein Tretrad, wie sie in Kloster Neustift
oder in der Luzerner Hofkirche noch heute in Gebrauch sind’. Ver-
gegenwartigt man die Auferweckung Christi nach wie vor mit dem
Kreuz, ist das Osterliche Auferstehungsbild zum Aufziehen nicht ge-
eignet oder will man es nicht den Gefahren des Aufziehens ausset-
zen?®, so ist der Entschluss zur Himmelfahrtsieier zudem an die An-
schaffung einer Christusfigur — an vielen Orten auch an den Kauf von
Gebirde- und Leuchterengeln — gebunden.

49

4 Musee gruérien
Bulle/CH. Christusbild,
Typus III, um 1650.

5 Schnaitsee/BRD. Chri-
stusbild, Typus IV (resp.
ausgeformter Typus II /
Auferstandener auf Wol-
kenbank), um 1735.



50

6 Luzern, St. Leodegar
im Hof/CH. Christusbild,
Typus IV (Auferstandener
in Wolkenkranz mit zwei
Gebédrdeengeln und
sechs Engelskdpfen vor
farbiger Glasscheibe), um
1720.

7 Thaur/A. Christusbild,
Typus 1V, 1520-1540.

Abb.1 und 2

Abb.3

HANS RUEDI WEBER

Die Christusbilder der Himmelfahrtsfeier

Zum Einsatz gelangt hauptsdchlich das Bild Christi mit Wundmalen,
Segensgestus und Siegesfahne, seltener der Typus des Salvator
mundi. Die Quellen iiberliefern ein breites Spektrum von Begriffen,
wie «urstend, figura Christi, imago christi in coelum ascendentis», die
zum Teil eine — unsichere — Abgrenzung «Auferstehungsbild — Him-
melfahrtsbild» ermdoglichen, weiter aber keine differenzierenderen
Aussagen machen.

Aus den erhaltenen, aufgefundenen Figuren lassen sich folgende
Typen abgrenzen:

Typus I: Bild des Auferstandenen und Verkldrten. Die Christusfigur
verbindet sich mit einem Sockel, einem Hiigel- oder Weltausschnitt,
seit dem Barock auch mit einer von der Schlange umwundenen
Weltkugel. So verweist sie auf den Gottessohn, der nach seinem Lei-
den und Sterben aufersteht, erscheint und wiahrend 40 Tagen auf der
Erde bleibt.

Typus II: Bild des Verkldrten und Auffahrenden. Die Plastik steht auf
einer naturalistischen oder stilisierten Wolke und bezieht sich so auf
die Chiffre fiir das Goéttliche, das nach dem Lukas-Evangelium den
Auferstandenen in seinem Zwischenzustand umgibt und in der Ent-
riickung verhiillt.

Fiir die entscheidende Fragestellung nach der Funktion des handeln-
den Bildes liefert die Abgrenzung Typus I / Typus II keine eindeu-



Tanzende Engel - fallende Hostien

tige Aussage. Beide konnen - durch die entsprechenden Gesdnge
und Riten determiniert — die Auferstehung, die Zwischenzeit der
40 Tage und die Himmelfahrt zum Ausdruck bringen®.

Typus III: Bild des Auffahrenden. Die Christusfigur ist ikonografisch
auf keine Standfldche bezogen und funktional nur fiir einen schwe-
benden Einsatz gearbeitet.

Typus IV: Himmelfahrtsbild. Diese Konzeption bezieht sich durch
entsprechende Wolken, eine Wolkenbank, Engelskranze, durch
Mandorla, Regenbogen usw. auf den iiberirdischen Bereich und ist
funktional zum Aufziehen geeignet.

Die Konsequenzen aus den unterschiedlichen Funktionen und Aus-
sagen zieht die Liturgie in den folgenden beiden Typen:

Mischtypus Ia. Der Typus I ist mit seiner Standflache nur durch Ver-
zapfung verbunden und verwandelt sich durch das Auiziehen in ei-
nen Typus III.

Mischtypus Ib. Typus II erhélt einen Sockel, von dem er sich mit der
Wolke beim Emporschweben ablost.

51

8 Solbad-Hall/A. Chri-
stusbild, Mischtypus la
(Typus I auf Weltkugel
mit Schlange und Sockel),
um 1720.

9 Rottenbuch/BRD.

Christusbild, Misch-

typus Ia (Typus I auf

Berg), 1601 (Inschrift).

Abb.4

Abb.5,6,7

Abb.8, 9, 10



52

Abb. 11

HaNs RUEDI WEBER

Mischtypus II. Die jeweilige Kirche besitzt eine Mandorla oder eine
dhnliche Gestaltung, in der Typus I oder Typus II befestigt werden
konnen. Die Komposition entspricht somit dem Typus IV.

Das handelnde Bild - ein Definitionsbegrifi

Spdtestens gegen 1400 hat die Liturgie in der Zeitspanne Palmsonn-
tag-Pfingsten die Wahl zwischen dem konstanten oder vereinzelten
Einsatz des Kreuzes und entsprechenden plastischen Figuren. We-
sentlich ist, dass die Quellen quer durch die Jahrhunderte beide
Moglichkeiten und auch ihre Durchmischung tiberliefern. Der Ent-
schluss zum Bildwerk hat grundsétzlich nichts mit einer Entwick-
lung von historisierenden oder fiktionalen Darstellungsformen zu
tun; es ist eine Entscheidung im Spannungsfeld Vergegenwarti-
gungsanliegen der Liturgie — Ausrichtung auf den Glaubigen.

Grundsatzlich sind die Bildwerke befdhigt, die liturgische Ver-
weisstruktur aufrechtzuerhalten: Sie handeln ebenso stellvertretend,
wie die Priester «in figura» vortragen oder das Ostergrab die Stétte in
Jerusalem reprdsentiert, die mit dem Gottlichen in Beriihrung stand.
Sie ibernehmen wie das Wort verkiindende Funktionen, verweisen
auf die iiberwesentliche Gegenwart Gottes und auf sein Heilshan-
deln. Als «Mitteilung des Himmels» machen sie das Wunder erfahr-
bar.

Neben den dogmatischen Zielen, die sie als Kultbild wahrzuneh-
men haben, miissen die Plastiken in diesemn Rahmen aber auch die
des Andachtsbildes erfiillen. Ihre optische Qualitdt und die Art ihres
Einsatzes erinnern an die Heilsereignisse und machen sie sinnlich
individuell erlebbar, ermoglichen Anteilnahme und Nachempfin-
dung.

Verweis auf das Geistige, Erinnerung an irdisch Fassbares, Auslg-
ser religioser Geflihle, stellvertretender und zeitlich auf die jeweili-
gen Tage oder Wochen des Kirchenjahres beschrdnkter Einsatz sind
Funktionen, denen der Begriff <Handelnde Bilder» entspricht ™.

Verweisstruktur und Freirdume

«[...] Facta thurificatione, tangunt clerici dextera Salvatorem cantan-
tes versiculum «Acendo ad Patrem meum, vel Patrem vestrum. Re-
spondet Chorus <Deum meum et Deum vestrum, Alleluia. Qui versi-
culus tribus vicibus semper levatiori voce et Salvatore ter altius le-
vato cantatur. [...]»

«[...] Ittem. So man Ihn uffe hat Zogen, so sendt die Acht Engel
ahm Steeren Immerdar ob Unnserm Herrgott uff und Abgefahren
und die anndere Engelin auch, und zue dem Letsten vor dem Loch
so sendt die Engel ahn Ihn gefallen und In in den Himmel einhin ge-
fiirth. [...p»

Die strenge Form des Hebens der Figur um 1750 in Moosburg und
ein wilder Engelstanz um 1540 in Biberach - die beiden Quellen ver-
deutlichen die Pole der Moglichkeiten im Einsatz handelnder Bilder
an Himmelfahrt. Die gleiche Spannweite zeigt sich auf der inhaltli-



Tanzende Engel - fallende Hostien

chen Ebene: Aus Moosburg hat sich eine vor 1362 datierbare Form
iberliefert, die die grosste Verdichtung der Aussagen und den brei-
testen Einsatz von Bildwerken von Priestern in figura bezeugt, alle
aber in ein klar strukturiertes System von Gesdngen und liturgischen
Handlungen integriert.

«[...] Darnach das man den Saluator las hangen auff der hoch, das
man die Engl neben ime heng zu einer hoch, die sol man die Engl
die weil dapfer Tanzen lassen. Die Non hat drey psalmen, und wan
ain psalm auss ist, sol man mit dem zug einmal herum gen, und die
Engl alle mal nachin ziehen. [...]»

«...] allweg der fabric pfleger uff der himmeltz sye und verschaffe,
das solh uffart ordentlich begengen werd und mit dem gesang con-
cordiere.»

Die Bemerkungen aus Brixen und aus Konstanz belegen die de-
terminierende Struktur: Solange ein klar bezogenes, gleichwertiges
Geflige aus Bild-Wort-Handlung vollzogen wird, bleibt das Verwei-
sende der Liturgie bestehen. Entschliesst man sich zu einer reinen
demonstratio ad oculos, begleitet von festlicher Musik, so geschieht
dies wie in der eucharistischen Osterfeier nur im Rahmen des in sei-
ner Kirche im ausgesetzten Allerheiligsten anwesenden Christus!'.

Freirdume, in denen sich volkstiimliche und volksreligiose Ele-
mente ansiedeln diirfen, gewédhrt die Liturgie in den Randzonen. Ele-

10 Oberwielenbach/I.
Christusbild, Misch-

typus Ia (Typus I auf
Sockel), 1640-1660.

Stift Kloster Neu-
stift/1. Christusbild,
Mischtypus II (Mandorla
mit Typus II), um 1840.



Résumé

Riassunto

Anmerkungen

1

Hans RUEDI WEBER

mente wie das Aufziehen und das Tanzenlassen der Engel werden
Knaben tiberlassen, oder die Zusicherung der Anwesenheit Christi -
in der strengen Form durch Tropfen von Taufwasser und fallende
Hostien aus der Himleze zum Ausdruck gebracht — wandelt sich zum
Regen von Siissigkeiten und zur Wasserschlacht.

Wilde und lebensirohe Unternehmungen legen sich in- und aus-
serhalb der Kirche um die Feier. Die Grenzen konnen weit gesteckt
sein. Das Kapitel von Brixen reagiert z.B. erst, als ein Diener des
Furstbischofs, der «seiner Vernunift nit gar gewest», beim Kampf um
die Hostien eine Schldgerei auslost und der Dom neu geweiht wer-
den muss. Solche Uberlieferungen bezeugen ein Verhalten im Kir-
chenraum, das unserem heutigen Verstdndnis fremd geworden ist -
sie machen aber auch klar, wo die Polemik gegen die Repraesentatio
Ascensio Domini ansetzen konnte.

La representation de I'’Ascension compte au nombre des événe-
ments significatifs marquant I'année liturgique. Le but de ces «func-
tiones sacrae» ou «functiones liturgicae» est de rendre présentes,
dans l'office religieux, les révélations essentielles de la vie du Christ.
Elles ont pour caractéristique commune un noyau visuel et dramati-
que qui permet de saisir les mysteres sacrés et leurs messages. Dans
le cas de I'Ascension, cette actualisation du sacré se cristallise sur
I'image de la croix, et dans les fetes religieuses, elle se fixe sur la fi-
gure du Christ. Sous ces deux formes, la liturgie se place dans l'es-
pace dun «rituel symbolique et d'une pédagogie religieuse». Elle doit
interroger les limites de son action sur les croyants et se demander
quels espaces libres elle peut accorder sans remettre en question sa
logique.

La «rapraesentatio Ascensio Domini» & un simbolo liturgico che ca-
ratterizza una delle festivita solenni dell'anno ecclesiastico. Scopo di
queste «functiones sacrae» o «functiones liturgicae» & di illustrare le
principali rivelazioni legate alla vita di Cristo nell'ufficio divino. Esse
presentano, quale comune caratteristica, un punto focale attraverso
il quale si comprendono il mistero della salvazione ed i messaggi ad
€SSO connessi.

Nelle illustrazioni dell’Ascensione il punto focale & la croce con
una rappresentazione plastica della figura di Cristo. In ambedue le
forme la liturgia e confrontata con il concetto conflittuale «rituale
denso di significati — proposito religioso-pedagogico». Essa deve
quindi chiedersi fino a qual punto le & concesso dialogare con i fedeli
e quali sono gli spazi entro i quali le ¢ possibile definirsi senza dover
mettere in discussione il suo proprio sistema.

Der Artikel folgl den Untersuchungen in: HANS RUEDI WEBER, Die Unsetzung der Him-
melfahrt Christi in die zeichenhafte Liturgie. Europdische Hochschulschriften, Reihe
XXVII1, Bd.76, Bern 1987. Auf Anmerkungen iiber die Herkunft der Unterlagen wird in
diesern Rahmen verzichtet. Sie sind zusammen mit rund 150 direkten Quellen und einer
Sammlung von Hinweisen auf das Brauchtum, Auseinandersetzungen, Verboten, Vertei-
digungen, schwankartigen Umformungen im oben zitierten Werk ediert und ausgewer-
tet.



Tanzende Engel - fallende Hostien

? Bestimmend fiir den Aufbau der functiones sacrae ist die kompositorische Ganzheit mit
dem Gottesdienst und nicht die widerspruchsfreie Handlungsfolge logisch agierender
Darsteller wie im geistlichen Spiel.

* Die kultischen, sich alljahrlich wiederholenden Offenbarungssituationen zielen auf die
gleichen religiosen Ursituationen und auf die gleichen Begegnungen mit dem Gottlichen,
wie sie in den Uberlieferungen der Schriften zum Ausdruck kommen.

* Der Jubel der Elevatio entspricht dem Jubel der Ascensio, d.h. in der Handlung mit dem
Kreuz an Ostern und in der Handlung mit dem Kreuz an Himmelfahrt bezieht sich die
Liturgie auf die gleichen religiosen Ursituationen, auf die gottliche Ndhe in der Epipha-
nie. — An Ostern und Himmelfahrt steht der Mensch aber auch in der Grundsituation des
Abschiedes und der Trauer. Er verspiirt das Bediirinis, das verhiillte Géttliche aufzusu-
chen oder zumindest die Bedeutung des Geschehens zu ergriinden. Nicht-Begreifen be-
deutet endgliltiges Ausgeschlossensein. Dies bringt die Osterliturgie in der Visitatio Se-
pulchri zum Ausdruck. Vereinzelte Quellen belegen, dass auch Elemente dieser dialo-
gisch-prozessional aufgebauten Form der Anndherung auf die Himmelfahrtsliturgie
iibertragen wurden. Wesentlicher Kristallisationskern fiir die R.A.D. bleibt aber die Ver-
kiindigung der Himmelfahrt.

> Der verwendete Plural ldsst annehmen, dass eine Christusfigur und Engel zum Einsatz
gelangten.

¢ Mischformen an Ostern, in denen Kreuz oder Eucharistie und ein Bildwerk parallel zum
Einsatz kamen, spiegeln die Sorge der Liturgie um ihre Verweisstruktur. Es kann sein,
dass ein Entschluss zu optisch betonten Formen an Himmelfahrt leichter fiel als in der
Repraesentatio des zentralsten Glaubensgeheimnisses an Ostern. Daneben ist auch zu
bedenken, wie stark eine konsequente Visualisierung des Himmelfahrtsgeschehens ei-
nen bewegten Einsatz von Figuren nach sich zieht.

7 Vor allem im Tirol sind um die Heilig-Geist-Licher vielfach vier kleine Offnungen fiir die
Seile der Engel angebracht. Zum Heilig-Geist-Loch und zum Bildwerk der Himmelfahrt
vgl. HANS-JOACHIM KRAUSE, «Imago ascensionis» und «Himmelloch». Zum «Bild»-Ge-
brauch in der spétmittelalterlichen Liturgie, in: FRIEDRICH MOBIUS, ERNST SCHUBERT
(Hrsg.), Skulptur des Mittelalters. Funktion und Gestalf, Weimar 1987, S.281-353,

® Die Hinweise auf abgestiirzte Figuren reichen vom Gedenkstein fiir den 1433 durch die
Christusfigur erschlagenen Propst in Bernried am Starnberger See, tiber die Anekdote,
wie man in Hall bei Innsbruck die Teile der Figur in einem Kiibel aufgezogen habe, bis
zur Anweisung in den Statuten des Stiftes von Halle [1520): «Tunc prepositus, decanus,
cantor, scolasticus pro reverencia Ascensionis Domini, et ad providendum periculum in
casu Imaginis (quod avertat Dominus), tenebunt in manibus firmiter aureum tapete di-
recte sub Imagine et hiatu testudinis, donec Imago videtur.»

9 Schliisse lassen sich aus funktionalen Uberlegungen, wie der Art der Hingevorrichtun-
gen, der Bearbeitung der Unterseite usw. ziehen. Weitere eingrenzende Kriterien stellen
Gestaltungsmerkmale, z. B. des bewegten Gewandes, dar. Dabei muss aber bedacht wer-
den, dass der Osterritus hdngende Auferstehungsbilder kennt und dass auch der in der
Zwischenzeit der 40 Tage auf dem Altar stehende Christus auf die himmlische Sphére
verweisen kann.

1 Dieser treffende Definitionsbegriff wurde erstmals verwendet in: PETER JEZLER, Oster-
grab und Depositionsbild, Ms Lizentiatsarbeit, Universitat Ziirich 1982.

" Die Unterscheidung «Darbietung im Kirchenraum - Darbietung im weltlichen Raum»
bietet eine zu wenig differenzierte Abgrenzungsgrundlage fiir die fliessenden Uberginge
«functiones sacrae — geistliches Spiel»; wesentlich sind die Beobachtungen der Verweis-
struktur und der unterschiedlichen Ausformungen der optischen und der akustischen
Ebene in diesem Rahmen.

1: Museum fiir Kunst und Geschichte, Freiburg i.Ue. - 4: Musée gruérien Bulle. — Alle
tibrigen Auinahmen vom Verfasser.

Dr. Hans Ruedi Weber, Kunsthistoriker, Luzernstrasse 4, 6206 Neuenkirch

55

Abbildungsnachweis

Adresse des Autors



	Tanzende Engel : fallende Hostien : die Repraesentatio Ascensio Domini

