Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmaler : Mitteilungsblatt fur die Mitglieder der
Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’'Histoire
de I'Art en Suisse = | nostri monumenti storici : bollettino per i membiri
della Societa di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 40 (1989)

Heft: 4

Artikel: Die Tiere der Heiligen

Autor: Reinle, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-393801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-393801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

420

ADOLF REINLE

Die Tiere der Heiligen

Die in den Lebensgeschichten der Heiligen vorkommenden Tiere er-
scheinen zundchst in den Illustrationen der Viten. Bei isolierten Dar-
stellungen treten sie oft als Attribut auf, damit man den Heiligen er-
kennen kann, so beispielsweise der Biir bei Gallus und die beiden Ra-
ben bei Meinrad. Diese Tiere konnen sich zum heraldischen Zeichen
in Siegeln, Wappen, Fahnen, Hauszeichen und Gasthausschildern
wandeln. Tiere der Viten werden Anlass zur Wahl von bestimmten
Patrozinien, so die Stiere des hl.Fridolin zu dessen Anrufung bei
Viehseuchen. Das hiufige Vorkommen von Tieren bei Eremiten und
Missionaren geht wohl ganz real auf deren persionliche Beziehungen
zu Landschaft und Tier zuriick. Tiermotive Ronnen aber auch von Le-
gendenverfassern als eindriickliches Element aus andern Geschichten
entliehen sein, wie beim lichtertragenden Hirsch der hl.Idda von Tog-
genburg.

Tiere treten in manchen Heiligenleben, Legenden, Wunderberich-
ten und Kultbrduchen auf. Zuweilen werden sie zu Attributen bildli-
cher Darstellungen, um den betreffenden Heiligen erkennbar zu ma-
chen. Solche Attribute konnen in Siegeln, Wappen und Fahnen iiber-
nommen werden, als Hauszeichen und Wirtschaftsschild Verwen-
dung finden.

Es geht im folgenden nicht um Symbole in Tiergestalt wie die
Symboltiere der Evangelisten, das Gotteslamm Johannes des Taufers
oder die manchen Heiligen zugeordnete Taube des Heiligen Geistes,
auch nicht um den in Hunds- oder Drachengestalt erscheinenden
Teufel.

Ein mythisches Tier, der Drache, ist das Attribut des hl. Beat, der
zu unbekannter Zeit in einer Hohle iiber dem Thunersee hauste und
1230 erstmals erwahnt wird. Immerhin zeugen von seinem Kult die
zinnernen Pilgerzeichen, von denen eines auf der Glocke von 1428 in
Schinznach, Kanton Aargau, abgegossen und eines im Historischen
Museum Basel erhalten ist. In welche Bliitezeit des Eremitentums
der hl. Beat gehorte, ldsst sich ohne archdologische Untersuchungen
nicht mehr ausmachen? Vielleicht war er eine Gestalt wie der auch
undatierbare, legendenumwobene hl. Romedius, der im Stidtirol auf
einer steilen Felsennadel wohnte. Den Bdren, der ihm sein Pierd to-
tete, machte er zu seinem Reittier3.

Entgegen frilheren Ansichten haben die historisch-philologischen
Kriterien der neuesten Forschung zur Erkenntnis gefiihrt, dass die
ersten Fassungen der Gallusvita um 680, das heisst nur etwa 30 Jahre
nach dem Tode des Heiligen, entstanden sein missen*. Das erklért
nicht zuletzt die lebensnahen Mitteilungen zur Geschichte und Kir-
chengeschichte im Bereich der Nordostschweiz, die darin vermittelt
werden: Gallus als iroschottischer Wandermonch zwischen etablier-
tem romanischem Christentum und germanischem Heidentum.
Beim Arboner Diakon Hiltibold erkundigte er sich nach einer Wild-

Unsere Kunstdenkmadler 40/1989 - 4 - 5.420-433



Die Tiere der Heiligen

nis, in welcher er seine Eremitenzelle bis zum Ende der Tage errich-
ten konnte. Hiltibold warnte ihn: «Mein Vater, diese Einode ist rauh
und nass, hat hohe Berge und enge Tdler und vielfaches Wildgetier,
massenhaft Bdren, sowie Herden von Wolfen und Wildschweinen»,
stieg aber trotzdem mit ihm ins Hochtal der Steinach. Einen Sturz im
Dornengestriipp nahm Gallus zum Zeichen, dass hier der vorbe-
stimmte Ort sei. Er markierte ihn mit einem Kreuz aus Haselruten,
an das er seine Reliquienkapsel hdangte. Nach ihrer Mahlzeit von
selbst gefangenen Fischen kam vom Berg herab ein Bar und naschte
von den Uberresten. «Ihm aber sagte Gallus, der von Gott Erwihlte:
Wildtier, im Namen unseres Herrn Jesus Christus befehle ich dir:
Nimm Holz auf und bringe es zum Feuer! Dieser nun machte so-
gleich kehrt, brachte einen gewaltigen Holzklotz herbei und legte
ihn ins Feuer. Zum Lohn fiir solche Leistung reichte ihm der Gottes-
mann Brot, jedoch auf die Art, dass er ihm gebot: Im Namen meines
Herrn Jesus Christus, weiche aus diesem Tal! Es seien die Berge und
Hohen dir liberlassen, hier aber schade fiirderhin weder dem Vieh
noch den Menschen!» Als Gallus einige Tage spéter den Priester von
Arbon besuchte, meinte Hiltibold vergniiglich beim Essen: «Wenn
jetzt ein Bér hier wire, wiirde ihm Gallus wohl einen Segen verabrei-
chen», und erzdhlte das Ereignis. «Seither wurde Gallus von ihnen
wie einer der alten Wiistenvéter gehalten».

Um 890 schuf das Kloster mit dem Evangeliarium longum Cod. 53

eine kostbare Handschrift fiir den feierlichen liturgischen Gebrauch.
Tuotilos Elfenbeindeckel zeigen vorn die Majestas Domini, an der
Riickseite die Kirchenpatrone St.Gallens, Maria Himmelfahrt und
der hl. Gallus. Dem hieratisch strengen Bild der Gottesmutter zwi-
schen den Engeln steht die frische und verhéltnismaéssig naturnahe

421

1 Der hl. Gallus mit dem
Béaren. Detail der von
Tuotilo um 895 geschnitz-
ten Elfenbeintafel der
Riickseite des Codex 53
Evangelium longum.
Stiftsbibliothek St. Gallen.

Abb.1



422

2 Zweitdltestes Stadt-
siegel von St. Gallen, am
Bundesbrief von 1312,
St. Gallen, Stadtarchiv.

3 Konventssiegel des
Klosters St. Gallen, 1294.

Abb.2, 3

ADOLF REINLE

Schilderung der Barenbegegnung von Gallus gegeniiber, eines der
Meisterwerke spdtkarolingischer Kunst. Das aufgerichtete Kreuz mit
der Reliquienburse trennt die beiden Szenen; Gallus segnet den das
Holz herbeitragenden Baren und schenkt ihm ein Brot. Stilisierte Ha-
selstrducher bilden den Hintergrund?.

Damit waren die Gestaltungen der Siegel- und Wappenbilder des
Klosters St. Gallen und seines Umkreises vorgepragt, die in der Gotik
das streng romanische Bild ablosen. Der frontal thronende hl. Gallus
des Konventssiegels von 1277 wird 1294 ersetzt durch den freundlich
zum Bédren sich wendenden, ihm das Brot tiberreichenden Heiligen
mit Monchsgewand und Wanderstab. Die dltesten bekannten Siegel
der Stadt St.Gallen, fiir 1294 und 1312 belegt, beschranken sich auf
das Attribut des Heiligen. den stehenden Bdren, aber noch ist die
Herleitung aus dem Bédrenereignis durch das Brot in seinen Pranken
zu erkennen. Die spdteren Darstellungen jedoch lassen das Brot weg
- aus welchen Griinden immer das geschehen sein mag — und glei-
chen sich damit der allgemein verbreiteten heraldischen Form des
Bdren in vielen Siegeln und Wappen des sanktgallischen Territo-
riums, wie denen Appenzells, oder auswartigen an®.

Trotz solcher heraldischer Stilisierungen bleibt das Barenmotiv
in vielen Formen an Orten, in deren Griindungserzahlungen es
vorkommt, lebendig. Wer das von Kaiserin Richardis, Gemahlin
Karls Ill., um 880 am Fuss der Vogesen im Elsass gegriindete Stift
Andlau besucht, wird im Dunkel der romanischen Hallenkrypta zwi-
schen den Sdulen die archaische Steinfigur einer Bdrin sehen. Sie be-
hiitet das Loch in der Erde, das einst das Tier grub, um der Monar-
chin den Ort fiir ihre Stiftung zu weisen’. In Bern, dessen Wappen-
tier einer volksetymologischen Fiktion entsprang, ist gleichwohl der
Bar hochst greifbar zweimal prasent: in der gallorémischen Bronze-
figur der Bdrengottheit Dea Artio im Historischen Museum, ein Be-
weis dafiir, dass vor zwei Jahrtausenden hier die Kelten eine Bérin



Die Tiere der Heiligen 423

4 Der hl. Fridolin fiihrt
mit zwei Stieren Baume
zur Verstidrkung des
Rheinufers. Holzerne Re-
lieftafel um 1500. Sdackin-
gen, Miinsterschatz.

verehrten, und im Bdrengraben, der auch im Zeitalter der modernen
Zivilisation die Existenz des lebenden Prototyps zeigt®.

Von den iroschottischen Wanderheiligen und Klostergriindern
des Friihmittelalters ist in der Schweiz neben dem hl. Gallus der
hl. Fridolin von Sdckingen der populirste. Nicht zuletzt deshalb, weil
das Land Glarus seit altesten Zeiten zum sdckingischen Besitz ge-
horte und diesen Heiligen so hoch verehrte, dass es sein Bild als
Wandermonch oder auch als Abt in Siegel, Wappen und Banner
flihrt. Im ganzen Stiftsgebiet, sei es im siidlichsten Schwarzwald, im
Fricktal oder im Kanton Glarus, wurde Fridolin als besonderer Pa-
tron des Viehs angerufen, wie anderwirts der hl. Wendelin. Da Frido-
lin aber nicht wie dieser ein Hirte war, so muss man in der Lebens-
beschreibung und den bildlichen Darstellungen nach Griinden su-
chen. Die um 970 vom Sadckinger Monch Balther, spéter Bischof von
Speyer, verfasste Vita Fridolini schildert, wie der Heilige die Wasser-
fluten des Rheines vermehrt in den linken Arm des Stromes lenkte,
indem er Tannenstdamme am Ufer der Insel ins Wasser warf. Er tat
dies unter der Mithilfe eines ihm Gutgesinnten, um sich gegen die
Boswilligen auf dem jenseitigen Rheinufer zu schiitzen. In den Bil-
dern, die diesen Vorgang zeigen, am friihesten und eindriicklichsten
auf einem Reliel um 1500 von den Altarfliigeln im S&dckinger Miin-  Abb.4
ster, wird Fridolin gezeigt, wie er mit einem Gespann von zwei Stier-
kdlbern Bdume ins Wasser schleppt. Hier also ist der Ansatzpunkt
fiir Fridolins Viehpatrozinium zu erkennen. Dieselbe Szene er-
scheint im Fridolinsleben von Spieglers Fresken 1752-1754 in den
Seitenschiffgewolben des Miinsters®.

Hatten sich in Sdckingen oder anderwdrts bauerliche Votivbilder
zur Hilfe des Heiligen am kranken Vieh {iberliefert, so miisste diese
Gattung in der Ikonographie des hl.Fridolin eine besonders grosse
Rolle spielen. Einen erstaunlichen Reflex dafiir bieten die Akten der
Fridolinsprozession von Sdckingen im 18.]Jahrhundert'. Dort wur-



424

Abb.5

ADOLF REINLE

den ndmlich in einer fiir unsere Gegenden einzigartigen Weise «Le-
bende Bilder» des Fridolinslebens auf Traggeriisten mitgefiihrt, wo-
bei auch Tiere dabei waren. Zwei Stierkédlber gingen vor der Szene
der «<Rheinableitung», und eine kleine Gruppe von Stier, Rind, Schaf
usw. schritt vor der Szene «Fridolin als Beschiitzer des Viehs». All
dies in einem liturgischen Zug mit dem kostbaren Schrein des Heili-
gen, den Heiligtimern des Kirchenschatzes, begleitet von der ge-
samten Geistlichkeit, der Fiirstabtissin und ihren Stiftsdamen, den
Behorden und der Gesamtheit der Biirger und Pilger. Konnte man
sich eine vollkommenere Integration des «Tieres» in der sakralen
Welt vorstellen?

Nun, dass Ochsen und Stiere fiir wiirdig befunden wurden, Reli-
quien und Heiligenleiber zu tragen oder zu fiihren, ist bekannt. Der
Leib der hl. Jungfrau Chrischona oder Christina ist nach der Legende
von Ochsen an ihren Grabesort auf dem Dinkelberg iiber Bettingen
bei Kleinbasel gebracht worden. Thr Grab reicht offensichtlich bis ins
Friihmittelalter zuriick; nach der Erhebung durch Kardinal Raimund
Peraudi 1504 letzte Bliite dieses rdtselvollen Kultes ',

Welches Gewebe von Legende und Brauch, Glaube und Bild um
solche Vorstellungen entstehen kann, zeigt die Historie vom Stier
von Arras, der einen Splitter vom Kreuze Christi nach Heiligkreuz
im Entlebuch im Kanton Luzern trug: Ein romischer Soldat aus Ar-
ras in Nordfrankreich brachte diese Reliquie heim. Zur Uberpriifung
der Echtheit legte man die Partikel einem Ochsen auf, dem man ei-
nen Begleiter mitgab. Dort, wo das Tier zuletzt Halt machen werde,
sollte das Heiligtum bleiben. So gelangte es an seine Stédtte im voral-
pinen Entlebuch, 1127 Meter iiber Meer, und flihrte zur Entstehung
einer Wallfahrt. Dass es ein Landesheiligtum wurde, bezeugt indi-
rekt die Tatsache, dass Papst Sixtus IV. dem Entlebuch auf dessen Er-
suchen erlaubte, das Kreuz, die Dornenkrone und drei Nidgel im
Banner zu fiihren. Vom Ende des 16. Jahrhunderts stammt eine hol-
zerne Relieftafe! in der Kirche, die den Ochsen mit einem stilisierten
Kreuz tiber dem Haupt bei seiner Ankunft auf der Alp zeigt.

Wie aber, nicht undhnlich dem Vorgang beim hl.Fridolin, das
Stiermotiv zum Anlass genommen wird, daraus zugleich auch ein
spezielles Patrozinium fiir das Vieh abzuleiten, zeigt besonders
schon ein Votivbild von 1717: Uber der idyllischen Szene einer
Herde auf der Alp erscheint oben die Kirche von Heiligkreuz mit
den betenden Votanten, dazu nebst dem Auferstandenen in mythi-
scher Grosse die Gestalt des Stieres von Arras mit dem Kreuz des Er-
l6sers auf dem Riicken 2

Legenden sind nicht Erzeugnisse der Volksseele, sondern von
dichtenden Autoren erfunden oder nach verbreiteten Motiven abge-
wandelt worden, zu einem bestimmten Zeitpunkt, wo sie notig wa-
ren und anschliessend an eine konkrete Sache, die bei Heiligen so-
zusagen immer identisch ist mit ihrem Grab. Von fast allen altchrist-
lichen Mdrtyrern weiss man ausser ihrem Namen nichts. Gleichwohl
haben sie existiert. Ihre Verehrung rief nach bildlichen Darstellun-
gen, von denen niemand ein Portrdt erwarten wird. So entstanden
auch die Biographien, welche man an ihrem Festtag lesen wollte, for-



Die Tiere der Heiligen

Us armoin 7 1t Qen 2 };J‘P‘H.iﬁl‘lﬁ' eufel) Vi ol

uverwaldnec_geland wia Faitle nider Eallende '

) i) ou Jungeren
: | € nifer { )€ Smder dom vich
©1n geriflen, fat muaw fegl bate fiff

fét beydem. fe. Chreilts gepinder exvoro

melhaft und vorbildlich. Ein spédtmittelalterliches Beispiel flir diesen
Vorgang bietet die Legende von der hl.Idda zu Fischingen im Kan-
ton Thurgau, deren Entstehung die moderne Geschichtswissenschaft
weitgehend abgeklart hat. In der Benediktinerkirche wird seit dem
Spédtmittelalter das Grab einer Frau namens Idda verehrt, die offen-
bar identisch ist mit der Gemahlin DiethelmsIV. von Toggenburg,
welche um die Mitte des 12.Jahrhunderts als Witwe in einer Klause
auf dem Kirchhof von Fischingen lebte und in der Klosterkirche vor
dem St.-Niklaus-Altar begraben wurde. Auf diesem ist schon 1444 ihr
Kopfreliquiar bezeugt 3.

Es lag im Zuge der Zeit, wenn im Rahmen der Anstrengungen zur
Wiederbelebung kirchlicher Institutionen gegen die Reformation hin
der 1466 neu bestellte Abt einen Autor suchte, der die als Bezugsper-
son wichtige Hausheilige mit einer «Geschichte» ausstatten konnte.

425

5 Votivbild fiir gottliche
Hilfe bei einer Viehseu-
che 1717. Wallfahrtskir-
che Heiligkreuz im Entle-
buch, Kanton Luzern. Ein
Stier trédgt die Reliquie
vom Kreuze Christi - hier
als das ganze Kreuz sym-
bolisiert — von Arras auf
die Alp im Entlebuch.



426

ADOLF REINLE

6 Griindungslegende
des Fraumdiinsters. Ehe-
maliges Wandgemaélde
vom Anfang des 14. Jhs.
im Querhaus der Kirche,
Mitte 19. Jh. freigelegt, ab-
gezeichnet und zerstort.
Schweizerisches Landes-
museum Ziirich, Zeich-
nungsbiicher der Anti-
quarischen Gesellschaft
Ziirich, Mittelalter I fol. 90
und 91, von Franz Hegi.

Abb.6

Es war ein Gliicksfall, dass er hiefiir einen der bekanntesten Friihhu-
manisten, Albrecht von Bonstetten, Dekan des Klosters Einsiedeln,
gewinnen konnte, der nicht weniger als zwei lateinische und zwei
deutsche Fassungen einer Idda-Legende lieferte. Dieser stilistisch
und motivlich aufs beste geeignete Autor konnte souverdn gestalten;
er «schuf» die hl.Idda, wie sie bis heute in unserer Vorstellung lebt,
vor allem dank der beiden hochromantischen Elemente der wegen
vermeintlicher Untreue verstossenen und zur Eremitin gewordenen
Rittersgattin und des wunderbaren Hirsches als ndchtlicher Wegge-
fahrte. Beim ersten spielt ein Rabe mit, beim zweiten ein Hirsch, so-
mil waren wir wieder beim Thema unseres Aufsatzes.

Das Hirschmotiv, um gleich dabei zu bleiben, ist nicht von weither
geholt. Es stammt aus der Griindungsgeschichte des Fraumiinster-
stiftes in Ziirich. Hier ist es zwar erst schriftlich in Heinrich Brenn-
walds «Schweizerchronik» von 1508-1516 niedergelegt, doch befand
sich eine wichtige bildliche Darstellung im siidlichen Querschiffarm
des Fraumiinsters iiber den Nischen, welche 1272 fiir die Aufstellung
der Sarkophage der beiden Tochter Konig Ludwigs des Deutschen,
Hildegard und Berta, ausgebrochen wurden. Das um 1272 geschaf-
fene Wandbild wurde Mitte des 19. Jahrhunderts freigelegt, in Kopien
festgehalten und spiter leider zerstort. Die linke Hélfte zeigte, wie
ein Hirsch mit zwei brennenden Kerzen zwischen dem Geweih den
Konigstochtern den Weg vom viterlichen Schloss — Burg Baldern
oder die Pfalz auf dem Lindenhof — zur Kirche am See-Ende gelei-
tete, bei welcher der Monarch fiir sie die Abtei griinden sollte. Bon-
stetten hat dieses Motiv gerne iibernommen, um der Vita seiner adli-



Die Tiere der Heiligen

Jrarum Vi

0P Corici C’a/‘fx’\ p Sorie %ﬂ«- X
L OIwica YVorali . %jf{ re. § @t ,

(Q,Ud)\n(/'grnuc (i fevins are YeS uA'f'NZ ‘;‘J’f{r

; sznmjﬁudn a‘yn'e,ﬁ'k}- amat?
Covuus 46{;‘! fd{/ﬂ, roR rr;_fu‘u [m;ﬂ_eﬁzz@s“aahf : / .
' s / 1 T4 que .“j@f//%au:m:

7 a m!‘rlqu
t'// i b .
:/ .

{ J ~
(92,‘ e S J{C{i‘f mrave Jame

=4

o |

gen Idda besonderen Glanz zu verleihen, und dabei naturgemadss die
Erscheinung auf zwolf Kerzen gesteigert.

Die komplexe Geschichte der Verstossung Iddas ist aus unter-
schiedlichen Elementen zusammengefiigt. Da ist das Motiv des von
einem Raben vom Fenstersims der Grifin entwendeten Eheringes,
der spéter von einem jungen Knappen im Vogelnest entdeckt und in
naiver Freude an den Finger gesteckt wird, was ihn in den Verdacht
des Ehebruchs bringt. Er wird auf Befehl des Gatten, der seine Ge-
mahlin in die Schlucht hinunterwirft, zu Tode geschleift. Die in wun-

427

7 Die hl.Idda von Tog-
genburg mit dem Hirsch;
links der Knappe, der im
Rabennest den Ring fin-
det. Zeichnung von Hans
Asper in Heinrich Murers
Manuskript seiner 1648 in
Luzern erschienenen
«Helvetia Sancta», die ein
anderes Bild enthilt. Die
Zeichnung muss vor Mu-
rers Tod, 1638, entstan-
den sein. Kantonsbiblio-
thek Frauenield Y 111,
zwischen S.396 und 397.



428

ADOLF REINLE

derbarer Weise am Leben gebliebene Idda richtet sich in der
Schlucht als Eremitin ein, wird zwar spéter aufgefunden, weigert sich
aber, zu ihrem Gemabhl zuriickzukehren.

Entwendete oder verlorene Gegenstande konnen bei ihrer Auffin-
dung Gutes oder Schlechtes auslosen. In der Griindungslegende von
Klosterneuburg bei Wien wird der kostbare Schleier, den der Wind
vom Haupt der Markgrdfin Agnes entiiihrte und der Markgraf neun
Jahre spiéter auf der Jagd an einem Holunderbaum wiederfand, An-
lass zur Stiftung. Hier sollte spédter das Kloster entstehen. Was ande-
rerseits die Ndhe der Idda-Legende Bonstettens zur Genoveva-Le-
gende betrifit, zeigen sich die Freiheit und Adaptationskunst des Au-
tors einem beriihmten und verbreiteten Stoff gegentiber.

Leider sind mittelalterliche Darstellungen der hl.Idda nicht tiber-
liefert. Der dlteste Zyklus auf den Fliigeln eines Altdarchens um 1520,
jetzt im Historischen Museum Frauenfeld, ist nur zur Hilite erhalten.
So fehlen uns gerade hier die besonders interessanten Tierdarstel-
lungen. Doch ist auf das beeindruckende Hochaltarbild von Jacob
Carl Stauder 1717 in der Fischinger Kapelle zu verweisen. Gerade
hier sind in sowohl hofisch-barocker wie romantischer Weise der in
der Schlucht nicht als @&rmliche Eremitin, sondern als Dame sitzen-
den Heiligen ihre Tiere, der Rabe und der Hirsch, beigesellt. Den sie
entdeckenden Jager mit seinen Jagdhunden beachtet sie nicht, denn
sie vernimmt aus der himmlischen Glorie liber ihr die Stimme ihres
Brdutigams Christus.

Was der Bdr in der Geschichte, bildlichen Darstellung und heraldi-
schen Nachwirkung beim hl. Gallus bedeutet, fdllt beim hl. Meinrad
den beiden Raben zu. Dieser Heilige vollzieht drei Jahrhunderte
nach Gallus den Weg zum Eremitentum im voralpinen Urwald, frei-
lich schon christlichen monastischen Siedlungen benachbart; und
Meinrad verldsst auf der Reichenau eines der bliihendsten Kloster
seiner Zeit, um das Einsiedlerideal der Vorviéter zu erneuern. Damit
liegen auch zeitgenossische Quellen vor, die zuletzt mit grosster
Griindlichkeit von Theodor Kliippel in seinem Werk zur Reichen-
auer Hagiographie durchleuchtet worden sind. Danach war bei der
Abfassung der ersten Vita seit der Ermordung 961 vielleicht wenig
Zeit verstrichen. Meinrads Leichnam war nach der Reichenau iliber-
flihrt worden und fand dort sicher seinen Biographen. Aus der Ein-
siedelei im Finsteren Wald erwéchst im 10.Jahrhundert ein Kloster,
in dessen grossen romanischen Kirchenneubau 1039 die Gebeine des
hl.Meinrad zuriickgeholt werden '.

Es spricht fiir frithe Entstehung der Lebensbeschreibung Mein-
rads, dass sie sachlich erzahlt und fast alles Wunderbare nur ganz
zuriickhaltend andeutet. Im sechsundzwanzigsten Jahre seines Auf-
enthaltes in der Einsamkeit machten sich zwei Bosewichte auf, ihn
zu berauben und zu ermorden. «Meinrad oblag seinen gewohnten
Gebeten und brachte in frommer Gesinnung seinem Schopfer die
Feier der Messe dar. Bevor aber die Bosewichte in die Zelle eintraten
— einer hiess Richard und war ein Alamanne, der andere Petrus, sei-
ner Herkunft nach ein Ritier —, sahen die Raben, die der heilige
Mann dort aufgezogen hatte, sie herauskommen; da flogen sie im



Die Tiere der Heiligen

Wald hin und her, als ob sie von einem Fuchs verfolgt wiirden, erfiill-
ten den Wald mit ungewohntem Schreien und unerhortem Krach-
zen, sodass es rings widerhallte.» Schicksalsergeben trat Meinrad sei-
nen Mordern entgegen, die ihn erschlugen, dann aber von Panik er-
grifien die Altargerdte nicht anfassten, sondern bloss mit einigen
Kleidungsstiicken und Bettdecken flohen. «Die Raben aber, die ge-
wohnlich zum Diener Gottes kamen, solange er lebte, um Nahrung
aus seinen Handen entgegenzunehmen, verfolgten die Fliechenden,
als ob sie den Getoteten rachen wollten, und erfiillten mit méachti-
gem Schreien den Wald, flogen so nahe als moglich um ihre Kopfe
herum und gaben so Kunde von der begangenen Schandtat. Bald
nachher wurden die beiden Ubeltiter gefangen, und das Verbre-
chen, das sie im geheimen begangen hatten, wurde bekannt.»

Der Dominikaner Georg von Gengenbach in Freiburg im Breisgau
verfasste 1378 eine etwas erweiterte und im Stile seiner Zeit ausge-
schmiicktere Vita des hl. Meinrad. Das lasst sich gerade auch am Mo-
tiv der Raben verfolgen. Auf dem Weg zu einem unzugdnglicheren
Ort im Walde, als er mit einem Bruder den Etzel {iberstieg, holte die-
ser flir Meinrad ein Nest mit zwei jungen Raben von einem Baum
herunter. In seiner neuen einsameren Zelle «genoss er den Trost der
Raben, die immer bei ihm blieben und denen er Nahrung reichte».
Die Rolle dieser Vogel anldsslich seiner Ermordung wird dahin er-
weitert, dass geschildert wird, wie sie die Tdter bis nach Ziirich ver-
folgten und sie dort sogar durch ein Fenster hindurch angriffen und
so ihrem gerechten Schicksal iiberfiihrten, ja bis zur Hinrichtung
prasent waren. «Und nach ihrem Tod flogen die Raben wieder in den
Wald. Und man sagt, dass sie jedes Jahr am besagten Ort, namlich

S 12 %

=3

429

8a,b Zwei Szenen aus
dem Leben des hl. Mein-
rad, von einem unbe-
kannten Kiinstler um
1520 mit Federzeichnun-
gen illustriert, darstel-
lend, wie der Heilige
eigenhandig im finstern

Wald seine Zelle baut

und wie er sich demiitig
seinen Mordern unter-
wirft. Jedesmal sind die
beiden Raben als Zeugen
dabei. Einsiedeln, Stifts-
archiv.

(88} \"ﬁs(ri &urve\; %f'i}q“fav.&”l‘\-




9 Romanische Relief-
platte mit dem Marty-
rium des hl. Vinzenz im
Basler Miinster. Die bei-
den unteren Felder zei-
gen, wie der Leichnam
aus dem Gefédngnis ge-
schieppt wird und wie
Raben den auf dem Felde
Liegenden vor dem Frass
durch die Tiere bewah-
ren, sodann, wie die Lei-
che ins Meer geworien
wird, schliesslich aber in
einer Kirche seine Ruhe-
stétte findet. Es erinnert
an die spitgotischen
Meinradszeichnungen,
wenn man sieht, wie ein
Rabenpaar das Schiff mit
dem Toten verfolgt und
spiter beim Bau der
Grabeskirche auf einem
Kapitell sitzend zuschaut.

Abb.8a, b

ADOLF REINLE

tiber dem Kloster und der Kapelle der heiligen Maria in Einsiedeln,
an der Vigil des heiligen Meinrad gesehen und gehort werden.»

Von dieser Récherfunktion der beiden Meinradsraben mogen
jene Gelehrten ausgegangen sein, die in der Meinradsgeschichte ei-
nen christianisierten Mythos mit Quellenkult erblicken wollen. Sol-
ches gibt es sicher auch, aber bei der historisch zeitnahen Uberliefe-
rung fiir den hl.Meinrad ist es doch auszuschliessen; und wie auf
durchaus literarisch bewusstem Wege «uralte» Motive an reale Heili-
gengestalten herangetragen werden konnten, zeigt uns der Fall der
hl.Idda am Ende des Mittelalters.

Fiir die Ikonographie des hl. Meinrad waren die Raben immer pra-
sent. Sie drdngen sich fast Bild auf Bild in die Szenen seiner Lebens-
beschreibung: Wie sie der dienstfertige Bruder im Nest dem Heiligen
bringt, wie sie ihm bei der Aufmauerung seiner Zelle zuschauen, auf
ihrem Giebel sitzend die Betreuung von Pilgern betrachten und
schliesslich die Morder auf Schritt und Tritt von ihrer Ankunft bis
zum bitteren Ende am Hinrichtungsplatz begleiten. Dafiir bieten die
Bilderzyklen im Einsiedler Blockbuch nach 1450, in der 1496 bei Mi-
chael Furter in Basel gedruckten Vita, im Zyklus von Federzeichnun-
gen um 1520 des deutschen Meinradslebens im Stiftsarchiv Einsie-
deln gute Beispiele. In letzterem kommt die romantische Eremiten-
stimmung der Kunst der «<Donauschule» und ihres Umkreises her-
vorragend und personlich geprédgt zum Ausdruck, vor allem in den
Waldesszenen. Ein Rabe erscheint auch als treuer Begleiter des heili-



Die Tiere der Heiligen 431

10 St.Franziskus predigt
den Vogeln. Szene im
Franziskusfenster um
1325-1330 in der ehe-
maligen Klosterkirche
Konigsfelden bei Brugg,
Kanton Aargau.

gen Priesters Burkard, gestorben 1192 in Beinwil, Kanton Aargau '°.
Der Rabe ist aber schon das Attribut des ersten aller Eremiten, des
hl. Paulus von Theben (228-341], der bei seinem sechzigjdhrigen Aui-
enthalt in der Wiiste téglich von dem Vogel mit einem Brot versorgt
wurde. Ist deswegen das Motiv beim hl.Meinrad als Wanderthema
zu deuten? Keineswegs, denn es erscheint hier ja in einer unmittel-
baren Frische, die etwas vom natiirlichen Kontakt jedes Einsiedlers
mit der ihn umgebenden Natur erleben lasst's.

Eine mythische Steigerung hingegen bedeutet es, wenn die Mein-
radsraben die Morder verfolgen bis zum Richtplatz, Rachegottern
gleich prasent sind, aber auch pietédtvoll dann wieder zum Jahresge-
dédchtnis im finsteren Wald erscheinen. Als pietdtvolle Hiiter eines
heiligen Leichnams treten sie auch in der Legende des hl. Vinzenz
von Saragossa auf, wozu wir in unserem Land zwei bedeutende Dar-
stellungen finden: im Basler Miinster aufl der romanischen Vinzenz-  Abb.9
tafel des 11.Jahrhunderts und im Bernischen Historischen Museum
auf den Vinzenzteppichen, welche 1515 fiir das dortige St.Vinzenz-
Miinster geschaffen wurden ',

Der Inbegriff eines Heiligen der Tiere begegnet uns in Franz von
Assisi (1181-1226), dessen Vogelpredigt in einem Fenster der Kirche  Abb.10
Konigsielden von etwa 1325 bis 1330 dargestellt ist. Aus den lebens-
nahen schriftlichen Quellen erfahrt man, wie spontan und naiv die
Beziehung zu den Tieren war, und etwas davon ist auch in den Viten
der frithmittelalterlichen Heiligen zu erahnen '8



432

Résumeée

Riassunto

Anmerkungen

ADOLF REINLE

Les animaux qui apparaissent dans la vie des saints sont représentés
pour la premiere fois dans les illustrations des «Vies». Souvent, ils
font office d'attributs permettant d’identifier un saint (ainsi l'ours
pour saint Gall et les deux corbeaux pour saint Meinrad). Ces ani-
maux peuvent se muer en signe héraldique destiné a des sceaux, des
armoiries, des bannieres, des marques de maison et des enseignes
d’'auberge. Certains animaux des «Vies» sont également choisis pour
invoquer des phénomenes précis (ainsi les taureaux de saint Fridolin
pour les épizooties). La présence fréquente d’'animaux aux cotés des
érémites et des missionnaires s'explique probablement par les rap-
ports étroits que ceux-ci nouent avec la nature et la faune. 1l arrive
cependant que des animaux soient empruntés a d'autres légendes
comme élément particulierement marquant (ainsi le cerf portant des
lumieres de sainte Idda von Toggenburg).

Gli animali che accompagnano i santi appaiono dapprima nelle illu-
strazioni delle «Vite». In alcune rappresentazioni essi sono attributi
che ci permettono di riconoscere i santi, come ad esempio l'orso per
San Gallo e i due corvi per San Meinrado. Questi possono pero an-
che venir utilizzati quali simboli araldici per sigilli, stemmi, bandiere,
marchi di famiglie, e insegne di locande. Animali-attributo di santi
diedero anche adito alla scelta di certi patrocinii, come i tori di San
Fridolino che ne rammentano la funzione di protettore in caso di
epidemie delle mandrie. Numerose sono le figure di eremiti e missio-
nari accompagnate da animali che qui testimoniano il reale attacca-
mento di questi personaggi alla natura ed al paesaggio. Certi narra-
tori di leggende presero in prestito simboli da altri miti: citiamo ad
esempio il cervo portatore di luci di Santa Idda del Toggenburgo.

Allgemeine Literatur: Lexikon der christlichen Tkonographie. Begriindet von Engelbert,
Kirschbaum S}, herausgegeben von Woligang Brauniels. Band 5-8, Ikonographie der
Heiligen. Rom/Freiburg/Basel/Wien 1973-1976. — STRAUB, JAN. Die Heiligengrdber der
Schweiz. Thre Gestalt und ihr Brauchtum. Ein Beitrag zur Geschichte der Schweizeri-
schen Heiligenverehrung. Diss. Universitédt Ziirich. Liebeleld BE 1987.

2 STRAUB (wie Anm. 1], 5. X mit Abbildung des Pilgerzeichens, §.19, 204 und Anhang unter
Beatus.

* Lexikon (wie Anm. 1), Bd.8, Sp.282-283.

* Der neusten Publikation zu diesem Heiligen, welche die wesentliche friihere Literatur
verzeichnet, entnehme ich die zitierten Passagen: Die Lebensgeschichten der Heiligen
Gallus und Otmar. Aus den lateinischen Viten iibersetzt und herausgegeben von JOHAN-
NES DUFT, Alt-Stiftsbibliothekar. St.Gallen und Sigmaringen 1988.

3RUSCH, ERNST GERHARD. Tuotilo, MGnch und Kiinstler. St. Gallen 1953. Mitteilungen
zur vaterlandischen Geschichte Bd. XLI, 1. - DUFT, JOHANNES und RUDOLF SCHNYDER.
Die Elfenbein-Einbénde der Stiftsbibliothek St. Gallen. Beuron 1984, vor allem S.62-75.

¢ Die Kunstdenkmiler des Kantons St. Gallen, II: Die Stadt St.Gallen, I, von ERWIN POE-
SCHEL. Basel 1957, S.24-30 mit Abb.21 und 25. - ZIEGLER, ERNST. Siegel und Wappen
der Stadt St. Gallen. In: Gallusstadt. Jahrbuch der Stadt St. Gallen 1979, S.77-97. (Mit Hin-
weis auf die Entdeckung des frithesten St. Galler Stadtsiegels durch Otto P. Clavadetscher
1977 an einer Urkunde von 1294 im Stadtarchiv Konstanz.) — Die Talschaft Appenzell
fijhrte vor den Freiheitskriegen einen auf allen Vieren gehenden Béren im 1401 belegten
Siegel, das vereinigte Land Appenzell ab 1403 einen aufrechten Bidren. Die Kunstdenk-
maler des Kantons Appenzell Innerrhoden, von RAINALD FISCHER. Basel 1984, 5.81-86
mit Abb.104-109. - Das Gemeindesiegel von Herisau 1401 zeigt bereits einen aufrechten
Bidren mit geschultertermn Holz, wie es auf der Tuotilotafel vorkommt. Die Kunstdenkmi-
ler des Kantons Appenzell Ausserrhoden, 1, Der Bezirk Hinterland, von EUGEN STEIN-
MANN, Basel 1973, §.47 und Abb. 25.

7 Lexikon [wie Anm. 1], Bd.8, Sp.268. - WILL, ROBERT. Das romanische Elsass. Zodiaque
1966, S.259-260 und Taf. 123.



Die Tiere der Heiligen

8 Die Kunstdenkmaéler des Kantons Bern, I, Die Stadt Bern. Stadtbild etc., von PAUL HO-
FER. Basel 1952, S.12-17 Siegel mit Abb.20-24. - Zur Dea Artio aus Muri bei Bern vgl.
STAEHELIN, FELIX. Die Schweiz in rémischer Zeit. Basel 19482, 5.512 und Abb. 138.

9 REINLE, ADOLF. Zur lkonographie des hl. Fridolin. In: Jahrbuch des Historischen Ver-
eins des Kantons Glarus. Bd.55, 1952, §.222-245, speziell S.225-227,

' Eine Publikation durch den Verfasser ist in Vorbereitung.

" STRAUB (wie Anm.1], im Anhang unter Chrischona. - MAURER, FRANCOI1S. St.Chri-
schona bei Basel, ehemalige Wallfahrtskirche ob Bettingen. Schweizerische Kunstfiihrer,
Nr.233. Basel 1978.

2 Die Kunstdenkmdler des Kantons Luzern. Neue Ausgabe 1. Das Amt Entlebuch, von
HEINZ HORAT. Basel 1987, S.206-220 (S.227-228 spezielle Literatur).

¥ MEYER, BRUNO. Die heilige Ita von Fischingen. In: Thurgauische Beitrdge zur vaterlan-
dischen Geschichte. Bd. 112, 1974/75, S.21-98. — Die Kunstdenkmadler des Kantons Thur-
gau, I, Der Bezirk Miinchwilen, von ALBERT KNOEPFLI. Basel 1955, 5.65-226 Das Klo-
ster Fischingen, 5.1251f. speziell die Iddakapelle.

" Sankt Meinrad. Zum elften Zentenarium seines Todes 861-1961 herausgegeben von Be-
nediktinern des Klostes Maria Einsiedeln. Einsiedeln/Ziirich/Koln 1961. — Der heilige
Meinrad. Sein Leben und Sterben dargestellt nach 31 Federzeichnungen um 1520. Text
von Dr. P.Joachim Salzgeber, Stiftsarchivar, Einsiedeln. Einsiedeln 1978. - KLUPPEL,
THEODOR. Reichenauer Hagiographie zwischen Walahirid und Berno. Mit einem Geleit-
wort von Walter Berschin. Sigmaringen 1980, S.45-56 Der heilige Meinrad, Einsiedler
und Martyrer. Vita Menginradi.

13 STRAUB [wie Anm. 1), im Anhang unter Burkard.

18 Gegenwadrtig ist uns vor allem die Darstellung des Gesprédchs der Eremiten Antonius und
Paulus von 1445 in der Fiirstlich-Fiirstenbergischen Gemailde-Sammlung in Donaue-
schingen und auf Griinewalds Isenheimer Altar um 1512-1516 im Museum Unterlinden
in Colmar, jedesmal mit dem brotbringenden Raben.

7 Zum Basler Relief die neuste stilgeschichtliche Untersuchung mit Datierung in die Mitte
des 12.Jahrhunderts bei BEER, ELLEN J]. Die stilistische Herkunft der Apostel- und der
Vincentiustafel im Miinster zu Basel. In: Wallraf-Richartz-Jahrbuch 36, 1974, S.23-64. —
Zum Berner St. Vinzenzteppich vgl. Die Kunstdenkmadler des Kantons Bern, IV, Das Ber-
ner Miinster von LUC MOJON. Basel 1960, 5.406-413 und Abb.417.

'8 Lexikon (wie Anm. 1), Band 6, Sp.260-315. — Lexikon des Mittelalters Bd.4, Sp.830-835. -
Die Kunstdenkmaler des Kantons Aargau, IlI, Das Kloster Konigsfelden, von EMIL MAU-
RER. Basel 1954, $.176-193 Franziskusfenster. — Ein kleines Kompendium zu unserer
Frage bietet: Das Tier in der menschlichen Kultur. Herausgegeben von Josef Frewein.
Ziircher Hochschulforum. Band 5. 1983. Aufschlussreich ist der S.93-97 abgedruckte Vor-
trag von Ernst M. Lang {iber Dressur und Lernfdhigkeit bei Tieren.

1, 3, 6: Schweizerisches Landesmuseum Ziirich. - 2: Stadtarchiv St. Gallen. — 4: Stadtar-
chiv Sdckingen. - 5: Kantonale Denkmalpflege Luzern. — 7: Kantonale Denkmalpflege

Frauenfeld TG. — 8: Stiftsarchiv Einsiedeln. — 9: Stadt- und Miinstermuseum Basel. — 10: .

Kantonale Denkmalpilege Aarau.

Proi.Dr. Adolf Reinle, Alte Ziirichstrasse 21, 8122 Pfaffhausen

433

Abbildungsnachweis

Adresse des Autors



	Die Tiere der Heiligen

