
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 40 (1989)

Heft: 4

Artikel: Die Tiere der Heiligen

Autor: Reinle, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


420

Adolf Reinle

Die Tiere der Heiligen
Die in den Lebensgeschichten der Heiligen vorkommenden Tiere
erscheinen zunächst in den Illustrationen der Viten. Bei isolierten
Darstellungen treten sie oft als Attribut auf, damit man den Heiligen
erkennen kann, so beispielsweise der Bär bei Gallus und die beiden Raben

bei Meinrad. Diese Tiere können sich zum heraldischen Zeichen
in Siegeln, Wappen, Fahnen, Hauszeichen und Gasthausschlldern
wandeln. Tiere der Viten werden Anlass zur Wahl von bestimmten
Patrozinien, so die Stiere des hl.Fridolin zu dessen Anrufung bei
Viehseuchen. Das häufige Vorkommen von Tieren bei Eremiten und
Missionaren geht wohl ganz real auf deren persönliche Beziehungen
zu Landschaft und Tier zurück. Tiermotive können aber auch von
Legendenverfassern als eindrückliches Element aus andern Geschichten
entliehen sein, wie beim lichtertragenden Hirsch der hl.Idda von
Toggenburg.

Tiere treten in manchen Heiligenleben, Legenden, Wunderberichten
und Kultbräuchen auf. Zuweilen werden sie zu Attributen bildlicher

Darstellungen, um den betreffenden Heiligen erkennbar zu
machen. Solche Attribute können in Siegeln, Wappen und Fahnen
übernommen werden, als Hauszeichen und Wirtschaftsschild Verwendung

finden1.
Es geht im folgenden nicht um Symbole in Tiergeslalt wie die

Symboltiere der Evangelisten, das Gotteslamm Johannes des Täufers
oder die manchen Heiligen zugeordnete Taube des Heiligen Geistes,
auch nicht um den in Hunds- oder Drachengestalt erscheinenden
Teufel.

Ein mythisches Tier, der Drache, ist das Attribut des hl.Beat, der
zu unbekannter Zeit in einer Höhle über dem Thunersee hauste und
1230 erstmals erwähnt wird. Immerhin zeugen von seinem Kult die
zinnernen Pilgerzeichen, von denen eines auf der Glocke von 1428 in
Schinznach, Kanton Aargau, abgegossen und eines im Historischen
Museum Basel erhalten ist. In welche Blütezeit des Eremitentums
der hl. Beat gehörte, lässt sich ohne archäologische Untersuchungen
nicht mehr ausmachen2. Vielleicht war er eine Gestalt wie der auch
undatierbare, legendenumwobene hl.Romedius, der im Südtirol auf
einer steilen Felsennadel wohnte. Den Bären, der ihm sein Pferd
tötete, machte er zu seinem Reittier3.

Entgegen früheren Ansichten haben die historisch-philologischen
Kriterien der neuesten Forschung zur Erkenntnis geführt, dass die
ersten Fassungen der Gallusvita um 680, das heisst nur etwa 30 Jahre
nach dem Tode des Heiligen, entstanden sein müssen4. Das erklärt
nicht zuletzt die lebensnahen Mitteilungen zur Geschichte und
Kirchengeschichte im Bereich der Nordostschweiz, die darin vermittelt
werden: Gallus als iroschottischer Wandermönch zwischen etabliertem

romanischem Christentum und germanischem Heidentum.
Beim Arboner Diakon Hiltibold erkundigte er sich nach einer Wild-

Unsere Kunstdenkmäler 40/1989 • 4 • S.420-433



Die Tiere der Heiligen 421

"~,sÄ^"" ' -S-fc'

«M<J« ¦/)'¦¦ —Willig »
«

SH »

Is ~-v.k» ff«
ff--£*

¦«
%f\

f'ft^i I

«p m,r<

%ä&rjf
-**Ä

'>*>¦¦ a. \
T .^ .liAfl.llIl<;,.. ¦¦¦¦¦ »

^«**WM«»|*
'"^V.^ i. ¦¦'in ¦immeakt.nm&xr^Mi

1 Der hl. Gallus mit dem
Bären. Detail der von
Tuotilo um 895 geschnitzten

Elfenbeintafel der
Rückseite des Codex 53

Evangelium longum.
Stiftsbibliothek St. Gallen.

nis, in welcher er seine Eremitenzelle bis zum Ende der Tage errichten

könnte. Hiltibold warnte ihn: «Mein Vater, diese Einöde ist rauh
und nass, hat hohe Berge und enge Täler und vielfaches Wildgetier,
massenhaft Bären, sowie Herden von Wölfen und Wildschweinen»,
stieg aber trotzdem mit ihm ins Hochtal der Steinach. Einen Sturz im
Dornengestrüpp nahm Gallus zum Zeichen, dass hier der
vorbestimmte Ort sei. Er markierte ihn mit einem Kreuz aus Haselruten,
an das er seine Reliquienkapsel hängte. Nach ihrer Mahlzeit von
selbst gefangenen Fischen kam vom Berg herab ein Bär und naschte
von den Überresten. «Ihm aber sagte Gallus, der von Gott Erwählte:
Wild tier, im Namen unseres Herrn Jesus Chrisms befehle ich dir:
Nimm Holz auf und bringe es zum Feuer! Dieser nun machte
sogleich kehrt, brachte einen gewaltigen Holzklotz herbei und legte
ihn ins Feuer. Zum Lohn für solche Leistung reichte ihm der Gottesmann

Brot, jedoch auf die Art, dass er ihm gebot: Im Namen meines
Herrn Jesus Christus, weiche aus diesem Tal! Es seien die Berge und
Höhen dir überlassen, hier aber schade fürderhin weder dem Vieh
noch den Menschen!» Als Gallus einige Tage später den Priester von
Arbon besuchte, meinte Hiltibold vergnüglich beim Essen: «Wenn
jetzt ein Bär hier wäre, würde ihm Gallus wohl einen Segen verabreichen»,

und erzählte das Ereignis. «Seither wurde Gallus von ihnen
wie einer der alten Wüstenväter gehalten».

Um 890 schuf das Kloster mit dem Evangeliarium longum Cod. 53

eine kostbare Flandschrift für den feierlichen liturgischen Gebrauch.
Tuotilos Elfenbeindeckel zeigen vorn die Majestas Domini, an der
Rückseite die Kirchenpatrone St. Gallens, Maria Himmelfahrt und
der hl. Gallus. Dem hieratisch strengen Bild der Gottesmutter
zwischen den Engeln steht die frische und verhältnismässig naturnahe

Abb. 1



422 Adolf Reinle

Jt$&.

:•://

fias

52

@tì««r* V

r- ««

y,

% *i-»*

2 Zweitältestes Stadl-
siegel von St. Gallen, am
Bundesbrief von 1312.

St.Gallen, Stadtarchiv.

3 Konventssiegel des
Klosters St. Gallen, 1294.

Abb. 2, 3

Schilderung der Bärenbegegnung von Gallus gegenüber, eines der
Meisterwerke spätkarolingischer Kunst. Das aufgerichtete Kreuz mit
der Reliquienburse trennt die beiden Szenen; Gallus segnet den das
Holz herbeitragenden Bären und schenkt ihm ein Brot. Stilisierte Ha-
selsträucher bilden den Hintergrund5.

Damit waren die Gestaltungen der Siegel- und Wappenbilder des
Klosters St. Gallen und seines Umkreises vorgeprägt, die in der Gotik
das streng romanische Bild ablösen. Der frontal thronende hl. Gallus
des Konventssiegels von 1277 wird 1294 ersetzt durch den freundlich
zum Bären sich wendenden, ihm das Brot überreichenden Heiligen
mit Mönchsgewand und Wanderstab. Die ältesten bekannten Siegel
der Stadt St. Gallen, für 1294 und 1312 belegt, beschränken sich auf
das Attribut des Heiligen, den stehenden Bären, aber noch ist die
Herleitung aus dem Bärenereignis durch das Brot in seinen Pranken
zu erkennen. Die späteren Darstellungen jedoch lassen das Brot weg
- aus welchen Gründen immer das geschehen sein mag - und
gleichen sich damit der allgemein verbreiteten heraldischen Form des
Bären in vielen Siegeln und Wappen des sanktgallischen Territoriums,

wie denen Appenzells, oder auswärtigen an6.

Trotz solcher heraldischer Stilisierungen bleibt das Bärenmotiv
in vielen Formen an Orten, in deren Gründungserzählungen es
vorkommt, lebendig. Wer das von Kaiserin Richardis, Gemahlin
Karls III., um 880 am Fuss der Vogesen im Elsass gegründete Stift
Andlau besucht, wird im Dunkel der romanischen Hallenkrypta
zwischen den Säulen die archaische Steinfigur einer Bärin sehen. Sie
behütet das Loch in der Erde, das einst das Tier grub, um der Monarchal

den Ort für ihre Stiftung zu weisen7. In Bern, dessen Wappentier
einer volksetymologischen Fiktion entsprang, ist gleichwohl der

Bär höchst greifbar zweimal präsent: in der gallorömischen Bronzefigur

der Bärengottheit Dea Artio im Historischen Museum, ein
Beweis dafür, dass vor zwei Jahrtausenden hier die Kelten eine Bärin



Die Tiere der Heiligen 423

k ^j^fS'à

4 Der hl. Fridolin führt
mit zwei Stieren Bäume
zur Verstärkung des
Rheinufers. Hölzerne
Relieftafel um 1500. Säckingen,

Münsterschatz.

verehrten, und im Bärengraben, der auch im Zeitalter der modernen
Zivilisation die Existenz des lebenden Prototyps zeigt8.

Von den iroschottischen Wanderheiligen und Klostergründern
des Frühmittelalters ist in der Schweiz neben dem hl. Gallus der
hl. Fridolin von Säckingen der populärste. Nicht zuletzt deshalb, weil
das Land Claras seit ältesten Zeiten zum säckingischen Besitz
gehörte und diesen Heiligen so hoch verehrte, dass es sein Bild als
Wandermönch oder auch als Abt in Siegel, Wappen und Banner
führt. Im ganzen Stiftsgebiet, sei es im südlichsten Schwarzwald, im
Fricktal oder im Kanton Glaras, wurde Fridolin als besonderer
Patron des Viehs angerufen, wie anderwärts der hl. Wendelin. Da Fridolin

aber nicht wie dieser ein Hirte war, so muss man in der
Lebensbeschreibung und den bildlichen Darstellungen nach Gründen
suchen. Die um 970 vom Säckinger Mönch Balther, später Bischof von
Speyer, verfasste Vita Fridolini schildert, wie der Heilige die Wasserfluten

des Rheines vermehrt in den linken Arm des Stromes lenkte,
indem er Tannenstämme am Ufer der Insel ins Wasser warf. Er tat
dies unter der Mithilfe eines ihm Gutgesinnten, um sich gegen die
Böswilligen auf dem jenseitigen Rheinufer zu schützen. In den
Bildern, die diesen Vorgang zeigen, am frühesten und eindrücklichsten
auf einem Relief um 1500 von den Altarflügein im Säckinger Münster,

wird Fridolin gezeigt, wie er mit einem Gespann von zwei
Stierkälbern Bäume ins Wasser schleppt. Hier also ist der Ansatzpunkt
für Fridolins Viehpatrozinium zu erkennen. Dieselbe Szene
erscheint im Fridolinsleben von Spieglers Fresken 1752-1754 in den
Seitenschiffgewölben des Münsters9.

Hätten sich in Säckingen oder anderwärts bäuerliche Votivbilder
zur Hilfe des Heiligen am kranken Vieh überliefert, so müsste diese
Gattung in der Ikonographie des hl. Fridolin eine besonders grosse
Rolle spielen. Einen erstaunlichen Reflex dafür bieten die Akten der
Fridolinsprozession von Säckingen im 18. Jahrhundert10. Dort wur-

Abb.4



424 Adolf Reinle

den nämlich in einer für unsere Gegenden einzigartigen Weise
«Lebende Bilder» des Fridolinslebens auf Traggerüsten mitgeführt, wobei

auch Tiere dabei waren. Zwei Stierkälber gingen vor der Szene
der «Rheinableitung», und eine kleine Gruppe von Stier, Rind, Schaf
usw. schritt vor der Szene «Fridolin als Beschützer des Viehs». AU
dies in einem liturgischen Zug mit dem kostbaren Schrein des Fleili-
gen, den Heiligtümern des Kirchenschatzes, begleitet von der
gesamten Geistlichkeit, der Fürstäbtissin und ihren Stiftsdamen, den
Behörden und der Gesamtheit der Bürger und Pilger. Könnte man
sich eine vollkommenere Integration des «Tieres» in der sakralen
Welt vorstellen?

Nun, dass Ochsen und Stiere für würdig befunden wurden,
Reliquien und Heiligenleiber zu tragen oder zu führen, ist bekannt. Der
Leib der hl. Jungfrau Chrischona oder Christina ist nach der Legende
von Ochsen an ihren Grabesort auf dem Dinkelberg über Bettingen
bei Kleinbasel gebracht worden. Ihr Grab reicht offensichtlich bis ins
Frühmittelalter zurück; nach der Erhebung durch Kardinal Raimund
Peraudi 1504 letzte Blüte dieses rätselvollen Kultes11.

Welches Gewebe von Legende und Brauch, Glaube und Bild um
solche Vorstellungen entstehen kann, zeigt die Historie vom Stier
von Arras, der einen Splitter vom Kreuze Christi nach Heiligkreuz
im Entlebuch im Kanton Luzern trug: Ein römischer Soldat aus Arras

in Nordfrankreich brachte diese Reliquie heim. Zur Überprüfung
der Echtheit legte man die Partikel einem Ochsen auf, dem man
einen Begleiter mitgab. Dort, wo das Tier zuletzt Halt machen werde,
sollte das Heiligtum bleiben. So gelangte es an seine Stätte im voralpinen

Entlebuch, 1127 Meter über Meer, und führte zur Entstehung
einer Wallfahrt. Dass es ein Landesheiligtum wurde, bezeugt indirekt

die Tatsache, dass Papst Sixtus IV. dem Entlebuch auf dessen
Ersuchen erlaubte, das Kreuz, die Dornenkrone und drei Nägel im
Banner zu führen. Vom Ende des 16. Jahrhunderts stammt eine
hölzerne Relieftafel in der Kirche, die den Ochsen mit einem stilisierten
Kreuz über dem Haupt bei seiner Ankunft auf der Alp zeigt.

Wie aber, nicht unähnlich dem Vorgang beim hl. Fridolin, das
Stiermotiv zum Anlass genommen wird, daraus zugleich auch ein
spezielles Patrozimum für das Vieh abzuleiten, zeigt besonders

Abb.5 schön ein Votivbild von 1717: Über der idyllischen Szene einer
Herde auf der Alp erscheint oben die Kirche von Heiligkreuz mit
den betenden Votanten, dazu nebst dem Auferstandenen in mythischer

Grösse die Gestalt des Stieres von Arras mit dem Kreuz des
Erlösers auf dem Rücken n.

Legenden sind nicht Erzeugnisse der Volksseele, sondern von
dichtenden Autoren erfunden oder nach verbreiteten Motiven
abgewandelt worden, zu einem bestimmten Zeitpunkt, wo sie nötig waren

und anschliessend an eine konkrete Sache, die bei Fleiligen
sozusagen immer identisch ist mit ihrem Grab. Von fast allen altchristlichen

Märtyrern weiss man ausser ihrem Namen nichts. Gleichwohl
haben sie existiert. Ihre Verehrung rief nach bildlichen Darstellungen,

von denen niemand ein Porträt erwarten wird. So entstanden
auch die Biographien, welche man an ihrem Festtag lesen wollte, for-



Die Tiere der Heiligen 425

M

m

¦ •¦

te »
%¦:.

m

ÄÖ

".ye
Äfc LI

i. •.-.

^» «*

¦tete -te

'tis G^MlanufliT)

(^iftjcrifieit.

inunerSitf 1ü Simgeren im
f'ftnilfl Ml mi Ç ät-Siln** hau. I .t-.te

in. um -«g5P" uwen/pjd Sw Trum« ORÖj ju hungeren ttr

len.ßd iSÄji b^ff ificrèpjèern fjc. C^tr^iM exvoTo

5 Votivbild für göttliche
Hilfe bei einer Viehseuche

1717. Wallfahrtskirche

Fleiligkreuz im Entlebuch,

Kanton Luzern. Ein
Stier trägt die Reliquie
vom Kreuze Christi - hier
als das ganze Kreuz
symbolisiert- von Arras auf
die Alp Im Entlebuch.

melhaft und vorbildlich. Ein spätmittelalterliches Beispiel für diesen
Vorgang bietet die Legende von der hl. Idda zu Fischingen im Kanton

Thurgau, deren Entstehung die moderne Geschichtswissenschaft
weitgehend abgeklärt hat. In der Benediktinerkirche wird seit dem
Spätmittelalter das Grab einer Frau namens Idda verehrt, die offenbar

identisch ist mit der Gemahlin Diethelms IV. von Toggenburg,
welche um die Mitte des 12. Jahrhunderts als Witwe in einer Klause
auf dem Kirchhof von Fischingen lebte und in der Klosterkirche vor
dem St.-Niklaus-Altar begraben wurde. Auf diesem ist schon 1444 ihr
Kopfreliquiar bezeugt13.

Es lag im Zuge der Zeit, wenn im Rahmen der Anstrengungen zur
Wiederbelebung kirchlicher Institutionen gegen die Reformation hin
der 1466 neu bestellte Abt einen Autor suchte, der die als Bezugsperson

wichtige Hausheilige mit einer «Geschichte» ausstatten konnte.



426 Adolf Reinlf.

iaHk*'-<Ix :

*«
Sì

ffl
& *

*giàÄ4s> (flSM
:r,vtem H *r~

*te
m

H

: • - :¦¦..¦:

6 Gründungslegende
des Fraumünsters.
Ehemaliges Wandgemälde
vom Anfang des 14. Jhs.
im Querhaus der Kirche,
Mitte 19. Jh. freigelegt,
abgezeichnet und zerstört.
Schweizerisches
Landesmuseum Zürich,
Zeichnungsbücher der
Antiquarischen Gesellschaft
Zürich, Mittelalter I fol. 90
und 91, von Franz Flegi.

Abb. 6

Es war ein Glücksfall, dass er hiefür einen der bekanntesten
Frühhumanisten, Albrecht von Bonstetten, Dekan des Klosters Einsiedeln,
gewinnen konnte, der nicht weniger als zwei lateinische und zwei
deutsche Fassungen einer Idda-Legende lieferte. Dieser stilistisch
und motivlich aufs beste geeignete Autor konnte souverän gestalten;
er «schuf» die hl. Idda, wie sie bis heute in unserer Vorstellung lebt,
vor allem dank der beiden hochromantischen Elemente der wegen
vermeintlicher Untreue verstussenen und zur Eremiiin gewordenen
Rittersgattin und des wunderbaren Hirsches als nächtlicher Weggefährte.

Beim ersten spielt ein Rabe mit, beim zweiten ein Hirsch,
somit wären wir wieder beim Thema unseres Aufsatzes.

Das Hirschmotiv, um gleich dabei zu bleiben, ist nicht von weither
geholt. Es stammt aus der Gründungsgeschichte des Fraumünsterstiftes

in Zürich. Hier ist es zwar erst schriftlich in Heinrich Brennwalds

«Schweizerchronik» von 1508-1516 niedergelegt, doch befand
sich eine wichtige bildliche Darstellung im südlichen Querschiffarm
des Fraumünsters über den Nischen, welche 1272 für die Aufstellung
der Sarkophage der beiden Töchter König Ludwigs des Deutschen,
Hildegard und Berta, ausgebrochen wurden. Das um 1272 geschaffene

Wandbild wurde Mitte des 19. Jahrhunderts freigelegt, in Kopien
festgehalten und später leider zerstört. Die linke Hälfte zeigte, wie
ein Hirsch mit zwei brennenden Kerzen zwischen dem Geweih den
Königstöchtern den Weg vom väterlichen Schloss - Burg Baldern
oder die Pfalz auf dem Lindenhof - zur Kirche am See-Ende geleitete,

bei welcher der Monarch für sie die Abtei gründen sollte.
Bonstetten hat dieses Motiv gerne übernommen, um der Vita seiner adii-



Die Tiere der Heiligen 427

Ï?r^ m-Zb 3,-«W ^A^f
3?te

PS

v
ÜJ

**»n*?^*=d

« £ES
XS

r
s§

'idçfu*.

Qyr*Jar*** jfjc*in.ej. rts v&wa <=°gi{r 'fed*, fuSo*r patiti' ttuàur ìaéijifi.

C.UV ttraJurtä. [ûchnuchaS farr**»* Pricfurt -

famïnejiy^cutûm <X" pit,fu<ù antat?
.:'. .-...: (ï'iir..^./. -te/ /7

gen Idda besonderen Glanz zu verleihen, und dabei naturgemäss die
Erscheinung auf zwölf Kerzen gesteigert.

Die komplexe Geschichte der Verstossung Iddas ist aus
unterschiedlichen Elementen zusammengefügt. Da ist das Motiv des von
einem Raben vom Fenstersims der Gräfin entwendeten Eheringes,
der später von einem jungen Knappen im Vogelnest entdeckt und in
naiver Freude an den Finger gesteckt wird, was ihn in den Verdacht
des Ehebruchs bringt. Er wird auf Befehl des Gatten, der seine
Gemahlin in die Schlucht hinunterwirft, zu Tode geschleift. Die in wun-

7 Die hl. Idda von
Toggenburg mit dem Hirsch;
links der Knappe, der im
Rabennest den Ring
findet. Zeichnung von Hans
Asper in Fleinrich Murers
Manuskript seiner 1648 in
Luzern erschienenen
TIelvetia Sancta», die ein
anderes Bild enthält. Die
Zeichnung muss vor
Murers Tod, 1638, entstanden

sein. Kantonsbibliothek
Frauenfeld Y 111,

zwischen S.396 und 397.



428 Adolf Reinle

derbarer Weise am Leben gebliebene Idda richtet sich in der
Schlucht als Eremitin ein, wird zwar später aufgefunden, weigert sich
aber, zu ihrem Gemahl zurückzukehren.

Entwendete oder verlorene Gegenstände können bei ihrer Auffindung

Gutes oder Schlechtes auslösen. In der Gründungslegende von
Klosterneuburg bei Wien wird der kostbare Schleier, den der Wind
vom Haupt der Markgräfin Agnes entführte und der Markgraf neun
Jahre später auf der Jagd an einem Flolunderbaum wiederfand, An-
lass zur Stiftung. Hier sollte später das Kloster entstehen. Was
andererseits die Nähe der Idda-Legende Bonstettens zur Genoveva-Le-
gende betrifft, zeigen sich die Freiheit und Adaptationskunst des
Autors einem berühmten und verbreiteten Stoff gegenüber.

Leider sind mittelalterliche Darstellungen der hl. Idda nicht
überliefert. Der älteste Zyklus auf den Flügeln eines Altärchens um 1520,

jetzt im Historischen Museum Frauenfeld, ist nur zur Hälfte erhalten.
So fehlen uns gerade hier die besonders interessanten Tierdarstellungen.

Doch ist auf das beeindruckende Hochaltarbild von Jacob
Carl Stauder 1717 in der Fischinger Kapelle zu verweisen. Gerade
hier sind in sowohl höfisch-barocker wie romantischer Weise der in
der Schlucht nicht als ärmliche Eremitin, sondern als Dame sitzenden

Heiligen ihre Tiere, der Rabe und der Hirsch, beigesellt. Den sie
entdeckenden Jäger mit seinen Jagdhunden beachtet sie nicht, denn
sie vernimmt aus der himmlischen Glorie über ihr die Stimme ihres
Bräutigams Christus.

Was der Bär in der Geschichte, bildlichen Darstellung und heraldischen

Nachwirkung beim hl. Gallus bedeutet, fällt beim hl. Meinrad
den beiden Raben zu. Dieser Heilige vollzieht drei Jahrhunderte
nach Gallus den Weg zum Eremitentum im voralpinen Urwald, freilich

schon christlichen monastischen Siedlungen benachbart; und
Meinrad verlässt auf der Reichenau eines der blühendsten Klöster
seiner Zeit, um das Einsiedlerideal der Vorväter zu erneuern. Damit
liegen auch zeitgenössische Quellen vor, die zuletzt mit grösster
Gründlichkeit von Theodor Klüppel in seinem Werk zur Reichen-
auer Hagiographie durchleuchtet worden sind. Danach war bei der
Abfassung der ersten Vita seit der Ermordung 961 vielleicht wenig
Zeit verstrichen. Meinrads Leichnam war nach der Reichenau überführt

worden und fand dort sicher seinen Biographen. Aus der
Einsiedelei im Finsteren Wald erwächst im 10.Jahrhundert ein Kloster,
in dessen grossen romanischen Kirchenneubau 1039 die Gebeine des
hl.Meinrad zurückgeholt werden11.

Es spricht für frühe Entstehung der Lebensbeschreibung Meinrads,

dass sie sachlich erzählt und fast alles Wunderbare nur ganz
zurückhaltend andeutet. Im sechsundzwanzigsten Jahre seines
Aufenthaltes in der Einsamkeit machten sich zwei Bösewichte auf, ihn
zu berauben und zu ermorden. «Meinrad oblag seinen gewohnten
Gebeten und brachte in frommer Gesinnung seinem Schöpfer die
Feier der Messe dar. Bevor aber die Bösewichte in die Zelle eintraten
- einer hiess Richard und war ein Alamanne, der andere Petrus,
seiner Herkunft nach ein Rätier -, sahen die Raben, die der heilige
Mann dort aufgezogen hatte, sie herauskommen; da flogen sie im



Die Tiere der Heiligen 429

Wald hin und her, als ob sie von einem Fuchs verfolgt würden, erfüllten

den Wald mit ungewohntem Schreien und unerhörtem Krächzen,

sodass es rings widerhallte.» Schicksalsergeben trat Meinrad
seinen Mördern entgegen, die ihn erschlugen, dann aber von Panik
ergriffen die Altargeräte nicht anfassten, sondern bloss mit einigen
Kleidungsstücken und Bettdecken flohen. «Die Raben aber, die
gewöhnlich zum Diener Gottes kamen, solange er lebte, um Nahrung
aus seinen Händen entgegenzunehmen, verfolgten die Fliehenden,
als ob sie den Getöteten rächen wollten, und erfüllten mit mächtigem

Schreien den Wald, flogen so nahe als möglich um ihre Köpfe
herum und gaben so Kunde von der begangenen Schandtat. Bald
nachher wurden die beiden Übeltäter gefangen, und das Verbrechen,

das sie im geheimen begangen hatten, wurde bekannt.»
Der Dominikaner Georg von Gengenbach in Freiburg im Breisgau

verfasste 1378 eine etwas erweiterte und im Stile seiner Zeit ausge-
schmücktere Vita des hl. Meinrad. Das lässt sich gerade auch am Motiv

der Raben verfolgen. Auf dem Weg zu einem unzugänglicheren
Ort im Walde, als er mit einem Bruder den Etzel überstieg, holte dieser

für Meinrad ein Nest mit zwei jungen Raben von einem Baum
herunter. In seiner neuen einsameren Zelle «genoss er den Trost der
Raben, die immer bei ihm blieben und denen er Nahrung reichte».
Die Rolle dieser Vögel anlässlich seiner Ermordung wird dahin
erweitert, dass geschildert wird, wie sie die Täter bis nach Zürich
verfolgten und sie dort sogar durch ein Fenster hindurch angriffen und
so ihrem gerechten Schicksal überführten, ja bis zur Hinrichtung
präsent waren. «Und nach ihrem Tod flogen die Raben wieder in den
Wald. Und man sagt, dass sie jedes Jahr am besagten Ort, nämlich

8a, b Zwei Szenen aus
dem Leben des hl. Meinrad,

von einem
unbekannten Künstler um
1520 mit Federzeichnungen

illustriert, darstellend,

wie der Heilige
eigenhändig im finstern
Wald seine Zelle baut
und wie er sich demütig
seinen Mördern unterwirft.

Jedesmal sind die
beiden Raben als Zeugen
dabei. Einsiedeln,
Stiftsarchiv.

te

*Ê$£

•n;,,

'M

%,,, Y^'«f} V"» •y-j'Wtd*'«» &•-»•

Ü^ÜI

.'¦:..,.:>-.-'

s

\M ...>,.. &..,xj-~s~_t



430 Adolf Reinle

i min »/
L

- .JJUWWJI i ~

v^^nm
%E*

<k

>
J

ST

IM•^
mvm^

1
-

9 Romanische Reliefplatte

mit dem Martyrium

des hl.Vinzenz im
Basler Münster. Die beiden

unteren Felder
zeigen, wie der Leichnam
aus dem Gefängnis
geschleppt wird und wie
Raben den auf dem Felde
Liegenden vordem Frass
durch die Tiere bewahren,

sodann, wie die Leiche

ins Meer geworfen
wird, schliesslich aber in
einer Kirche seine Ruhestätte

findet. Es erinnert
an die spätgotischen
Meinradszeichnurigen,
wenn man sieht, wie ein
Rabenpaar das Schiff mit
dem Toten verfolgt und
später beim Bau der
Grabeskirche auf einem
Kapitell sitzend zuschaut.

Abb. 8a, b

über dem Kloster und der Kapelle der heiligen Maria in FJnsiedeln,
an der Vigil des heiligen Meinrad gesehen und gehört werden.»

Von dieser Rächerfunktion der beiden Meinradsraben mögen
jene Gelehrten ausgegangen sein, die in der Meinradsgeschichte
einen christianisierten Mythos mit Quellenkult erblicken wollen.
Solches gibt es sicher auch, aber bei der historisch zeitnahen Überlieferung

für den hl. Meinrad ist es doch auszuschliessen; und wie auf
durchaus literarisch bewusstem Wege «uralte» Motive an reale
Heiligengestalten herangetragen werden konnten, zeigt uns der Fall der
hl. Idda am Ende des Mittelalters.

Für die Ikonographie des hl. Meinrad waren die Raben immer
präsent. Sie drängen sich fast Bild auf Bild in die Szenen seiner
Lebensbeschreibung: Wie sie der dienstfertige Bruder im Nest dem Heiligen
bringt, wie sie ihm bei der Aufmauerung seiner Zelle zuschauen, auf
ihrem Giebel sitzend die Betreuung von Pilgern betrachten und
schliesslich die Mörder auf Schritt und Tritt von ihrer Ankunft bis
zum bitteren Ende am Hinrichtungsplatz begleiten. Dafür bieten die
.Bilderzyklen im Einsiedler Blockbuch nach 1450, in der 1496 bei
Michael Furter in Basel gedruckten Vita, im Zyklus von Federzeichnungen

um 1520 des deutschen Meinradslebens im Stiflsarchiv Einsiedeln

gute Beispiele. In letzterem kommt die romantische
Eremitenstimmung der Kunst der «Donauschule» und ihres Umkreises
hervorragend und persönlich geprägt zum Ausdruck, vor allem in den
Waldesszenen. Ein Rabe erscheint auch als treuer Begleiter des heili-



Die Tiere der Heiligen 431

,8
B6

17 v^<KI
'te ^^Vl

F

>-

te*
mvm

{B,

,--
—

10 St. Franziskus predigt
den Vögeln. Szene im
Franziskusfenster um
1325-1330 in der
ehemaligen Klosterkirche
Königsfelden bei Bnigg,
Kanton Aargau.

gen Priesters Burkard, gestorben 1192 in Beinwil, Kanton Aargau15.
Der Rabe ist aber schon das Attribut des ersten aller Eremiten, des
hl. Paulus von Theben (228-341], der bei seinem sechzigjährigen
Aufenthalt in der Wüste täglich von dem Vogel mit einem Brot versorgt
wurde. Ist deswegen das Motiv beim hl. Meinrad als Wanderthema
zu deuten? Keineswegs, denn es erscheint hier ja in einer unmittelbaren

Frische, die etwas vom natürlichen Kontakt jedes Einsiedlers
mit der ihn umgebenden Natur erleben lässt15.

Eine mythische Steigerung hingegen bedeutet es, wenn die Mein-
radsraben die Mörder verfolgen bis zum Richtplatz, Rachegöttern
gleich präsent sind, aber auch pietätvoll dann wieder zum Jahresgedächtnis

im finsteren Wald erscheinen. Als pietätvolle Flüter eines
heiligen Leichnams treten sie auch in der Legende des hl.Vinzenz
von Saragossa auf, wozu wir in unserem Land zwei bedeutende
Darstellungen finden: im Basler Münster auf der romanischen Vinzenz-
tafel des I I.Jahrhunderts und im Bernischen Historischen Museum
auf den Vinzenzteppichen, welche 1515 für das dortige St.Vinzenz-
Münster geschaffen wurden l7.

Der Inbegriff eines Heiligen der Tiere begegnet uns in Franz von
Assisi (1181-1226), dessen Vogelpredigt in einem Fenster der Kirche
Königsfelden von etwa 1325 bis 1330 dargestellt ist. Aus den lebensnahen

schriftlichen Quellen erfährt man, wie spontan und naiv die
Beziehung zu den Tieren war, und etwas davon ist auch in den Viten
der frühmittelalterlichen Heiligen zu erahnen1S.

Abb. 9

Abb. 10



432 Adolf Reinle

Résumé Les animaux qui apparaissent dans la vie des saints sont représentés
pour la première fois dans les illustrations des «Vies». Souvent, ils
font office d'attributs permettant d'identifier un saint (ainsi l'ours
pour saint Gall et les deux corbeaux pour saint Meinrad). Ces
animaux peuvent se muer en signe héraldique destiné à des sceaux, des
armoiries, des bannières, des marques de maison et des enseignes
d'auberge. Certains animaux des «Vies» sont également choisis pour
invoquer des phénomènes précis (ainsi les taureaux de saint Fridolin
pour les épizooties]. La présence fréquente d'animaux aux côtés des
érémites et des missionnaires s'explique probablement par les
rapports étroits que ceux-ci nouent avec la nature et la faune. Il arrive
cependant que des animaux soient empruntés à d'autres légendes
comme élément particulièrement marquant (ainsi le cerf portant des
lumières de sainte Idda von Toggenburg).

Riassunto Gli animali che accompagnano i santi appaiono dapprima nelle illu¬
strazioni delle «Vite». In alcune rappresentazioni essi sono attributi
che ci permettono di riconoscere i santi, come ad esempio l'orso per
San Gallo e i due corvi per San Meinrado. Questi possono però
anche venir utilizzati quali simboli araldici per sigilli, stemmi, bandiere,
marchi di famiglie, e insegne di locande. Animali-attributo di santi
diedero anche adito alia scelta di certi patrocinii, come i tori di San
Fridolino che ne rammentano la funzione di protettore in caso di
epidemie delle mandrie. Numerose sono le figure di eremiti e missionari

accompagnate da animali che qui testimoniano il reale attaccamento

di questi personaggi alla natura ed al paesaggio. Certi narratori

di leggende presero in prestito simboli da altri miti: citiamo ad
esempio il cervo portatore di luci di Santa Idda del Toggenburgo.

Anmerkungen Allgemeine Literatur: Lexikon der christlichen Ikonographie. Begründet von Engelbert,
Kirschbaum SJt, herausgegeben von Wolfgang Braunfels. Band 5-8, Ikonographie der
Heiligen. Rom/Freiburg/Basel/Wien 1973-1976. - Straub, Jan. Die Heiligengräber der
Schweiz. Ihre Gestalt und ihr Brauchtum. Ein Beitrag zur Geschichte der Schweizerischen

Heiligenverehrung. Diss. Universität Zürich. Liebefeld BE 1987.
2 STRAUB (wie Anm. l], S.X mit Abbildung des Pilgerzeichens, S. 19, 204 und Anhang unter
Beatus.

3 Lexikon [wie Anm.l), Bd.8, Sp.282-283.
4 Der neusten Publikation zu diesem Heiligen, welche die wesentliche frühere Literatur
verzeichnet, entnehme ich die zitierten Passagen: Die Lebensgeschichten der Heiligen
Gallus und Oünar. Aus den lateinischen Viten übersetzt und herausgegeben von JOHANNES

DUFT, Alt-Stiftsbibliothekar. St.Gallen und Sigmaringen 1988.
äRÜSCH, ERNST GERHARD. Tuotilo, Mönch und Künstler. St. Gallen 1953. Mitteilungen
zur vaterländischen Geschichte Bd. XLI, 1. - DUFT, JOHANNES und Rudolf SCHNYDER.
Die Elfenbein-Einbände der Stiftsbibliothek St. Gallen. Beuron 1984, vor allem S.62-75.

8 Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, II: Die Stadt St. Gallen, I, von ERWIN POE-
SCHEL. Basel 1957, S.24-30 mit Abb.21 und 25. - ZIEGLER, ERNST. Siegel und Wappen
der Stadt St.Gallen. In; Gallusstadt. Jahrbuch der Stadt St.Gallen 1979, S.77-97. (Mit
Hinweis auf die Entdeckung des frühesten St. Galler Stadtsiegels durch Otto P. Clavadetscher
1977 an einer Urkunde von 1294 im Stadtarchiv Konstanz.) - Die Talschaft Appenzell
führte vor den Freiheitskriegen einen auf allen Vieren gehenden Bären im 1401 belegten
Siegel, das vereinigte Land Appenzell ab 1403 einen aufrechten Bären. Die Kunstdenkmäler

des Kantons Appenzell lnnerrhoden, von Rainald Fischer. Basel 1984, S.81-86
mit Abb. 104-109. - Das Gemeindesiegel von Herisau 1401 zeigt bereits einen aufrechten
Bären mit geschultertem FIolz, wie es auf derTuotilotafel vorkommt. Die Kunstdenkmäler

des Kantons Appenzell Ausserrhoden, 1, Der Bezirk Hinterland, von EUGEN STEINMANN.

Basel 1973, S.47 und Abb.25.
'Lexikon (wie Anm.l], Bd.8, Sp.268. - Will, ROBERT. Das romanische Elsass. Zodiaque

1966, S. 259-260 und Taf. 123.



Die Tiere der Heiligen 433

6 Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, I, Die Stadt Bern. Stadtbild etc., von PAUL Flo-
FER. Basel 1952, S. 12-17 Siegel mit Abb.20-24. - Zur Dea Artio aus Muri bei Bern vgl.
STAEHEL1N, FELIX. Die Schweiz in römischer Zeit. Basel 19483. S.512 und Abb. 138.

9REINLE, ADOLF. Zur Ikonographie des hl.Fridolin. In: Jahrbuch des Historischen Vereins

des Kantons Glarus. Bd. 55, 1952, S. 222-245, speziell S. 225-227.
10 Eine Publikation durch den Verfasser ist in Vorbereitung.
"STRAUB (wie Anm.l), im Anhang unter Chrischona. - MAURER, François. St.Chri-

schona bei Basel, ehemalige Wallfahrtskirche ob Bettingen. Schweizerische Kunstführer,
Nr. 233. Basel 1978.

12 Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Neue Ausgabe I. Das Amt Entlebuch, von
HEINZ HORAT. Basel 1987, S.206-220 [S.227-228 spezielle Literatur).

'-' MEYER, BRUNO. Die heilige Ita von Fischingen. In: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen

Geschichte. Bd. 112, 1974/75, S.21-98. - Die Kunstdenkmäler des Kantons Thur-
gau, II, Der Bezirk MUnchwilen, von Albert Knoepfli. Basel 1955, S.65-226 Das Kloster

Fischingen. S. 125ff. speziell die lddakapelle.
'" Sankt Meinrad. Zum elften Zentenarium seines Todes 861-1961 herausgegeben von

Benediktinern des Klostes Maria Einsiedeln. Einsiedeln/Zürich/Köln 1961. - Der heilige
Meinrad. Sein Leben und Sterben dargestellt nach 31 Federzeichnungen um 1520. Text
von Dr. P.Joachim Salzgeber, Stiftsarchivar, Einsiedeln. Einsiedeln 1978. - Kluppel,
Theodor. Reichenauer Hagiographie zwischen Walahfrid und Berno. Mit einem Geleitwort

von Walter Berschin. Sigmaringen 1980, S.45-56 Der heilige Meinrad, Einsiedler
und Märtyrer. Vita Menginradi.

15 Straub (wie Anm.l), im Anhang unter Burkard.
16 Gegenwärtig ist uns vor allem die Darstellung des Gesprächs der Eremiten Antonius und

Paulus von 1445 in der Fürstlich-Fürstenbergischen Gemälde-Sammlung in
Donaueschingen und auf Grünewalds Isenheimer Altar um 1512-1516 im Museum Unterlinden
in Colmar, jedesmal mit dem brotbringenden Raben.

17 Zum Basler Relief die neuste stilgeschichtliche Untersuchung mit Datierung in die Mitte
des 12.Jahrhunderts bei Beer, Ellen J. Die stilistische Herkunft der Apostel- und der
Vincentiustafel im Münster zu Basel. In: Wallraf-Richartz-Jahrbuch 36, 1974, S. 23-64. -
Zum Berner St. Vinzenzteppich vgl. Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, IV, Das Berner

Münster von LUC MOJON. Basel 1960, S.406-413 und Abb.417.
18 Lexikon (wie Anm. 11. Band 6, Sp. 260-315. - Lexikon des Mittelalters Bd. 4, Sp. 830-835. -

Die Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, III, Das Kloster Königsfelden, von EMIL MAURER.

Basel 1954, S. 176-193 Franziskusfenster. - Ein kleines Kompendium zu unserer
Frage bietet: Das Tier in der menschlichen Kultur. Flerausgegeben von Josef Frewein.
Zürcher Hochschulforum. Band 5. 1983. Aufschlussreich ist der S. 93-97 abgedruckte Vortrag

von Ernst M.Lang über Dressur und Lernfähigkeit bei Tieren.

1, 3, 6: Schweizerisches Landesmuseum Zürich. - 2: Stadtarchiv St.Gallen. - 4: Stadtarchiv

Säckingen. - 5: Kantonale Denkmalpflege Luzern. - 7: Kantonale Denkmalpflege
Frauenfeld TG. - 8: Stiftsarchiv Einsiedeln. - 9: Stadt- und Münstermuseum Basel. - 10:

Kantonale Denkmalpflege Aarau.

Abbildungsnachweis

Prof. Dr. Adolf Reinle. Alte Zürichstrasse 21, 8122 Pfaffhausen Adresse des Autors


	Die Tiere der Heiligen

