
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 40 (1989)

Heft: 4

Artikel: Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XIIe siècle)

Autor: Michon, Solange

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


384

Solange Michon

Le bestiaire enluminé du Passionnaire
de Weissenau (XIIe siècle]

Le Passionnaire de Weissenau est un recueil de vies et passions de
saints qui date du dernier quart du XIIe siècle et provient de l'abbaye
prémontrée de Weissenau, dans le diocèse de Constance. Il est orné de
nombreuses miniatures, pour la plupart des initiales ornementales
ou historiées, qui sont peuplées d'un riche bestiaire: lions, singes,
serpents, dragons ou monstres divers. Familiers ou insolites, ces

animaux apparaissent tantôt comme des créatures bénéfiques, tantôt
comme des incarnations du Mal, tantôt comme des expressions de

l'étrange, de l'inconnu d'un monde ouvert au seul imaginaire. Par la
diversité de leur forme et de leur signification, ils traduisent, chacun
à sa manière, l'image que les miniaturistes du Passionnaire ont
voulu donner d'une harmonie universelle.

p-te.

%>
1 Sainte Hélène assise
sur un «faldistorium».
Genève, Bibliothèque
Bodmer, cod. 127, f. 53v
[détail).

Bien dans le goût de l'époque romane, qui accueille si volontiers
dans ses chapiteaux, ses portails ou ses enluminures des merveilles
(«mirabilia») au sens médiéval du terme, c'est-à-dire des objets
cl'etonnement, d'admiration ou de crainte, le Passionnaire de
Weissenau réunit un vaste ensemble de créatures insolites.

Exécutées dans le dernier quart du XIIe siècle, les miniatures de ce
manuscrit - qui provient de l'abbaye prémontrée de Saint-Pierre de
Weissenau dans le diocèse de Constance - sont essentiellement
composées d'initiales ornées ou historiées1. Ouvrant les différents chapitres

consacrés à la vie et à la passion d'un saint personnage, elles
illustrent des épisodes hagiographiques ou encore, sans rapport
direct avec le texte, elles semblent ne résulter que de la libre imagination

des artistes.
Dans ce monde enluminé évolue un étrange bestiaire: lions,

singes, serpents, dragons, démons et monstres à face humaine.
Animaux familiers ou fantastiques, tantôt ils s'intègrent au répertoire
décoratif, tantôt ils forment à eux seuls une scène, tantôt encore ils
accompagnent les saints auxquels ils servent parfois d'attribut.

Quelques animaux familiers

Le lion
«Noblesse oblige», le roi des animaux apparaît à neuf reprises dans le
Passionnaire. Dans trois scènes, il est associé à une idée de règne et
de puissance puisqu'il sert d'ornement à un siège d'apparat. Ce

pliant appelé «faldistorium» ou faudesteuil, destiné à des personnages

de haut rang dont la fonction est, entre autres, de rendre la
justice, est occupé dans le manuscrit, par saint Ambroise, saint Valentin
et sainte Hélène. Un très bel exemplaire de ce meuble est conservé
actuellement à l'abbaye de Nonnberg [Salzbourg] et date du XIIe
siècle. Il ressemble étroitement à ceux du Passionnaire: au sommet des

Nos monuments d'art et d'histoire 40/1889 • 4 • p. 384-392



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XIIe siècle) 385

montants du siège sont sculptées des têtes de lions tandis que les

pieds ont la forme de la patte du même animal. Le lion étant déjà en
lui-même un symbole de force et de justice, lorsqu'il se trouve associé,

comme c'est le cas dans ce siège, à une forme en X qui a elle
aussi pour valeur symbolique d'accroître la force, il renforce doublement

l'autorité de celui qui l'utilise2.
Deux lions occupent l'initiale V du folio 67v dans laquelle ils

s'affrontent presque symétriquement. Ce schéma iconographique, qui
s'inscrit d'ailleurs dans une tradition millénaire, figure déjà sur la
célèbre «porte des Lionnes» de la civilisation mycénienne (vers 1250

avant J.-C.]. Plus proche chronologiquement du manuscrit, on
retrouve ces motifs léonins sur les tissus orientaux sassanides, byzantins

ou islamiques3.
Ces étoffes orientales étaient très courantes à l'époque où notre

manuscrit a été exécuté, ornant les autels, enveloppant les corps
saints, ou servant à confectionner les vêtements liturgiques. C'est
largement à l'occasion des croisades qu'elles se sont répandues dans
l'Occident chrétien4, et il est vraisemblable que le miniaturiste a eu
sous les yeux ou en mémoire les décors de ces tissus venus d'Orient.

Le dessin d'un lion appuyé au tronc d'un arbre paraît s'inspirer du
même motif. En le regardant on est presqu'étonné de ne pas trouver
en face de l'animal son reflet disposé symétriquement de l'autre côté
de l'arbre, comme il le serait sur une soierie orientale.

Tous les lions peints dans le Passionnaire présentent un trait
commun: la position de la queue qui passe derrière une patte arrière
pour ensuite se redresser ou traîner à terre. Ce détail iconographique,

véritable leitmotiv de l'art roman, se retrouve en diverses aires
géographiques où il est exécuté aussi bien dans la pierre que sur le
textile ou dans d'autres matériaux5.

S'il est par excellence et universellement symbole de force et de
résurrection, le lion peut aussi revêtir d'autres significations. Ainsi, le

coTtAbimvxpUcdtT: Vtts fctif
fio efdfc

in.imqfrdm.
[iës gaîlgDÏUIS
jatwpatvnm
gprmine*cfc_
1ugbi fanqpu^

msriobi-
Umw-bw

onundus'&difa^

<c3f

m-&*

dui

m".'¦:..

2 «Faldistorium» de
l'abbaye de Nonnberg
(Salzbourg). XIIe siècle.

3 Lions affrontés.
Genève, Bibliothèque
Bodmer, cod.127, f.67v.,
7x9,5 cm.



386 Solange Michon

gfjfjnnniiH-rafw i'clßs fcL'j 4

-te-

IH":

pal«
iruii
loba
*r.

~2s,

Cica fug cos'ubi fïorcnr i
g^inbodirrnù

Po

»tpi
•in

TPTÌ

CJL&&\ y te>- -^\Tll

cw
inm n

-•¦^
cu*

te
»111

te
rf*^*».

MWfe.u

4 Lion soutenant une
initiale T. Genève,
Bibliothèque Bödmet, cod. 127,
f.53., 11,8x8,7 cm.

5 Initiale S ornée d'un
arbre, d'un lion, de deux
singes et d'un personnage.

Genève, Bibliothèque

Bodmer, cod. 127,
f. 117V.. 12x8,8 cm.

6 Saint Vite (ou Guy]
entre deux anges et, à ses
pieds, un lion dompté.
Genève, Bibliothèque
Bodmer, cod. 127, f. 103.,
11x9,9 cm.

7 Détail d'une initiale
avec un singe. Genève,
Bibliothèque Bodmer,
cod. 127, f. 65.

Passionnaire le montre couché sous les pieds de saint Vite où i! évoque

les forces maléfiques et sauvages domptées par la sainteté.
Affronté à l'un de ses semblables, il est une image d'union et d'harmonie

des contraires. Situé au pied d'une initiale qu'il semble soutenir,
sa fonction s'apparente à celle des cariatides ou des atlantes soutenant

le monde6.

Le singe
Le manuscrit possède trois images de singe. Une première fois, il
figure comme grotesque tenant un bouquet et mangeant un pain, au
bas d'une scène historiée. Plus loin, il est représenté en deux
exemplaires, perché dans un arbre et sur le sol en train de manger des

pommes. Il a le corps couvert de poils, ses mains et ses pieds sont
très semblables à ceux des êtres humains et il se tient dans la posi
tlon accroupie bien caractéristique de son espèce.

Quant à la signification exacte que l'enlumineur du Passionnaire
pouvait attacher à cet animal, elle nous a paru difficile à définir, en
l'absence d'indices suffisants puisque ni le texte, ni le contexte
iconographique ne nous éclairent à ce sujet, pas plus d'ailleurs que le
symbolisme, fréquent en iconographie médiévale, du singe comme
figure de l'homme dégradé par ses vices7.

Le serpent
Il est la créature la plus fréquemment représentée dans les miniatures

du codex où il apparaît soit isolé, soit intégré au répertoire
ornemental, soit encore comme élément d'une scène historiée.

Prolongeant ou crachant des rinceaux de feuillages, s'en allant
parfois mordre une autre partie du décor ou s'enroulant le long
d'une hampe d'initiale, le corps souple du serpent se fond avec les
autres éléments du contexte. C'est sous cette forme qu'il apparaît le
plus souvent. S'agit-il d'un serpent végétal, d'un rinceau animal ou
d'une spirale vivante? On ne sait trop...



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XIIe siècle) 387

A lui seul, ou plutôt enlacé à l'un de ses semblables, il forme une
fois la lettre I. Ce motif évoque le caducée antique, traditionnellement

emblème d'Hermès ou de Mercure, symbole clu Logos comme
Verbe créateur ou encore idéogramme de la Paix ou de la Prospérité8.

Mais que signifie-t-il dans le contexte du Passionnaire?
Le titulus qui s'ouvre à l'emplacement de cette enluminure est le

suivant: «Explicit liber primus. Incipit liber secundus de virtutibus
sancti Bonifacii» (Fin du livre premier. Début du livre second concernant

les vertus de saint Boniface]. N'y a-t-il pas un rapport à établir
entre le chiffre 2 des deux textes des vies de saint Boniface et les
deux serpents enroulés? Et sur un plan plus universel, ne faut-il pas
reconnaître dans cette image l'union des deux principes: masculin-
féminin, actif-passif, etc., autrement dit celle de la dualité dans
l'unité ou encore, selon la terminologie alchimique: celle du «solve et
coagula», les deux opérations opposées - division et réunion - qui
marquent le processus de la purification des métaux?9

A ce propos, il paraît plausible, voire probable, que des allusions à

l'alchimie soient contenues dans certaines enluminures du manuscrit,

celles en particulier qui présentent un caractère nettement
emblématique et mystérieuxl0. Etant donné le milieu extrêmement éru-
dit et savant que constituaient les Prémontrés de cette époque,
l'enlumineur a pu se référer à la science alchimique qui se transmettait
alors soit oralement, soit par des textes, soit éventuellement par des

images. La représentation des deux serpents entrelacés est peut-être
le fruit d'une telle inspiration. Le fait que les serpents soient de
couleurs différentes - bleue et verte - suggère fortement l'image de deux
principes contraires qui se rencontrent et fusionnent pour former
l'initiale I, elle-même emblème du Grand-Œuvre, de la réunion des

parties dispersées.
Le serpent n'a cependant pas toujours une signification aussi positive

dans le codex, pas plus d'ailleurs que dans l'ensemble de
l'iconographie médiévale11. 11 incarne aussi le principe du Mal, comme
dans la Tentation d'Adam et d'Eve, ou le résidu de la maladie
exorcisée comme dans la scène de la guérison par saint Siméon le
Stylite.

Dans la première de ces images, Adam et Eve flanquent l'arbre du
Paradis autour duquel s'enroule un énorme serpent bleu à tête
humaine qui forme de son corps l'initiale S.

Quant à la seconde image, elle fait allusion à la légende suivante:
une femme ayant bu une eau impure avait ingéré sans le savoir un
petit serpent qui grossissait dans son ventre et la faisait énormément
souffrir. Saint Siméon découvrit la cause de son mal et la guérit en lui
faisant régurgiter le serpent. L'enlumineur s'est plu à représenter un
serpent énorme sortant de la bouche de cette femme.

Les animaux insolites
Si les lions, les singes ou les serpents font partie d'un univers connu,
bien d'autres créatures plus étranges habitent le Passionnaire. C'est

que le merveilleux médiéval, loin de s'arrêter à des représentations
naturalistes, sait s'entourer d'un monde d'animaux fantastiques.

i.r- te

y
-< -V.JT

8-10 Serpents prenant
diverses formes. Genève,
Bibliothèque Bodmer,
cod. 127, fos.28v, 64v, 51v.

H-illlUHI

'rC

gmßx
pciptc
fïX&OTl

HpTïO

ingrai
urtpfi*
ficauo
one-cBj
icmtm

11 Initiale 1 formée de
deux serpents entrelacés.
Genève, Bibliothèque
Bodmer, cod. 127, f.87v„
10x3,5 cm.



388 Solange MiCHON

cçrfporwdçi ßencrfiéh*ì

i ns\:
hm
icp.SM

m |TC

qu
w
rti^

hm
ifliiébîs uiImt «na flh

i«w ïioflîr riluci ifr

/ rs 1/
mn

3«Bi KTIISI
sSK ror

TTIS
lue
id
eu

'4v\«4

1
^te

1ÏM

"ni

fooiMpïarrfinaclaJstTti

12 Tentation d'Adam et
Eve. Genève, Bibliothèque

Bodmer, cod. 127,
f.257., 9x7 cm.

13 Saint Syméon le
stylite guérissant une
femme. Genève,
Bibliothèque Bodmer, cod. 127,

f.234„ 13,5x10,5 cm.

^^

14 Deux créatures insolites.

Genève, Bibliothèque

Bodmer, cod. 127,
fos.216vet51v.

D'où sort-elle, par exemple, cette créature mi-poisson mi-crabe
qui apparaît au folio 216v, et quel est donc cet oiseau à queue de reptile

représenté au folio 51v?
Le dragon, quant à lui, est un des hôtes les plus fidèles du manuscrit

où il apparaît plus de dix fois12. Le cou allongé, il est pourvu de
deux énormes pattes griffues, d'une paire d'ailes et d'une longue
queue qui s'enroule et, parfois, forme un nœud13. Il est le prototype
même de l'être monstrueux, composé d'éléments hétérogènes
puisqu'il a le corps d'un serpent, la tête et les deux pattes d'un lion et
les ailes d'un grand oiseau. C'est sans doute son caractère fabuleux,
son aspect à la fois redoutable et fascinant, qui a valu au dragon la

popularité dont il a joui auprès des artistes du Moyen Age, et plus
particulièrement ceux de l'époque romane.

Comme la plupart des monstres, les dragons peuvent revêtir deux
significations: l'une positive, qui en fait les gardiens et les protecteurs

du sacré, et l'autre négative où ils incarnent le Mal et l'esprit de
destruction14. Le codex attribue au dragon tantôt l'un tantôt l'autre
de ces aspects. Ainsi, lorsqu'il s'insère dans un thème iconographique

précis comme celui de la psychomachie, le dragon est une
manifestation diabolique; il concrétise la puissance destructive de Satan,
et il doit être combattu au même titre que d'autres bêtes sauvages.
Par contre, lorsqu'il décore une initiale, blotti au milieu d'un entrelacs

végétal, crachant des rinceaux ou mordant une partie de lettre,
le dragon participe, comme les lions ou les serpents de ces mêmes
ornements, à l'image que l'enlumineur veut donner à travers son
œuvre de la variété et de la splendeur de la Création divine où des
êtres insolites ont aussi leur place.



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XIIe siècle)

culëbonor c$g£i infeta 1

vdempu
falujmr

dnmrn
ne-mun
nidore:
penetrai
îiapoto:
eeetain
lo fuo f

e-at

389

»

¦>.^.

r*
-

-?»'

/.-,„¦¦„¦, /-H\teKT

&

ipeams apUcos mros
lirmuniens tiindamr i
irï corroboitiîîs^fotid

15 Initiale R illustrant la
lutte du bien contre le
mal ou «psychomachie».
Genève, Bibliothèque
Bodmer, cod. 127, f. 98.,
10,5x8,5 cm.

Avec les dragons, l'artiste nous fait pénétrer dans un univers où
l'animal est si étroitement lié à l'être humain qu'il peut lui emprunter
diverses parties de son corps et jusqu'à son visage. C'est ainsi que
naissent des êtres complexes et ambigus, situés à mi-chemin entre
l'animal et l'homme, qui évoquent la présence de l'ennemi de
l'humanité: Lucifer, prince des ténèbres, ou celle de l'un de ses
nombreux acolytes. Serpent à tête humaine dans la Tentation d'Adam et
d'Eve, monstre cornu et poilu ligoté par sainte Julienne, corbeau ou
hydre à trois têtes s'échappant de la bouche d'un exorcisé sont



390 Solange M ichon

jftje'

teCSTlf »

jÉ:> >dw«.

..-*

'

¦

>'

-î'-^-î": i

Mfgpfiri«f!S$
16 Dragon crachant des
feuillages et formant une
initiale A. Genève,
Bibliothèque Bodmer, cod. 127,
f. 179v., 7x5 cm.

^
¦».,.

\!
\;;;( fö'-*Z§?&

17 Démon ligoté par
sainte Julienne. Genève,
Bibliothèque Bodmer,
cod. 127, f. 44V.

18 Détail montrant deux
exorcisés. Genève,
Bibliothèque Bodmer, cod. 127,
fos.191 et 146v.

autant de figurations qui font partie du vaste répertoire des diables
et des diableries du Moyen Age15.

Deux initiales sont très représentatives à cet égard (Kg.21 et
couverture). Sur la première, un dragon a le front orné d'un panache et
sa queue nouée se termine par un masque humain grimaçant et
tirant la langue. Ce motif a été relevé par Dodwell dans des manuscrits

anglais du XIIe s. et remonterait, selon cet auteur, aux images de
méduses antiques présentes sur divers objets comme des
monnaies 16. Quant à la signification de la langue tirée qui est, selon François

Garnier, «signe de sentiments mauvais, d'impiété, d'idolatrie, de
satanisme», elle s'inscrit parfaitement dans ce contexte17.

Sur la seconde enluminure, un monstre bicéphale et barbu pointe
l'index de chacune de ses mains en direction de son front; portant
des sabots en guise de pieds, il chevauche un dragon lui aussi

pourvu de deux têtes dont chacune dévore un lapin18. La couleur de
son corps est bleue. Cette dernière caractéristique remonte
probablement à l'époque paléochrétienne où certains anges «atmosphériques»

étaient peints de cette couleur, attribuée plus tard aux anges
déchus et au prince des ténèbres. Au VIe siècle déjà, dans la mosaïque

de San Apollinare Nuovo de Ravenne représentant le jugement
des Nations, l'ange bleu figure à gauche du Christ, à proximité des
boucs, et donc du côté des mauvais.

Dans les deux cas, l'être représenté est un amalgame d'éléments
hétéroclites qui en renforcent la laideur et évoquent les attributs de
Satan comme principe de division, de passion charnelle et d'obscurité.

Les textes s'ouvrant à ces endroits confirment par les mots ce

que l'image démontre: «In illis temporibus inmanis persecutio fuit
christianis ut thurificarent sub diocletiano et maximiano sceleratlssi-
mis imperatoribus...» (En ce temps-là, il y avait une persécution
cruelle contre les chrétiens afin qu'ils offrent de l'encens aux idoles,
sous les empereurs très criminels Dioclétien et Maximien...) et, au folio

190v: « Viam igitur inverse carnis ingresso pontifici hermanno
successif venerabilis bruno... Velut Lucifer...» (Alors donc que le pontife
Hermannus était engagé dans la voie de la chair pervertie, lui a
succédé le vénérable Bruno... Ainsi Lucifer...]. Les mots: «Viam inverse
carnis» prennent un relief d'autant plus frappant qu'ils sont placés en
face du monstre bicéphale et que le nom de Lucifer vient aussitôt
leur faire écho.

La merveille médiévale n'est pourtant pas toujours démoniaque;
elle traduit aussi l'inconnu, l'extraordinaire. Ainsi, elle met en image
les peuples exotiques qui, selon les croyances de l'époque, vivent
aux confins de la terre et possèdent des particularités bizarres19. Ils
sont par exemple pourvus d'une tête de chien, ont un visage au
milieu du buste ou encore possèdent un pied énorme qui leur sert à

s'abriter du soleil20. Une de ces créatures, un sciapode, peinte au folio

244, soutient d'une main son pied-parasol tandis que l'autre bras
s'accroche à un être composite, mélange de dragon, d'homme et de

serpent. Ce motif, appelé aussi «pied d'ombre», se retrouve entre
autres dans les Canons de la Bible de Saint Bénigne où le pied du

personnage est d'une taille gigantesque21.



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XIIe siècle) 391

A -/^¦-%,Jtete'^

\§M\ r^i*>^%

JSL

^
Ôffi

ino fèmp
prdumr
llPddÔj»..

dorando.
uruse.
(gprdw
analitv/
'irftBiar
* ^ <

ungnrr
ipraw

fóuflirffl

.ìvTcdm
ypftfl«"-

iW3

Hill (M »Il

Incij:
KWlIlSTl

rrnctw
mimo.

Pour l'iconographe, la présence d'un animal est parfois le signe de
reconnaissance qui permet d'identifier un personnage ou une scène,
l'animal jouant alors le rôle d'attribut: telle la colombe nimbée de
saint Grégoire ou le lion dompté sous les pieds de saint Vite. Ces motifs

animaliers apportent une confirmation de la sainteté du personnage

et de sa puissance surnaturelle.
Bêtes fantastiques ou familières, monstres pacifiques ou démons

maléfiques, tous reflètent, chacun à sa manière, l'image que les
miniaturistes du passionnaire de Weissenau veulent donner d'une
harmonie universelle à laquelle participent toutes les créatures.
L'admirable symbiose des quatre règnes de la création: le minéral (représenté

en «filigrane» à travers les décors géométriques], le végétal,
l'animal et l'humain, la multiplicité indéfinie de leurs combinaisons
possibles et de leurs manifestations réelles, la richesse du symbolisme

caché derrière leur représentation: tels sont les grands thèmes
que les illustrations du Passionnaire de Weissenau ont, à travers leur
bestiaire, mis en image pour la joie et l'édification des hommes du
Moyen Age comme pour ceux d'aujourd'hui.

Das Weissenauer Passionale, eine Sammlung von Heiligenviten und
Märtyrergeschichten aus dem letzten Viertel des 12.Jahrhunderts,
stammt aus der Prämostratenserabtei Weissenau in der Diözese
Konstanz. In diesem Passionale finden sich zahlreiche ornamentale
Initialen wie auch solche mit Figurenschmuck, oft ein reichhaltiges
Bestiarium mit Löwen, Affen, Schlangen, Drachen und verschiedenen

Monstern. Diese bald vertrauten, bald ungewohnten Tiere
verkörpern einmal das Gute, einmal das Böse, ein anderes Mal das
Sonderbare und ab und zu das Unbekannte einer nur der Phantasie
zugänglichen Welt. Die Unterschiedlichkeit ihrer Bedeutung und
Formen widerspiegelt das Bild von der universellen Flarmonie, das die
Miniaturisten dieses Passionales vermitteln wollten.

19 Détail montrant un
sciapode s'accrochant à

une autre créature insolite.

Genève, Bibliothèque
Bodmer, cod. 127, f. 244.

20 Sciapode, Dijon,
Bibliothèque Municipale,
Ms. 2,1405 (détail).

21 Initiale I formée par
un dragon dont la queue
se termine par un masque

grimaçant. Genève,
Bibliothèque Bodmer,
cod. 127, f.61., 13,4x2,4 cm.

Zusammenfassung

Il Passionarlo di Weissenau, una raccolta di vite e di passioni di santi,
data dell'ultimo quarto del Duecento e proviene dall'abbazia premo-
stratense di Weissenau nella diocesi di Costanza. Numerose minia-

RiassLinto



392 Solange MiCHON

Notes

ture l'ornano, per lo più iniziali ornamentali o istoriate con un bestiario

multiforme di leoni, scimmie, serpenti, draghi e diversi mostri.
Questi animali, familiari o insoliti, appaiono ora come creature benefiche,

ora come incarnazioni del Male, ora come espressioni dello
strano e sconosciuto di un mondo aperto al solo immaginario. Tradiscono

per la diversità delle forme e significati, ognuno a suo modo,
l'immagine dell'armonia universale che i miniaturisti di questo
Passionarlo vollero dare.

1 Ce manuscrit est actuellement conservé à la Bibliothèque Bodmer de Cologny, près de
Genève, où il porte la cote: Cod. Bodmer 127. L'article qui suit, présente quelques
aspects traités dans la thèse de doctorat soutenue par l'auteur en juin 1988, qui fera l'objet
d'une prochaine publication plus complète sous le titre: «Le Grand Passionnaire
enluminé de Weissenau et son scriptorium autour de 1200».

2 Pour plus de détails sur le symbolisme de ce siège et des lions croisés, voir: Beigbeder,
OLIVIER. Lexique des symboles. La Pierre-qui-Vire 1969, p.292-294 et BURCKHARDT,
TITUS. Principes et méthodes de l'Art sacré. Lyon 1955, p. 128-130.

3 Ces étoffes, souvent de soie, sont difficiles à dater, et leur provenance reste parfois incertaine,

étant donné que les Byzantins ont souvent repris des motifs sassanides et que ces
derniers sont largement entrés dans l'art du textile islamique. Voir à ce sujet: Godard,
ANDRÉ. L'art de l'Iran. Paris 1962, p.247-257.

1 Ainsi, selon Emile Mâle [L'art religieux du XIIe siècle en France. Paris, p.343): «Jamais les
tissus orientaux ne furent plus abondants en France qu'au temps des Croisades.»

5 Voir, entre autres: Le socle en pierre du trône abbatial de la Basilique San Nicola à Bari;
reproduit dans: Decker, H. L'Art roman. Paris 1958, fig. 185. - La bordure de la tapisserie
de Bayeux; reproduite dans: PARISSE, MICHEL. La Tapisserie de Bayeux. Un documentaire

du XIe siècle. Vitry-sur-Seine 1983, fig. 103. - Le relief émaillé représentant Samson
et le lion sur l'autel de Nicolas de Verdun à Klosterneuburg; reproduit clans: BUSCHHAU-
SEN, HELMUT. Der Verduner Altar: das Emaüwerk des Nikolaus von Verdun im Stift
Klosterneuburg. Vienne 1980, fig. 36.

6 Le symbolisme du lion est si riche et complexe qu'il ne peut être qu'abordé superficiellement

ici. Pour de plus amples informations, se référer par exemple à: BEIGBEDER (op.
cit. note 2, p.280-289). CHAMPEAUX, GÉRARD DE; STERCKX, SÉBASTIEN. Le Monde des
symboles. La Pierre-qui-Vire 1972, p.273-279. CHARBONNEAU-LASSAY, L. Le Bestiaire
du Christ. Bruges 1940, p. 35-53.

'Sur le symbolisme du singe, voir par exemple: CHEVALIER, JEAN; GHEERBRANT,
ALAIN. Dictionnaire des symboles. Paris 1974, IV, p. 206-211.

8 Voir à ce sujet: Charbonneau-LASSAY (op.cit. note 6, p.780-802).
9 Voir: CHEVALIER et GHEERBRANT [op.cit. note 7,1, p.246] et BURCKHARDT, TITUS.

Alchimie, sa signification et son image du monde. Bâle 1974, p. 45 et 132-137.
10 Voir notamment les initiales des folios 64v. 117v (fig.). 190v ifig.l et 261.
11 Sur le symbolisme du serpent, voir entre autres: BEIGBEDER (op. cit. note 2, p.381-398).

CHAMPEAUX et STERCKX (op. cit. note 6, p. 255-256, 271-273, 304-305).
12 On le trouve aux folios suivants: 2, 51v. 52, 61, 62, 66, 98, 120v, 122v, 131v, 148,165v, 179v,

190v, 191v et 244.
13 Pour le motif de la queue nouée, voir folios 52, 61, 165v et 262.
'»Pour ce symbolisme, voir: CHEVALIER et GHEERBRANT (op.cit. note 7, II, p.211-215.
15 Voir entre autres: BEIGBEDER (op.cit. note 2, p.59-66).
16 DODWELL, CH. R. The Canterbury School of Illumination. Cambridge 1954, ng.40c-f.
17 GARNIER, François. Le Langage de l'image au Moyen Age. Signification et Symbolique.

Paris 1982, p. 137.
18 Au Moyen Age, le lapin est souvent une image de la luxure, ce qui est sans doute le cas

ici, où il est représenté en bien mauvaise compagnie...
19 Une page étonnante d'un manuscrit conservé à la British Library de Londres [Ms. Harley

2799, f.243) représente ces peuples étranges et monstreux. Elle provient d'ailleurs d'un
autre scriptorium prémontré, celui d'Arnstein en Rhénanie. Cette image est reproduite
dans: LE GOFF, JACQUES. La Civilisation de l'Occident médiéval. Paris 1977, fig. 151.

20 A propos des sciapodes voir: L.ECOUTEUX, CLAUDE. Les monstres dans la littérature
allemande du Moyen Age. Göppingen 1982, II, p. 149-152.

21 Pour un autre exemple de sciapode, voir le chapiteau de l'église de Saint Parize (Nièvre]
reproduit dans: CHAMPEAUX et STERCKX (op.cit. note 6, fig. 77).

Sources
des illustrations

Adresse de l'auteur

3, 11, 21, couverture: V.Siffert et Y.Siza, Genève. - 1, 2,

Chambésy.

Dr Solange Miction, Cornillons 30, 1292 Chambésy

4-10, 12-18, 19, 20: S. Miction,


	Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XIIe siècle)

