Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmaler : Mitteilungsblatt fur die Mitglieder der
Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments

d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de I'Art en Suisse = | nostri monumenti storici : bollettino per i membiri

della Societa di Storia dell’Arte in Svizzera
Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 40 (1989)

Heft: 4

Artikel: Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (Xlle siécle)
Autor: Michon, Solange

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-393797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-393797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

384

1 Sainte Héléne assise

sur un «faldistoriump.
Geneéve, Bibliotheque
Bodmer, cod. 127, {.53v
(détail).

SOLANGE MICHON

Le bestiaire enluminé du Passionnaire
de Weissenau (XII€ siecle)

Le Passionnaire de Weissenau est un recueil de vies et passions de
saints qui date du dernier quart du XII® siécle et provient de l'abbaye
prémontrée de Weissenau, dans le diocése de Constance. Il est orné de
nombreuses miniatures, pour la plupart des initiales ornementales
ou historiées, qui sont peuplées d’'un riche bestiaire: lions, singes, ser-
pents, dragons ou monstres divers. Familiers ou insoliles, ces ani-
mauxr apparaissent tantét comme des créatures bénéfiques, tantot
comme des incarnations du Mal, tantdot comme des expressions de
l'étrange, de l'inconnu d’'un monde ouvert au seul imaginaire. Par la
diversité de leur forme et de leur signification, ils traduisent, chacun
a sa maniére, l'image que les miniaturistes du Passionnaire ont
voulu donner d’une harmonie universelle.

Bien dans le gott de I'époque romane, qui accueille si volontiers
dans ses chapiteaux, ses portails ou ses enluminures des merveilles
(«mirabilia») au sens meédiéval du terme, c'est-a-dire des objets
d'étonnement, d'admiration ou de crainte, le Passionnaire de Weis-
senau réunit un vaste ensemble de créatures insolites.

Exécutées dans le dernier quart du XII° siécle, les miniatures de ce
manuscrit — qui provient de I'abbaye prémontrée de Saint-Pierre de
Weissenau dans le diocese de Constance - sont essentiellement com-
posées d'initiales ornées ou historiées!, Ouvrant les differents chapi-
tres consacrés a la vie et a la passion d'un saint personnage, elles il-
lustrent des épisodes hagiographiques ou encore, sans rapport di-
rect avec le texte, elles semblent ne résulter que de la libre imagina-
tion des artistes.

Dans ce monde enluminé évolue un étrange bestiaire: lions,
singes, serpents, dragons, démons et monstres a face humaine. Ani-
maux familiers ou fantastiques, tantét ils s'intégrent au répertoire dé-
coratif, tantot ils forment a eux seuls une scene, tantot encore ils ac-
compagnent les saints auxquels ils servent parfois d'attribut.

Quelques animaux familiers

Le lion

«Noblesse oblige», le roi des animaux apparait a neuf reprises dans le
Passionnaire. Dans trois scénes, il est associé a une idée de régne et
de puissance puisquil sert d'ornement & un siege dapparat. Ce
pliant appelé «faldistorium» ou faudesteuil, destiné a des person-
nages de haut rang dont la fonction est, entre autres, de rendre la jus-
tice, est occupé dans le manuscrit, par saint Ambroise, saint Valentin
et sainte Hélene. Un treés bel exemplaire de ce meuble est conservé
actuellement a 'abbaye de Nonnberg (Salzbourg) et date du XII® sié-
cle. Il ressemble étroitement a ceux du Passionnaire: au sommet des

Nos monuments d'art et d'histoire 40/1989 - 4 - p. 384-392



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XII€ sieécle)

montants du siege sont sculptées des tétes de lions tandis que les
pieds ont la forme de la patte du méme animal. Le lion étant déja en
lui-méme un symbole de force et de justice, lorsqu'il se trouve asso-
cié, comme c'est le cas dans ce siege, a une forme en X qui a elle
aussi pour valeur symbolique d'accroitre la force, il renforce double-
ment l'autorité de celui qui l'utilise?.

Deux lions occupent l'initiale V du folio 67v dans laquelle ils s'af-
frontent presque symeétriquement. Ce schéma iconographique, qui
s'inscrit d'ailleurs dans une tradition millénaire, figure déja sur la cé-
lebre «porte des Lionnes» de la civilisation mycénienne (vers 1250
avant J.-C.]. Plus proche chronologiquement du manuscrit, on re-
trouve ces motifs 1€onins sur les tissus orientaux sassanides, byzan-
tins ou islamiques?.

Ces étoffes orientales étaient tres courantes a I'époque ou notre
manuscrit a été exécuté, ornant les autels, enveloppant les corps
saints, ou servant a confectionner les vétements liturgiques. C'est lar-
gement a l'occasion des croisades qu'elles se sont répandues dans
I'Occident chrétien?, et il est vraisemblable que le miniaturiste a eu
sous les yeux ou en mémoire les décors de ces tissus venus d Orient.

Le dessin d'un lion appuyé au tronc d'un arbre parait s'inspirer du
meme motif. En le regardant on est presqu’étonné de ne pas trouver
en face de l'animal son reflet disposé symétriquement de l'autre coté
de l'arbre, comme il le serait sur une soierie orientale.

Tous les lions peints dans le Passionnaire présentent un trait com-
mun: la position de la queue qui passe derriére une patte arriere
pour ensuite se redresser ou trainer a terre. Ce détail iconographi-
que, véritable leitmotiv de l'art roman, se retrouve en diverses aires
geéographiques ou il est exécuté aussi bien dans la pierre que sur le
textile ou dans d'autres matériaux?®.

§'il est par excellence et universellement symbole de force et de
résurrection, le lion peut aussi reveétir d'autres significations. Ainsi, le

2 «Faldistorium» de
I'abbaye de Nonnberg
(Salzbourg). XII€ siecle.

3 Lions affrontés.
Geneve, Bibliotheque
Bodmer, cod. 127, f.67v.,
7%9,5 cm.



386

4 Lion soutenant une
initiale T. Genéve, Biblio-
théeque Bodmer, cod. 127,
f.53.,11,8x8,7 cm.

5 Initiale S ornée d'un
arbre, d'un lion, de deux
singes et d'un person-
nage. Geneve, Bibliothe-
que Bodmer, cod. 127,
f.117v., 12x8,8 cm.

6 Saint Vite (ou Guy)
entre deux anges et, a ses
pieds, un lion dompté.
Geneve, Bibliothéque
Bodmer, cod.127,1.103.,
11x9,9 cm.

7 Détail d’'une initiale

avec un singe. Genéve,
Bibliotheque Bodmer,
cod. 127, f.65.

SOLANGE MICHON

Passionnaire le montre couché sous les pieds de saint Vite ou il évo-
que les forces maléfiques et sauvages domptées par la saintete. Af-
fronté a I'un de ses semblables, il est une image dunion et d’harmo-
nie des contraires. Situé au pied d'une initiale qu'il semble soutenir,
sa fonction s'apparente a celle des cariatides ou des atlantes soute-
nant le monde®.

Le singe

Le manuscrit possede trois images de singe. Une premiére fois, il fi-
gure comme grotesque tenant un bouquet et mangeant un pain, au
bas d'une scéne historiée. Plus loin, il est représenté en deux exem-
plaires, perché dans un arbre et sur le sol en train de manger des
pommes. Il a le corps couvert de poils, ses mains et ses pieds sont
trés semblables a ceux des étres humains et il se tient dans la posi-
tion accroupie bien caractéristique de son espece.

Quant a la signification exacte que I'enlumineur du Passionnaire
pouvait attacher a cet animal, elle nous a paru difficile a définir, en
l'absence d’indices suffisants puisque ni le texte, ni le contexte icono-
graphique ne nous éclairent a ce sujet, pas plus d'ailleurs que le sym-
bolisme, fréquent en iconographie meédiévale, du singe comme fi-
gure de 'homme dégradé par ses vices’.

Le serpent
Il est la créature la plus fréquemment représentée dans les minia-
tures du codex ou il apparait soit isolé, soit intégré au répertoire or-
nemental, soit encore comme élément d'une scéne historiée.
Prolongeant ou crachant des rinceaux de feuillages, s'en allant
parfois mordre une aufre partie du décor ou s'enroulant le long
dune hampe d'initiale, le corps souple du serpent se fond avec les
autres éléments du contexte. C'est sous cette forme qu'il apparait le
plus souvent. S'agit-il dun serpent végeétal, dun rinceau animal ou
d'une spirale vivante? On ne sait trop...



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XI1° siécle)

A lui seul, ou plutét enlace a l'un de ses semblables, il forme une
fois la lettre I. Ce motif évoque le caducée antique, traditionnelle-
ment embleme d'Hermes ou de Mercure, symbole du Logos comme
Verbe créateur ou encore idéogramme de la Paix ou de la Prospé-
rité®. Mais que signifie-t-il dans le contexte du Passionnaire?

Le titulus qui s'ouvre a 'emplacement de cette enluminure est le
suivant: «Explicit liber primus. Incipit liber secundus de virtutibus
sancti Bonifacii» (Fin du livre premier. Début du livre second concer-
nant les vertus de saint Boniface). N'y a-t-il pas un rapport a établir
entre le chiffre 2 des deux textes des vies de saint Boniface et les
deux serpents enroulés? Et sur un plan plus universel, ne faut-il pas
reconnaitre dans cette image 'union des deux principes: masculin-
féminin, actif-passif, etc., autrement dit celle de la dualité dans
I'unité ou encore, selon la terminologie alchimique: celle du «solve et
coagula», les deux opérations opposées — division et réunion — qui
marquent le processus de la purification des métaux??

A ce propos, il parait plausible, voire probable, que des allusions a
l'alchimie soient contenues dans certaines enluminures du manus-
crit, celles en particulier qui présentent un caractere nettement em-
blématique et mystérieux '°. Etant donné le milieu extrémement éru-
dit et savant que constituaient les Prémontrés de cette époque, l'en-
lumineur a pu se référer a la science alchimique qui se transmettait
alors soit oralement, soit par des textes, soit éventuellement par des
images. La représentation des deux serpents entrelacés est peut-étre
le fruit d'une telle inspiration. Le fait que les serpents soient de cou-
leurs différentes — bleue et verte — suggére fortement I'image de deux
principes contraires qui se rencontrent et fusionnent pour former
l'initiale I, elle-méme embleme du Grand-(Euvre, de la réunion des
parties dispersées.

Le serpent n'a cependant pas toujours une signification aussi posi-
tive dans le codex, pas plus d'ailleurs que dans I'ensemble de l'icono-
graphie mediévale!'. Il incarne aussi le principe du Mal, comme
dans la Tentation d'Adam et d'Eve, ou le résidu de la maladie
exorcisee comme dans la scene de la guérison par saint Siméon le
Stylite.

Dans la premiére de ces images, Adam et Eve flanquent I'arbre du
Paradis autour duquel s’enroule un énorme serpent bleu a téte hu-
maine qui forme de son corps l'initiale S.

Quant a la seconde image, elle fait allusion a la legende suivante:
une femme ayant bu une eau impure avait ingéré sans le savoir un
petit serpent qui grossissait dans son ventre et la faisait énormément
souffrir. Saint Siméon découvrit la cause de son mal et la guérit en lui
faisant régurgiter le serpent. L'enlumineur s’est plu a représenter un
serpent énorme sortant de la bouche de cette femme.

Les animaux insolites

Si les lions, les singes ou les serpents font partie d'un univers connu,
bien d'autres créatures plus étranges habitent le Passionnaire. C'est
que le merveilleux meédiéval, loin de s’arréter a des représentations
naturalistes, sait s'entourer d'un monde d’animaux fantastiques.

8-10 Serpents prenant
diverses formes. Genéve,
Bibliotheque Bodmer, '
cod. 127, fos. 28v, 64v, 51v.

11 Initiale [ formée de
deux serpents entrelaceés.
Genéve, Bibliotheque
Bodmer, cod. 127, £.87v.,
10%3,5 cm.



388 SOLANGE MICHON

12 Tentation d'Adam et D'ou sort-elle, par exemple, cette créature mi-poisson mi-crabe
E"e‘g‘z‘e""’* 3’3]1;’;;18‘ qui apparait au folio 216v, et quel est donc cet oiseau a queue de rep-
ue podamer, cod. 2/, 5 L 7 5 . )

;”}257_, P——— tile représenté au folio 51v?

Le dragon, quant a lui, est un des hotes les plus fidéles du manus-
13 Saint Syméon le : N - sooe 1o ‘ P
ot s ) crit ou il apparait plus dg dix 101% . Le cou ali’o.nge, il es’t pourvu de
fernme. Genéve, Biblio- deux énormes pattes griffues, d'une paire d'ailes et d'une longue
théque Bodmer, cod. 127, gueue qui s'enroule et, parfois, forme un nceud 2. 1 est le prototype
1.234., 13,5x10,5 cm. ~ ’ N P v o2 L s N
meéme de l'étre monstrueux, composé d'éléments heétérogenes
puisqu’ii a le corps d'un serpent, la téte et les deux pattes d'un lion et
les ailes d'un grand oiseau. C'est sans doute son caractere fabuleux,
g
son aspect a la fois redoutable et fascinant, qui a valu au dragon la
popularité dont il a joui auprées des artistes du Moyen Age, et plus
particulierement ceux de I'époque romane.
Comme la plupart des monstres, les dragons peuvent revetir deux

destruction !4, Le codex attribue au dragon tantot I'un tantot l'autre
de ces aspects. Ainsi, lorsqu’il s'insére dans un theme iconographi-
que précis comme celui de la psychomachie, le dragon est une mani-
festation diabolique; il concrétise la puissance destructive de Satan,
et il doit étre combattu au méme titre que d'autres bétes sauvages.
S Par contre, lorsqu’il décore une initiale, blotti au milieu d'un entre-

.‘? lacs végétal, crachant des rinceaux ou mordant une partie de lettre,

le dragon participe, comme les lions ou les serpents de ces mémes

14 Deux créaturesinso-  ornements, a l'image que l'enlumineur veut donner a travers son
lites. Geneve, Bibliothe- )y re de la variété et de la splendeur de la Création divine ou des

que Bodmer, cod. 127, N ; 3 .
fos.216v et 51v. étres insolites ont aussi leur place.

J‘g) significations: 1'une positive, qui en fait les gardiens et les protec-
) teurs du sacré, et 'autre négative ou ils incarnent le Mal et I'esprit de



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XII® siécle) 389

15 Initiale R illustrant la
lutte du bien contre le
mal ou «psychomachie».
Geneve, Bibliotheque
Bodmer, cod. 127, .98.,
10,5x8,5 cm.

Avec les dragons, l'artiste nous fait pénétrer dans un univers ou
I'animal est si étroitement lié a I'étre humain qu'il peut lui emprunter
diverses parties de son corps et jusqu'a son visage. C'est ainsi que
naissent des étres complexes et ambigus, situés a mi-chemin entre
I'animal et 'homme, qui évoquent la présence de I'ennemi de 'hu-
manité: Lucifer, prince des ténebres, ou celle de 'un de ses nom-
breux acolytes. Serpent a téte humaine dans la Tentation d’Adam et
d’Eve, monstre cornu et poilu ligoté par sainte Julienne, corbeau ou
hydre a trois tétes s'échappant de la bouche dun exorcisé sont



16 Dragon crachant des
feuillages et formant une
initiale A. Genéve, Biblio-
theque Bodmer, cod. 127,
f.179v., 7x5 cm.

17 Deémon ligoté par
sainte Julienne. Geneéve,
Bibliotheque Bodmer,
cod. 127, 1.44v,

18 Deétail montrant deux
exorcisés. Genéve, Biblio-
théque Bodmer, cod.127,
fos. 191 et 146v.

SOLANGE MICHON

autant de figurations qui font partie du vaste répertoire des diables
et des diableries du Moyen Age's.

Deux initiales sont tres representatives a cet égard (fig.21 et cou-
verture). Sur la premiére, un dragon a le front orné d'un panache et
sa queue nouée se termine par un masque humain grimacant et ti-
rant la langue. Ce motif a été relevé par Dodwell dans des manus-
crits anglais du XIi® s. et remonterait, selon cet auteur, aux images de
meduses antiques présentes sur divers objets comme des mon-
naies'¢. Quant a la signification de la langue tirée qui est, selon Fran-
cois Garnier, «signe de sentiments mauvais, d'impiété, d’idélatrie, de
satanisme», elle s’inscrit parfaitement dans ce contexte V.

Sur la seconde enluminure, un monstre bicéphale et barbu pointe
l'index de chacune de ses mains en direction de son front; portant
des sabots en guise de pieds, il chevauche un dragon lui aussi
pourvu de deux tétes dont chacune dévore un lapin . La couleur de
son corps est bleue. Cette derniere caracteristique remonte proba-
blement a I'éepoque paléochrétienne ou certains anges «atmosphé-
riques» étaient peints de cette couleur, attribuée plus tard aux anges
déchus et au prince des ténebres. Au VI® siecle déja, dans la mosai-
que de San Apollinare Nuovo de Ravenne représentant le Jugement
des Nations, I'ange bleu figure a gauche du Christ, a proximité des
boucs, et donc du coté des mauvais.

Dans les deux cas, I'étre représenté est un amalgame d'éléments
heétéroclites qui en renforcent la laideur et évoquent les attributs de
Satan comme principe de division, de passion charnelle et d'obscu-
rité. Les textes s'ouvrant a ces endroits confirment par les mots ce
que limage démontre: «In illis temporibus inmanis persecutio fuit
christianis ut thurificarent sub diocletiano et maximiano sceleratissi-
mis imperatoribus...» (En ce temps-la, il y avait une persécution
cruelle contre les chrétiens afin qu'ils offrent de I'encens aux idoles,
sous les ernpereurs trés criminels Dioclétien et Maximien...) et, au fo-
Yio 190v: « Viam igitur inverse carnis ingressc pentifici hermanno suc-
cessit venerabilis bruno... Velut Lucifer...» [Alors donc que le pontife
Hermannus était engagé dans la voie de la chair pervertie, lui a suc-
cédé le vénérable Bruno... Ainsi Lucifer...]. Les mots: «Viam inverse
carnis» prennent un relief d’autant plus frappant qu'ils sont placés en
face du monstre bicéphale et que le nom de Lucifer vient aussitot
leur faire echo.

La merveille médiévale n'est pourtant pas toujours démoniaque;
elle traduit aussi I'inconnu, I'extraordinaire. Ainsi, elle met en image
les peuples exotiques qui, selon les croyances de 'é¢poque, vivent
aux confins de la terre et possédent des particularités bizarres ', Ils
sont par exemple pourvus d'une téte de chien, ont un visage au mi-
lieu du buste ou encore possedent un pied énorme qui leur sert a
s'abriter du soleil?. Une de ces créatures, un sciapode, peinte au fo-
lio 244, soutient dune main son pied-parasol tandis que l'autre bras
s'accroche a un étre composite, melange de dragon, dhomme et de
serpent. Ce motif, appelé aussi «pied d'ombre», se retrouve entre
autres dans les Canons de la Bible de Saint Benigne ou le pied du
personnage est d'une taille gigantesque 2.



Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau [(XII® siécle)

5\/’\
5]

Pour l'iconographe, la présence d'un animal est parfois le signe de
reconnaissance qui permet d'identifier un personnage ou une scéne,
l'animal jouant alors le role dattribut: telle la colombe nimbeée de
saint Grégoire ou le lion dompté sous les pieds de saint Vite. Ces mo-
tifs animaliers apportent une confirmation de la sainteté du person-
nage et de sa puissance surnaturelle.

Bétes fantastiques ou familieres, monstres pacifiques ou démons
maléfiques, tous refletent, chacun a sa maniére, l'image que les
miniaturistes du passionnaire de Weissenau veulent donner d'une
harmonie universelle a laquelle participent toutes les creatures. L'ad-
mirable symbiose des quatre régnes de la création: le minéral (repré-
senté en «filigrane» a travers les décors géometriques), le vegeétal,
I'animal et 'humain, la multiplicité indéfinie de leurs combinaisons
possibles et de leurs manifestations réelles, la richesse du symbo-
lisme caché derriere leur représentation: tels sont les grands themes
que les illustrations du Passionnaire de Weissenau ont, a travers leur
bestiaire, mis en image pour la joie et I'édification des hommes du
Moyen Age comme pour ceux d'aujourd’hui.

Das Weissenauer Passionale, eine Sammlung von Heiligenviten und
Martyrergeschichten aus dem letzten Viertel des 12.Jahrhunderts,
stammt aus der Pramostratenserabtei Weissenau in der Diozese
Konstanz. In diesem Passionale finden sich zahlreiche ornamentale
Initialen wie auch solche mit Figurenschmuck, oft ein reichhaltiges
Bestiarium mit Lowen, Affen, Schlangen, Drachen und verschiede-
nen Monstern. Diese bald vertrauten, bald ungewohnten Tiere ver-
korpern einmal das Gute, einmal das Bose, ein anderes Mal das Son-
derbare und ab und zu das Unbekannte einer nur der Phantasie zu-
ganglichen Welt. Die Unterschiedlichkeit ihrer Bedeutung und For-
men widerspiegelt das Bild von der universellen Harmonie, das die
Miniaturisten dieses Passionales vermitteln wollten.

Il Passionario di Weissenau, una raccolta di vite e di passioni di santi,
data dell'ultimo quarto del Duecento e proviene dall'abbazia premo-
stratense di Weissenau nella diocesi di Costanza. Numerose minia-

391

CREERN dag LT
A

19 Détail montrant un
sciapode s’accrochant a
une autre créature inso-
lite. Genéve, Bibliotheque
Bodmer, cod. 127, {.244.

20 Sciapode, Dijon,
Bibliotheque Municipale,
Ms. 2, .405 [détail).

21 Initiale I formée par
un dragon dont la queue
se termine par un mas-
que grimacant. Genéve,
Bibliothéque Bodmer,
cod.127,{.61.,13,4x2,4 cm.

Zusammenfassung

Riassunto



392

Notes

Sources
des illustrations

Adresse de 'auteur

SOLANGE MICHON

ture l'ornano, per lo piu iniziali ornamentali o istoriate con un bestia-
rio multiforme di leoni, scimmie, serpenti, draghi e diversi mostri.
Questi animali, familiari o insoliti, appaiono ora come creature bene-
fiche, ora come incarnazioni del Male, ora come espressioni dello
strano e sconosciuto di un mondo aperto al solo immaginario. Tradi-
scono per la diversita delle forme e significati, ognuno a suo modo,
I'immagine dell'armonia universale che i miniaturisti di questo Pas-
sionario vollero dare.

' Ce manuscrit est actuellement conservé a la Bibliotheque Bodmer de Cologny, pres de
Genéve, ou il porte la cote: Cod. Bodmer 127. L'article qui suit, présente quelques as-
pects traités dans la thése de doctorat soutenue par l'auteur en juin 1988, qui fera I'objet
d'une prochaine publication plus compléte sous le titre: «<Le Grand Passionnaire enlu-
miné de Weissenau et son scriptorium autour de 1200>.

2 Pour plus de détails sur le symbolisme de ce siége et des lions croisés, voir: BEIGBEDER,
OLIVIER. Lexique des symboles. La Pierre-qui-Vire 1969, p.292-294 et BURCKHARDT, TI-
TUS. Principes et méthodes de I'Art sacré. Lyon 1955, p.128-130.

3 Ces étoffes, souvent de soie, sont difficiles a dater, et leur provenance reste parifois incer-
taine, étant donné que les Byzantins ont souvent repris des motifs sassanides et que ces
derniers sont largement entrés dans l'art du textile islamique. Voir a ce sujet: GODARD,
ANDRE. L'art de I'lran. Paris 1962, p.247-257.

* Ainsi, selon Emile Male (L’art religieux du XII€ siécle en France. Paris, p.343): <Jamais les
tissus orientaux ne furent plus abondants en France qu'au temps des Croisades.»

*Vair, entre autres: Le socle en pierre du trone abbatial de la Basﬂzque San Nicola a Bari;
reproduit dans: DECKER, H. L'Art roman. Paris 1958, fig. 185. — La bordure de la tapisserie
de Bayeux; reproduite dans: PARISSE, MICHEL. La Tapisserie de Bayeux. Un documen-
taire du XI° siecle. Vitry-sur-Seine 1983, fig. 103. - Le relief émaillé représentant Samson
et le lion sur 'autel de Nicolas de Verdun a Klosterneuburg; reproduit dans: BUSCHHAU-
SEN, HELMUT. Der Verduner Altar: das Emailwerk des Nikolaus von Verdun im Stiit
Klosterneuburg. Vienne 1980, fig. 36.

¢ Le symbolisme du lion est si riche et complexe qu'il ne peut étre qu'abordé superficielle-
ment ici. Pour de plus amples informations, se référer par exemple a: BEIGBEDER [op.
cit. note 2, p.280-289). CHAMPEAUX, GERARD DE; STERCKX, SEBASTIEN. Le Monde des
symboles. La Pierre-qui-Vire 1972, p.273-279. CHARBONNEAU-LASSAY, L. Le Bestiaire
du Christ. Bruges 1940, p.35-53.

7Sur le symbolisme du singe, voir par exemple: CHEVALIER, JEAN; GHEERBRANT,
ALAIN. Dictionnaire des symboles. Paris 1974, 1V, p.206-211.

¢ Voir a ce sujet: CHARBONNEAU-LASSAY [op. cit. note 6, p.780-802).

9 Voir: CHEVALIER et GHEERBRANT [op.cit. note 7, |, p. 246) et BURCKHARDT, TITUS. Al-
chimie, sa signification et son image du monde. Bale 1974, p.45 et 132-137.

2 Voir notamment les initiales des folios 64v, 117v (fig.], 190v (fig.] et 261.

1 Sur le symbolisme du serpent, voir entre autres: BEIGBEDER (op.cit. note 2, p.381-398).
CHAMPEAUX et STERCKX (op.cit. note 6, p.255-256, 271-273, 304—-305).

2 On le trouve aux folios suivants: 2, 51v, 52, 61, 62, 66, 98, 120v, 122v, 131v, 148, 165v, 179v,
190v, 191v et 244.

3 Pour le motif de la queue nouée, voir folios 52, 61, 165v et 262.

14 Pour ce symbolisme, voir: CHEVALIER et GHEERBRANT [op. cit. note 7, II p-211-215,

15 Voir entre autres: BEIGBEDER (op. cit. note 2, p.59-66).

s DODWELL, CH. R. The Canterbury School of Illumination. Cambridge 1954, fig.40c—f.

7 GARNIER, FRANCOIS. Le Langage de lIimage au Moyen Age. Signification et Symboli-
que, Paris 1982, p.137.

¥ Au Moyen Age, le lapin est souvent une image de la luxure, ce qui est sans doute le cas
ici, ou il est représenté en bien mauvaise Compagnie

'» Une page étonnante d'un manuscrit conservé a la British Library de Londres (Ms. Harley
2799, .243) représente ces peuples étranges et monstreux. Elle provient d’ailleurs d'un
autre scriptorium prémontré, celui d'Arnstein en Rhénanie. Cette image est reproduite
dans: LE GOFF, JACQUES. La Civilisation de '0Occident médiéval. Paris 1977, fig. 151.

2 A propos des sciapodes voir: LECOUTEUX, CLAUDE. Les monstres dans la littérature al-
lemande du Moyen Age. GOppingen 1982, II, p.149-152.

2 Pour un autre exemple de sciapode, voir le chapiteau de 'église de Saint Parize [Niévre]
reproduit dans: CHAMPEAUX et STERCKX (op.cit. note 6, fig.77).

3, 11, 21, couverture: V.Siffert et Y.Siza, Genéve. — 1, 2, 4~10, 12-18, 19, 20: S.Michon,
Chambésy.

DT Solange Michon, Cornillons 30, 1292 Chambésy



	Le bestiaire enluminé du Passionnaire de Weissenau (XIIe siècle)

