
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 40 (1989)

Heft: 4

Artikel: Symbol oder Spass? Mischwesen auf profanen Wanddekorationen des
frühen 14. Jahrhunderts

Autor: Gutscher-Schmid, Charlotte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


355

Charlotte Gutscher-Schmid

Symbol oder Spass? Mischwesen auf
profanen Wanddekorationen des frühen
14. Jahrhunderts

Scheinquadrierungen auf Wänden und Decken städtischer Prunkräume

werden häufig mittels Zeichnungen von Fabelwesen
aufgewertet. Diese vermeintlich am Rande der Welt existierenden Wundertiere

können auch in solcher Gestalt erscheinende Dämonen symbolisieren.

Diese bedrohen den mittelalterlichen Menschen in allen
Lebensbereichen, lassen sich aber durch fürchterliche Bilder in die
Flucht schlagen. Zuweilen mag Sensation und Wunderglaube den
Banncharakter der dargestellten Wesen überdeckt haben. Eine Loslösung

von zeitgenössischen «wissenschaftlichen» und theologischen
Schriften kennzeichnet jedenfalls die bildliche Tradition: Neben
einzelnen antiken Mischwesen erscheinen vermehrt mittelalterliche
Neuschöpfungen, die aus freier Kombination überlieferter Einzelteile
entstanden sind.

rür die städtische Oberschicht des frühen M.Jahrhunderts mag es

geradezu zum Standesbewusstsein gehört haben, dass man sich
zumindest einen Raum im nun meist in Stein aufgeführten Haus
repräsentativ ausmalen liess. Besonders deutlich fassbar ist diese Tradition

in den Städten Basel und Zürich1.
In den nur mit dem Nötigen möblierten Räumen kam der

Schmuck von Wänden und Decke voll zur Geltung. Der städtische
Auftraggeber stellte sich in der Motivwahl deutlich in die höfische
Tradition der Adeligen: Stoffbehänge wurden malerisch
vorgetäuscht, Pelze scheinbar angeschlagen, Wappen aufgemalt oder
Hausteinmauern imitiert. Diese letztgenannte Technik, die
Quadermalerei, ist in verschiedenen Ausprägungen die häufigste grossflächige

Dekorationsform von Innenräumen2.

Mischwesen bevölkern Wände und Decken

Eine Sonderform von Quadermalerei findet sich sowohl auf Deckenbalken

wie an den Wänden: Die zu bemalende Fläche - bei den sehr
hohen und schmalen Balken gotischer Decken die Balkenseiten -
wird in Felder eingeteilt, deren zwei oder drei Grundfarben sich
regelmässig abfolgen. An den Wänden werden die Farben dieser Felder

hälftig übereinander versetzt, wodurch eine Treppenmusterung
entsteht. Eine ähnliche Wirkung ergibt sich bei den Decken durch
eine ebenfalls gestaffelte Anordnung der Felder von Balken zu
Balken. Die Wurzeln dieser Bemalungsart gehen auf antike
Wandverkleidungen in Marmor zurück. Als «opus sectile» wurden
verschiedenfarbige Marmorteile zu Feldern mit geometrischen Mustern
zusammengesetzt3. Schon in römischer Zeit malerisch imitiert, ging

Unsere Kunstdenkmäler 40/1989 ¦ 4 • S. 355-365



356 Charlotte Gutscher-Schmid

dieses Symbol kostbarer Wohnkultur in die mittelalterliche Formensprache

ein. Sich kreuzende Diagonalen, steigende und fallende
Wellenbänder und weitere Ornamente kennzeichnen diesen
Wandschmuck, der übrigens auch zur Darstellung einer wehrhaften Burg
in der Buchmalerei Anwendung finden konnte".

Neben den genannten Mustern erscheinen seit dem ausgehenden
13. Jahrhundert auch Felder mit figürlicher Zeichnung. Ein sehr
frühes Beispiel hierzu bildet die bemalte Decke im «Schönen Haus», Na-

Abb. i delberg 6, in Basel5. In ihrem Reichtum an Motiven - vereinzelte hö¬
fische Szenen neben einer Grosszahl von Tieren, Mischwesen und
menschlichen Absonderlichkeiten - steht sie in der «Opus sec-
tile»-Tradition einzigartig da und stellt gleichsam ein Musterbuch
sämtlicher dem Maler zur Verfügung stehender Vorlagen dar. In viel
schlechterem Erhaltungszustand fanden sich Reste weniger reicher
baslerischer Deckenbemalungen auch an der Martinsgasse 13 und
am Nadelberg 10B. Auch in Zürich hat sich eine bemalte Decke aus
dem späten 13. Jahrhundert erhalten, die neben ornamentalen
Feldern Köpfe von Menschen und Fabelwesen zeigt7. Sie wurde nur
teilweise freigelegt und dokumentiert; heute ist sie wieder verdeckt.

Leider hat sich auch die Wandbemalting am Neumarkt 3 in Zürich
nur schlecht erhalten. Fratzen und Mischwesen zeichnen sich wie
Vexierbilder in den Marmorierungen ab. Oberhalb von sechs Steinlagen

mit eingefügten, nicht mehr bestimmbaren Mischwesen evoziert
die Malerei den Eindruck eines Giebels, dessen Bemalung mit
flankierenden Drachen zum am besten Lesbaren gehört8. Reste von
«Opus sectile» fanden sich auch im überaus reich ausgemalten Haus
«Zur Hohen Eich», Spiegelgasse 13, in Zürich. Eine drachenleibige
Sirene mit Jägerhut und fratzenhaften Zügen ist das einzige ganz
erhaltene figürliche Motiv9.

Analoger Wandschmuck zierte in Basel den Prunkraum am
Nadelberg 16, im Fundzustand allerdings nur mit ornamentaler Quader-
mustening10. Einen reichen Schatz an Wunderwesen bietet die
jüngst zum Vorschein gekommene «Opus sectile»-Bemalung am

Abb.2, 3 Heuberg 20 in Basel. An den beiden Brandmauern des Erdgeschos¬
ses sind Reste einer ursprünglich wohl umlaufenden Dekoration in
einer Breite von je fast vier Metern erhalten geblieben und nun in
restauriertem Zustand wieder sichtbar. Die beiden Wände entstammen

zwei möglicherweise ein oder zwei Jahrzehnte auseinanderliegenden

Malphasen - die Südwand ist nachträglich der Nordwandmalerei

angeglichen worden. Auf jeder Steinlage stehen sich zwei Fabeltiere

oder Mischwesen gegenüber, die Motive wiederholen sich
horizontal. Es sind dies an der Südwand von oben nach unten: ein Greif
und ein Löwe, ein weibliches und ein männliches Fabelwesen mit
geschupptem Schlangenleib, zwei Drachenfüssen und menschlichen
Zügen, ein Einhorn und ein hundeähnliches Tier, wohl ein Fuchs,
sowie zwei Flügelsphingen; an der Nordwand: eine «Hasenschlange»
und ein «Hundsdrache» - beide zweifüssig, mit Tierkopf. Nach einem
Unterbruch der regelmässigen Abfolge durch den Einschub einer
Hirschjagd folgen zwei mit Rundschild und Schwert bewaffnete
Kentauren mit Löwenkörper, sogenannte Leontokentauren. Die unter-



Symbol oder Spass? Mischwesen auf profanen Wanddekorationen 357

.,-,....

m
.s.-..

.^¦';

-:--

~c

'U:.-"
asiJ -tì -t- ;

:-.¦:...

m '
'¦-I

rÄ <•*&

aa
«*»

-.ì^a:
1:¦" --¦¦

yssi£w«t?

«-¦vi- m.

-r?'^<--
-r..."i-V.V

sten zwei nicht mehr deutbaren Reihen entsprechen wieder dem
System der einander gegenübergestellten Mischwesen11. Beliebt war
das «Opus sectile» offenbar auch im damals so bedeutenden
Konstanz. An der Rheingasse 15 kamen jüngst Wandmalereien zum
Vorschein, deren figürliche Motive - ein Hund und ein Drache mit
aufgerissenem Rachen - in dieselbe Tradition einzuordnen sind12.

An diese die ganze Wand gliedernden Bemalungen sind zwei
zürcherische Beispiele anzuschliessen, bei welchen die Mischwesen nur
in die Randzone eingedrungen sind. Im Haus «Zum langen Keller»
sind die Wandflächen zwischen den Balken über einem durchlaufenden

Wappenfries und der figürlichen Malerei als Einzelquader
ausgeschieden und mit Wellenbändern oder Tieren und Fabelwesen
bereichert. Die bestimmbaren unter ihnen sind ein vierbeiniger Drache,

ein Basilisk!?), ein Fisch, ein Hund, ein Ungeheuer mit grossem
Kopf, ein Schnabeldrache und ein Drache mit menschenähnlichem
Kopf (Drakonlopode)13. Dieses letztgenannte Monster gleicht einem
Wesen auf einem deckenbegleitenden Fries des Hauses «Zur Treu»,
Marktgasse 21, von dessen Mund eine Blattranke ausgeht. An deren
anderem Ende steht ein Mischwesen, das verschiedenste Körperteile
miteinander verbindet: Zwei Ziegenfüsse stützen den Körper mit
Rückenflosse und langem, durch ein Tuch kaschiertem Hals, auf
dem ein hübscher Mädchenkopf mit modischer Frisur sitzt11.

1 Basel, «Schönes
Haus», Nadelberg 6.

Einzelfeld der Balkendecke
mit der Darstellung eines
geflügelten Drachen mit
Raubtierpranken und
mehrfach gewundenem
Schwanz, der schliesslich
in eine Art Löwenquaste
ausläuft. Um 1270.

Abb. 4

Das Formenrepertoire

Bei der Betrachtung dieser profanen Raumdekorationen fällt
zunächst die Dominanz von W'underwesen gegenüber tatsächlich exi-



358 Charlotte Gutscher-Schmid

2 Basel, Heuberg 20.
Ausschnitt (ca. 60x70 cm)
aus der Quaderrnalerei
an der südlichen
Brandmauer. Die drei Reihen
vertreten beispielhaft
drei Gruppen von Wun-
derwesen: oben zwei dra-
chenleibige Wesen, hier
flügellos, mit Menschenköpfen

und gespaltenen
Hufen; reine Fabeltiere in
der Mitte - das Einhorn
im Kampf mit Fuchs oder
Hund - und schliesslich
Löwenmischwesen in der
untersten «Steinlage», in
diesem Falle geflügelt
und mit menschlichen
Zügen. Um 1300.

m

Ite

[ï*>*-.
¦vv::c

ftÄ

!.-•-

*'>-

•;¦„.¦ t: ;A; '

«-¦'V\£

Xr<

stierenden Tieren auf15. Eingang in die Malerei finden etwa Motive
wie Hund oder Löwe, die in Gesellschaft mit Fabelwesen ebenfalls in
eine Phantasiewelt entrückt erscheinen.

Die auftretenden Mischwesen lassen sich in zwei Hauptgruppen
trennen.

Die Löwenmischwesen sind vierbeinig und besitzen den
charakteristischen geschwungenen Schwanz des heraldischen Löwen. Der
Löwenkörper kann mit Adler- oder Menschenkopf, meist einer
hübschen Frau, ergänzt sein. Zuweilen besitzt das Wesen Flügel, in anderer

Kombination neben den vier Beinen zwei menschliche Arme.
Drachenleibige Wesen, das heisst geschuppte Tiere mit langem,

häufig geknotetem Schwanz, können zwei- oder vierbeinig auftreten.

Auch hier sind Mischformen mit Tier- und Menschenköpfen
möglich, kommen geflügelte oder reine Bodenwesen vor.

Fischleibige Wesen begegnen uns im beschriebenen Zusammenhang

eher selten16.



Symbol oder Spass? Mischwesen auf profanen Wanddekorationen 359

-v- f ¦*¦

"te ":-'-.-

te, : te :

1=?Vr '-. te | '
¦^ >--

¦ texte »te-
Ä-M&T ^tef i L«te«>/>«iM

;'-13'

i. >, J

I (vte.L.r-T_Ä,is^^.tecl.^L
:.".-. ->riv ¦ -:¦-?¦:—W7^"-'

iäigi,'

te
«(,'

Jj-^.^^^J.*^^^*^^^. ,„ ; -T-.—^^:

' iti ' y -

• ' s
- ¦

ttete^
' J"a>»- V-" :iS- -•^•SifcA.l''^'^' *te'*-. ;'™*

PU.. .ÜB»!
*.wv--*1-* .ä. .Kg&;

KiV&

_:—/--~-*Sf
VlL_i*te

3 Basel, Heuberg 20. Teil
der Pause (ca. 82x78 ein)
von der Bernalung nord-
seits. Derhornblasende
Jäger überspielt in jeder
Hinsicht das Gefüge der
Quadermalerei: die Flöhe
von zwei Lagen einnehmend,

hält er sich an der
oberen waagrechten
«Fuge» fest, während die
darunterliegende die
Bühne für die vor ihm
dargestellte Hirschjagd
bildet. Ungestört von
diesem Einbrach stehen sich
zuoberst eine
«Hasenschlange» und ein
«Flundsdrache» gegenüber,

bekämpfen sich im
untersten lesbaren Register

zwei Leontokentau-
ren, löwenleibige Wesen
mit menschlichem
Oberkörper. Um 1310/20.

Wege der Überlieferung von «Wunderwesen des Ostens»

Der Ursprung dieser mittelalterlichen «Phantasiewesen» liegt in
griechischen Beschreibungen von angeblich in Indien beheimateten
abartigen Menschenrassen und Wundertieren ". Mittelalterliche
Berichte stützen sich gerne auf die ausschmückenden Geschichten des
Römers Plinius18. Im 13. Jahrhundert lässt sich eine zunehmende
Popularität dieser Naturwunder in allen Strängen ihrer Überlieferung
feststellen. Der Physiologus etwa, das beliebteste Tierbuch des
Mittelalters mit Tierbeschreibungen und deren christologischen
Ausdeutungen, wird durch die vermehrte Aufnahme von Fabeltieren
zum Bestiarium erweitert19. Die Wunderwesen finden Eingang auch
in die beginnende Geschichtsschreibung jener Zeit20. In der
Weltchronik für den Staufer Konrad IV. (vor 1251], in welche die «Historia
terrena» in Exkursen in die Heilsgeschichte eingeflochten wird, fügt
der Verfasser Rudolf von Ems einen Geographieabriss ein. Trotz
seines tatsächlichen geographischen Interesses, - er beklagt sich etwa
über ihm fehlende Angaben zur Lage von einzelnen Ländern -
nimmt die Beschreibung Indiens und Aethiopiens und ihrer wunderbaren

Wesen über die Hälfte der Geographieverse ein21. In
zeitgenössischen französischen Schriften beschränkt sich das Interesse an
der Geographie fast gänzlich auf die Sensationslust an Abnormitäten22.



360 Charlotte Gutscher-Schmid

Als Teil der «wissenschaftlichen» Beschäftigung mit der Geographie

werden die bekannteren Wunderwesen auch auf Landkarten
an den «Rändern der Welt» dargestellt2'.

Ein weiterer Zweig der Auseinandersetzung mit den angeblichen
Monstern ist der zeitgenössische Versroman. Ulrich von Eschenbachs

Alexanderroman ist seit dem 13. Jahrhundert sehr beliebt21. Er
berichtet darin auch vom Indienfeldzug Alexanders und dessen
Begegnung mit allerhand absonderlichen Wesen, die er jeweils zu
zweien mit sich nahm25. Eine eigenartige Verquickung von salischer
Geschichte mit der orientalischen Wunderwelt kennzeichnet das
Lied des Herzogs Ernst26. Alle diese Werke orientieren sich an den
griechischen Ursprüngen der Wundergeschichten. Interessanterweise

wissen jedoch auch zeitgenössische Reiseberichte von
Begegnungen mit antik beschriebenen Wesen zu erzählen. Grösste
Verbreitung fand die Beschreibung einer Reise, die gar nie stattgefunden

hat27. Das überlieferte Wissen war wichtiger als die Realität
und wurde nicht «in natura» überprüft.

Die Eigenentwicklung der bildlichen Tradition

Die sich immer wieder am antiken Vorbild orientierende schriftliche
Überlieferung lässt an ihrer Seite eine sehr starke bildliche Tradition
wachsen, die sich vermehrt unabhängig erneuert und selbständig
wird. Einerseits lassen sich Motive aufzeigen, die sich über Jahrhunderte

fast unverändert tradiert haben, andrerseits entstehen
Bildschöpfungen, die sich direkt aus formalen und unabhängig von
inhaltlichen Bezügen herleiten lassen.

Abb.5 Zum ersten sei das Bild des Greifen erwähnt28. Als sagenumwobe¬
ner Vogel mit Adlerkopf und löwenartigem Körper, vier Füssen und
zwei mächtigen Flügeln besitzt er zwei spitze, nach oben stehende
Ohren, die weder vom Adler noch vom Löwen stammen. Sie sind
auch nirgends als Bestandteil beschrieben, kennzeichnen das Bild
des Greifen aber durch alle Zeiten hindurch. Sie sind angeblich
«Erbe des babylonischen Tiamatdrachens»29 und zeugen für eine
Entwicklung, die sich von Vorlage zu Vorlage kopiert.

Bildlicher Zeuge des zähen Festhaltens am überlieferten Antikenmotiv

ist auch der Kentaur, der immer mit Rundschild kämpft und
Abb.3 nie eine zeitgenössische Bewaffnung trägt30.

«Klassisches» Fabeltier ist auch die etwa am Basler Heuberg 20

Abb. 2 auftretende Flügelsphinx. Die sie dort umgebenden Mischformen
verdeutlichen aber den Weg, den die Fabeltierikonographie genommen

hat: Die einzelnen Körperteile sind austauschbar, ihre Kombination

liegt offenbar in der Freiheit des Malers. Er arbeitet zwar nach
Vorlagen, nicht etwa nach Phantasie, fügt jene aber in einer dem
jeweiligen Format angepassten Art zusammen. Unsicherheiten an den
«Nahtstellen» werden zuweilen mit herabhängenden Tüchern
kaschiert31. Der freie Umgang mit Mischwesen lässt sich in der
Initialornamentik der zeitgleichen Buchmalerei nachprüfen: Die «Flasen-

Abb.3 schlänge» und der «Hundsdrache» vom Heuberg 20 etwa finden ihre
Entsprechung in einer Initiale der Zeit um 133032.



Symbol oder Spass? Mischwesen auf profanen Wanddekorationen 361

m iira jff
;v-

üS

Da dem Maler zuweilen die Kenntnis des zu kopierenden Wesens
fehlt, schleichen sich vermehrt Missverständnisse ein, die zu
Neuschöpfungen führen33. So wäre es etwa denkbar, dass der Hasenkopf
der Heuberger Bemalung auf die Umdeutung eines zurückblickenden

Schnabeldrachen zurückgeht, wie ihn ältere Darstellungen
überliefern und wie ihn der Maler des «Langen Kellers» abbildet31.

Die Kernfrage: Ernst oder Spass?

Jeder Versuch, mittelalterliche Symbole zu deuten, ist durch deren
Vielschichtigkeit erschwert. Besonders ambivalent ist auch die
Bedeutung der Tiere vom Ende der Welt, die als heidnisches Relikt
ausserhalb der kirchlichen Ikonographie die Jahrhunderte überdauerten.

Zwar hat die geistliche Lehrmeinung die Wesen als Aufforderung

zur Mission auch der gottfernsten Geschöpfe gedeutet und
versucht, ihnen eine moralische Interpretation überzuziehen. Diese
Festlegung auf ein eindeutiges «gut» oder «böse» konnte aber die
volkstümlichen Vorstellungen nicht ausrotten. Sich diesen anzunähern

kann bedeuten, aufzeigen zu müssen, dass mittelalterliches
Denken gar nicht nach Eindeutigkeit von Symbolen verlangte35.

Waren die Mischwesen einerseits faszinierende Kunde von
vermeintlich Existierendem, so war es mit dieser Denkweise durchaus
zu vereinbaren, dass Dämonen in der Gestalt ebendieser Monster
erscheinen könnten. Geflügelte Wesen galten als den Dämonen
verwandt, da ihnen gleichermassen die Luft als Lebensraum eigen ist
und sie sich darin ausserordentlich schnell bewegen36. Sehr gerne
wurden zum Abbild des Dämons auch tierische und menschliche
Züge miteinander verbunden37. Dämonen galten als schreckhaft,
und man glaubte, ihnen durch grässliche Bilder Furcht einjagen zu
können.

Kirchliche Schriften über abergläubische Praktiken erwähnen den
Dämonenbann durch Bilder nicht38. Da die Dämonen nur aktiv ins
Leben eines auf dem christlichen Heilsweg befindlichen Menschen
eingreifen können, wenn dieser sich auf irgendeine Weise mit ihnen
einlässt, werden dämonenbannende und -abwehrende Mittel der
sogenannten homöopathischen Magie nicht verurteilt39. Als abergläubisch

bekämpft werden alle Praktiken, die ein aktives oder passives
Einlassen mit dem Dämon bewirken. Dass solche Flandlungen effek-

4 Zürich, Haus «Zur
Treu», Marktgasse 21. Das
hübsche Mischwesen
erscheint denjenigen am
Basler Heuberg durchaus
verwandt (Abb.2, oberste
Reihel, auch wenn Einzelteile,

etwa die Ziegen-
Risse und die Rückenflossen,

abweichen. Diese
Änderungen liegen offenbar

in der Freiheit des
Malers. Kurz nach 1322.



362 Charlotte Gutscher-Schmid

•ME.

Séti

-X .'^--L

^

M

WBè/K^
: ,.;-

W A
m^^f^mG&&)

•

5 Initiale U aus Heinrich
von Schüttenhofens «De
naturis animatami»,
datiert 1299. Österreichische
Nationalbibliothek Wien,
MS 1599, fol.2v. Der
Buchmaler benützt zur
Illustration dieses «Sachbuches»

Vorlagen aus der
antiken Fabeltier- und
Monsterikonographie
sowie Darstellungen von
tatsächlichen Tieren.
Mittelalterliche Mischwesen
erscheinen nur in den
Randleistenverzierungen
derselben Handschrift.

6 Initiale Q eines
oberrheinischen Psalteriums
aus der ersten Hälfte des
13. Jahrhunderts. Ehemals
Fürstlich Hohenzollern-
sche Hofbibliothek
Sigmaringen, jetziger Standort

unbekannt. Der Buchstabe

Q wird von zwei
verschlungenen Drachen
gebildet; in diesem Rahmen

spielt sich auf
mehreren Ebenen eine
Hirschjagd ab.

tiv seien, da die Dämonen als gestürzte heidnische Götter talsächliche

Macht besässen, war keine Frage10. Direkte Aussagen zum
Thema «Bann durch Bilder» fehlen also. Dies mag seinen Grund aber
gerade in der Selbstverständlichkeit dieses Glaubens haben41. Von
kirchlicher Seite zugelassen, entwickelte sich eine profane Tradition,
bei der die Seite des «billigen Sinnesreizes, der Sensation»42 den
Bannglauben überdeckt haben mag. Andernorts könnte die Wahl
der furchterregenden Wesen den Wunsch eines mittelalterlichen
Haussegens unterstreichen: «...Bewahr dieses Haus samt seinen
Bewohnern vor allem Übel, vor aller Neidsucht der Luftgeister und
bösem Blick der Menschen...»43.

Drachengetier und Hirschjagd

Unbeachtet blieb bisher der unerwartete Einschub einer Hirschhatz
in die geordnete Abfolge der Fabeltierbilder am Heuberg 2044.

Zunächst handelt es sich hierbei um ein höfisches Thema, das der
städtische Auftraggeber, dem die Hirschjagd ein seinem Alltag fremdes
Symbol war, gerne aufgriff45. Doch was hat die Szene in Gesellschaft
von Mischwesen zu bedeuten?

Ikonographisch vergleichbar ist die Schmuckinitiale Q eines
oberrheinischen Psalteriums aus dem mittleren 13. Jahrhundert46. Auch
hier versucht der Hirsch der Bedrohung durch Hunde und umgarnende

Drachen zu entgehen; der Jäger spielt keine angriffige Rolle.
Die Darstellung leitet den Text des Psalmes 51 [52) ein, der den Un-



Symbol oder Spass? Mischwesen auf profanen Wanddekorationen 363

tergang des Frevlers der Rettung der gläubigen Seele gegenüberstellt47.

Hirsch und Schlange gelten seit der Antike als Urfeinde: Die
Schlangen in Indien etwa sollen so gross sein, dass sie ganze Hirsche
verschlingen können48. Im christlichen Verständnis wird der Hirsch
zum Symbol für das Gute und häufig zum Sinnbild für Christus. In
Umkehrung des alten Motivs kann der Hirsch die Schlange töten:
Christus hat das Böse überwunden. Die Drachen - sie sind mit den
Schlangen bedeLitungsmässig gleichzusetzen - und die Hunde
bedrohen den Hirschen, der hornstossende Jäger verkündet den Sieg
des Guten49.

Ist eine solche Deutung auf ein profanes Wandbild übertragbar?
Die beginnende profane Ikonographie, die sich noch gänzlich des
sakralen Vokabulars bedient, wird sich auch inhaltlich noch nicht völlig

von ihr losgemacht haben. Mit welchen Worten der städtische
Auftraggeber seinen Repräsentationsraum den Tischgenossen erläuterte,

muss beim heutigen Überlieferungsstand dieser faszinierenden
Denkmäler offenbleiben.

Les caissons en trompe-l'œil des parois et des plafonds des pièces
d'apparat sont, dans les villes, fréquemment animés par des dessins
et des fables. Dans ce contexte, les animaux fabuleux qui existaient
soi-disant aux limites du monde peuvent également symboliser des
démons. Ceux-ci menaçaient en effet l'homme du moyen âge à chaque

instant de sa vie, mais prenaient la fuite en apercevant des

images terrifiantes. Parfois, il est possible que la croyance dans les

phénomènes surnaturels ait masqué le caractère ensorcelant des
créatures représentées. Une séparation entre les écrits théologiques
et «scientifiques» de l'époque caractérise en tous les cas la tradition
iconographique: à côté de formes hybrides isolées remontant à

l'antiquité apparaissent de plus en plus souvent des créations
propres au moyen âge, lesquelles résultent de la combinaison libre
d'éléments traditionnels.

Résumé

Decorazioni a conci illusionistici su pareti e soffitti di saloni sfarzosi
sono spesso arricchite da raffigurazioni di animali leggendari. Questi
esseri favolosi potrebbero, sotto tale forma, simboleggiare anche il
demonio che perseguitava l'uomo medievale durante tutta la sua
esistenza e però poteva essere cacciato tramite raffigurazioni terrificanti.

Talvolta il carattere esorcizzante degli animali rappresentati
poteva celare turbamenti e fede nei miracoli. Un affrancamento da
scritti «scientifici» e teologici del tempo caratterizza in ogni caso la
tradizione figurativa: accanto ad alcune rappresentazioni isolate di
mostri antichi si trovano viepiù nuove creazioni medievali, nate
dalla libera combinazione di diversi elementi già conosciuti.

Riassunto

1 Die Frage bleibt offen, ob das Ausbleiben ähnlich reicher Zeugnisse in den Städten Bern,
Freiburg, Genf oder Chur nicht bloss einem Forschungsstand entspricht, sind doch Basel
und Zürich die Städte, in denen systematisch Monumentenarchäologie betrieben wird.
Eine ebenso aufwendige Dekorationsmalerei von 1315 im Unterhof Diessenhofen lin
Restaurierung) sowie ein kürzlich entdeckter Festsaal in Aarburg deuten in dieselbe Rich-

Anmerkungen



364 Charlotte Gutscher-Schmid

tung. Bauuntersuchungen am aufgehenden Mauerwerk mittelalterlicher Häuser sind
dringende Notwendigkeit. - Literatur zu Zürich: GUTSCHER-SCHMID, CHARLOTTE.
Bemalte spätmittelalterliche Repräsentationsräume in Zürich. (Nobile Turegum multarum
copia rerum. Zürich 1982, S.75-127). SCHNEIOER, JÜRG/FlANSER, JÜRG. Wandmalerei
im Alten Zürich. Zürich 1986. - Zu Aarburg: FREY, PETER. Der Kernbau der « Aiten Post»
in Aarburg, ein neuentdeckter Adelssitz, (archeologie der Schweiz, 12, 1989, 2), S. 78-84.

2GUTSCHER-SCHMin [wie Anm.l), S.87f.
3 KNÖPFLl, ALBERT. Farbillusionistische Werkstoffe. (Palette, Heft 34, 1970). Gesteins- und

Gefügebilder. S. 18-33.
' So etwa in der manessischen Liederhandschrift, Miniatur Nr. 18, Graf Albrecht von

Haigerloch. Faksimileausgabe, Einleitungen von R.SILLIB, F.PANZER, A.Haseloff. Leipzig

1925-29.
5 MURBACH, ERNST. Die seltsame Welt im «Schönen Haus» in Basel. (Basier Zeitschrift für

Geschichte und Altertumskunde 77, 19771 S. 23-35.
6 Martinsgasse 13: Dokumentation bei der Basler Denkmalpflege. Fälldatum der Balken

1250, Bemalung um 1300. Neben zahlreichen Ornamenten ist nur ein figürlicher Kopf er
halten. - Nadelberg 10, Zerkindenhof: Lauber, Fritz. Der restaurierte «Zerkindenhof»
am Nadelberg in Basel. (Unsere Kunstdenkmäler 17, 1966, 41, S. 142-148.

7 SCHNEIDER/HANSER (wie Anm.l], S.12 und Abb.4. Kat. S.95.
8 GUTSCHER-SCHMID (wie Aran, 1), Kai. 1, S. 123. SCHNEIDER/FIANSER (wie Anm. 1), S. 12.

9GUTSCHER-SCHMin (wie Anm.l), Kat.2, S. 124. SCHNEIDER/HANSER (wie Anm.l), S.12
und Abb.3. Kat. S.95.

10 Bauuntersuchung und Fotos bei der Basler Denkmalpflege.
11 GUTSCHER, Charlotte/Reike, DANIEL. 1987 entdeckte Wandmalereien aus dem

Mittelalter am Heuberg 20. Höfische Dekoration in bürgerlichem Auftrag. (Basier Stadtbuch
1988, Basel 1988), S. 129-138. D'AUJOURD'HUI, ROLF/BlNG, CHRISTIAN. Hochmittelalter-
liche Stadtbefestigung und Entwicklung der Bebauung zwischen Leonhardsgraben und
Spalenvorstadt/Heuberg (Archäologische Bodenforschung des Kantons Basel-Stadt,
Jahresbericht 1987], S. 276-280.

12 Zur Bedeutung von Konstanz um 1300: CLAPARÈDE-CROLA, MELANIE. Profane
Wandmalerei zwischen Zürich und Bodensee. Diss. Basel, München 1973. - Rheingasse 15,

LOG. Entdeckt 1986, Dokumentation der Bauuntersuchung beim Denkmalamt
Konstanz.

"WÜTHRICH, LUKAS. Wandgemälde. Katalog der Sammlung des Schweizerischen
Landesmuseums Zürich, S. 70-73. - Die Malereien sind abgelöst und im Schweizerischen
Landesmuseum ausgestellt.

» GUEX, FRANÇOIS. Das Haus «Zur Treu» in Zürich. INobile Turegum multarum copia
rerum, Zürich 1982), S.47. SCHNEIDER/HANSER (wie Anm.l), S. 15 und Abb. 15. Kat.
S.98/99.

15 Als Sonderfall ist die Decke im «Schönen Fiaus» zu betrachten, dessen nahezu 150 Motive

sich nie wiederholen und einen reichen Schatz sowohl an Tieren wie an Wunderwesen

darstellen. MURBACH (wie Anm.5).
16 Dies im Gegensatz zur Decke von Zillis, wo nur Meerwesen dargestellt sind. MYSS,

WALTER. Bildwelt als Weltbild. Die romanische Bildeidecke von St.Martin zu Zillis.
Beuron 1965.

i7 WITTKOWER, RUDOLF. Marvels of the East. A Study in the History of Monsters. (Journal
of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd. V, 1942. London 1942), S. 159 ff.

18 FRIEDMANN, JOHN BLACK. The Monstrous Races in Medieval Art and Thougt. Harvard
1981. Kytzler, Bernhard. Wundersame Geschichten aus der Naturkunde des Plinius.
Leipzig 1987.

19SEEL, OTTO. Der Physiologus. Zürich/Stuttgart 1960. Nachwort S.53-72. Raughel
Anna MARIA. Bestiario Valdese. Florenz 1984. UNTERKIRCHNER, FRANZ. Tiere,
Glaube, Aberglaube. Die schönsten Minialuren aus dem Bestiarium. Graz 1986.

20 GRUNDMANN, Herbert. Geschichtsschreibung im Mittelalter. Göttingen 1965, S.10.
21 DOBERENTZ, OTTO. Die Erd- und Völkerkunde in der Weltchronik des Rudolf von Ems.

(Zeitschrift für deutsche Philologie 12, 1881, S.257ff./387ff.l. EHRISMANN, GUSTAV.
Rudolf von Ems Weltchronik. Aus der Wernigerode Handschrift. (Deutsche Texte des
Mittelalters Bd.XX. Berlin 1915], Verse 1305ff.

22 DOBERENTZ (wie Anm.21), S.437. Die «Bestiaires» in Frankreich entwickeln sich in dieser

Zeit zu einem «wild wuchernden Literaturzweig». Seel (wie Anm. 191, S.61.
23 Miller, KONRAD. Die Ebstorfkarte, eine Weltkarte aus dem 13.Jahrhundert. Wien 1900.

DERS. Die Herefordkarte. Stuttgart 1903.
24 Eine Version des Alexanderlebens von Leo von Neapel war schon im 10. Jahrhundert

sehr beliebt. WITTKOWER (wie Anm. 17), S.178.
25 GUTH, GUSTAV (Hrsg.). Der Grosse Alexander, aus der Wemigeroder Handschrift. Deutsche

Texte des Mittelalters Bd. 13, Berlin 1908. Verse 25065 ff.
26 Es spielen «Schnabelmenschen» eine Rolle, die eine indische Prinzessin entführt haben.

Der Held Herzog Ernst, vom Vater Kaiser Friedrich vertrieben, durchsteht alle Aben-



Symbol oder Spass? Mischvvesen auf profanen Wanddekorationen 365

teuer ihrer Rückführung und wird schliesslich Kaiser von Deutschland und König von
Irtdien. Das Lied von Herzog Ernst, hrsg. von King, K.C., Berlin 1959.

27 WITTKOWER (wie Anm. 17), S.194f. Es handelt sich um einen Reisebericht von Sir John
Mandeville über Afrika und Asien aus der Mitte des 14. Jahrhunderts.

28 SCHÖPF, HANS. Fabeltiere. Graz 1988. Der Greif, S.91-104.
20 SCHÖPF (wie Anm.28), S.91.
30 So am PIeuberg20 in Basel. Vergleiche: SVVARTZENSKl, FIANS. Die lateinischen

illuminierten Handschriften des 13. Jahrhunderts in den Ländern Rhein, Main und Donau. Berlin

1936, Abb.953. KOHLHAUSSEN, HEINRICH. Minnekästchen im Mittelalter, Berlin
1928, Kat. 4 und 23. MODE, FIEINZ. Fabeltiere und Dämonen in der Kunst, Stuttgart 1974,
S.109.

31 So bei den Mischwesen an der Südwand des Heubergs 20 in Basel sowie im Fries an der
Marktgasse 21 in Zürich. Vergleiche finden sich in der Buchmalerei: SCHMIDT,
Gerhard. Die Malerschule von St. Florian, Linz 1962. Psalterium Cs F Xi,6 fol 162v Initiale C,
Abb.35a-d.

32 Aargauische Kantonsbibliothek, MsMurf 2 fol.Sv. Um 1330. GUTSCHER/REIKE (wie
Anm. 11), Abb. 6.

33 Dieses Phänomen kann auch bei der Ikonographie des Basler «Schönen Hauses» nachgewiesen

werden. MURBACH (wie Anm.5), S.30/31.
34 Ein Beispiel eines zurückblickenden Schnabeldrachens etwa bei SVVARTZENSKl (wie

Anm. 301, Abb. 198. Der Schnabeldrache im «Langen Keller»: WÜTHRICH (wie Anm. 13],
Abb. 99, S. 73.

35 Vergleiche dazu: MICHEL, PAUL. Tiere als Symbol und Ornament. Möglichkeiten und
Grenzen der ikonographischen Deutung, gezeigt am Beispiel des Zürcher Grossmün-
sterkreuzganges. Wiesbaden 1979.

36 HARMENING, Dieter. Superstitio. Überlieferungs- und theoriegeschichtliche
Untersuchungen zur kirchlich-theologischen Aberglaubensliteratur des Mittelalters. Berlin 1979,
S.90.

37TRE, Theologische Realenzyklopädie, Bd.8, 1981, S.271. Stichwort Dämonen von Bö-
CHER, OTTO. «Zuweilen werden im Bild des Dämons menschliche und Herische Züge
miteinander verbunden; dadurch wird einerseits das Unberechenbare und Grausige der
dämonischen Macht, andrerseits aber auch ihre Unvollkommenheit und Überwindbar-
keit veranschaulicht» (S.272J.

38 Dämonenabwehr durch das Tragen eines Amuletts wird dagegen in theologischen
Abhandlungen in unterschiedlicher Weise behandelt. HARMENING (wie Anm.36), S.239 ff.

33 TRE (wie Anm.37), S.271.
HARMENING (wie Anm.36), etwa S.43ff., Die Superstitionen.
HILLER, HELMUT. Lexikon des deutschen Aberglaubens, Bd.l, Abwehrzauber, S. 142:
«Das Abschrecken durch grässliche Gesichter, durch Köpfe von Ungeheuern, Gorgonen-
häuptern, Sphingen ist und war etwas Gewöhnliches.»
Zitat aus MYSS (wie Anm. 16), S.31.
Teil eines bei HARMENING (wie Anm.361, S.238 zitierten Spruchs, der die Vermischung
von Zauber und kirchlichem Haussegen aufzeigt.
Vgl. dazu ausführlicher GUTSCHER/REIKE (wie Anm.ll), S.132.
Dass die Jagd eine symbolische Handlung und nicht eine Nahrungsbeschaffung war,
beweist der durch alle Schichten hindurch geringe Anteil an Wildtierknochen in
mittelalterlichen Fäkaliengruben. NUSSBAUMER, MARC A./GUTSCHER, Daniel. Archäologen
forschen nach der Speisekarte des Vogtes von Nidau. (Nidau - 650 Jahre Wandlung.
Nidau 1988), S.72f.

16Das bei Swartzenski (wie Anm.30), Abb.504, Tf.85 als Besitz der Fürstlich Hohenzol-
lerschen Hofbibliothek in Sigmaringen, Hs 10, aufgeführte Psalterium, wurde - wie mir in
einem Brief mitgeteilt wurde - «vor geraumer Zeit» verkauft, und es fehlen Informationen

über den weiteren Verbleib des Werkes.
47 Der nach der Numerierung der Vulgata einundfünfzigste Psalm beginnt mit den Worten:

«Quid gloriaris in malitia, qui potens es in iniquitate? Tota die iniustitiam cogitavit lingua
tua.» Psalm 52: Was rühmst du dich der Bosheit, Tyrann, wider den Frommen allezeit?
Auf Verderben geht deine Zunge, wie ein scharfes Messer, du Ränkeschmied.

48 Kytzler [wie Anm. 18), S.43, Riesenschlangen.
49APPUHN, HORST. Die Jagd als Sinnbild in der norddeutschen Kunst des Mittelalters,

Hamburg und Berlin 1970, S.22, deutet das Horn als Zeichen des Sieges des Guten über
das Böse.

1 und 2: Basler Denkmalpflege. - 3: Pause S.Tramer, Basler Denkmalpflege. - 4: Büro für
Archäologie der Stadt Zürich. - 5: Bildarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek. -
6: Gerhard Flowald, Kirchlindach BE.

Abbildungsnachweis

Charlotte Gutscher-Schmid, lie. phil. I, Kunsthistorikerin, Sonneggrain 1, 3028 Spiegel Adresse der Autorin


	Symbol oder Spass? Mischwesen auf profanen Wanddekorationen des frühen 14. Jahrhunderts

