
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 39 (1988)

Heft: 1

Artikel: Zur Gestensprache des Waltensburger Meisters oder der Versuch zu
einem Plädoyer für die christliche Körperlichkeit im Mittelalter

Autor: Diethelm, Annegret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:s5

Annegret Diethelm

Zur Gestensprache des Waltensburger
Meisters
odeF Der Versuch zu einem Plädoyer für die christliche
Körperlichkeit im Mittelalter

Es fällt auf, dass der in der ersten Hälfte des 14.Jahrhunderts in
Graubünden tätige Waltensburger Meister in seinen Wandmalereien ein
eigentliches Alphabet von Zeichen des körperlichen Ausdrucks
verwendet. Dieser Aufsatz Ist der Versuch, die Aufgabe dieser
Körpersprache im grösseren Zusammenhang des mittelalterlichen christlichen

Verständnisses von Körperlichkeit zu verstehen. Auf dem Weg
von der Sphäre der Welt zur Sphäre der Gottheil steht sie an entscheidender

Stelle.

Do er also blutende da stund und sich selber an sach, daz waz der
jemerlichst anblik, daz er in dik gelichte in etlicher wise der ge-
schbwde, als do man den geminten Christus freischlich geislete.
(Heinrich Seuse ']

Mit meinem Beitrag zur Gestensprache des Waltensburger
Meisters möchte ich versuchen, den Kreis der Vorurteile der unbedingten

Körperfeindlichkeit des Christentums zu durchbrechen und
zeigen, dass gerade der Körper, gleichsam tiefstes Versinken in oft
überdeutliche Körperlichkeit, dem religiös denkenden und fühlenden

Menschen des christlichen Mittelalters zentraler Lebensgrund
sein konnte, ja in gewissem Sinn sein musste. Es ist der Versuch, im
begrenzten Rahmen dieses Artikels wenigstens einen kleinen
Einblick in die Komplexität mittelalterlich-christlichen Verständnisses
von Körperlichkeit zu geben, einer Körperlichkeit, die auf der einen
Seite dem menschlichen Begreifen durchaus einfühlbar ist, die sich
jedoch auf der andern Seite jeglicher Fassbarkeit entzieht und
gerade dank dieser schillernden Doppelgesichtigkeit zu faszinieren
vermag. Der menschliche Körper steht an der Nahtstelle zwischen
Welt und Gottheit, in ihm berühren und verzahnen sich die beiden
Sphären in ganz bestimmter Weise.

Die Wandmalereien des als historische Person nicht fassbaren
«Meisters von Waltensburg», dem 16 Werke, die alle in der Zeit
zwischen 1330 und 1350 in Graubünden entstanden sind, mit hoher
Wahrscheinlichkeit zugeschrieben werden2, bieten sich in ihrer
Beschränkung auf die menschliche Figur und wenige, formelhafte
Requisiten an, mittels sorgfältiger Betrachtung der körperlichen
Zeichen den vorbildlich vorgezeichneten Weg durch die Körperlichkeit
und Kreatürlichkeit hindurch zur Körper- und Bildlosigkeit, zum
Ziel aller mystischen Sehnsucht, der Vereinigung mit der grund-lo-
sen Gottheit3 nachzugehen. Dass die Sprache auf diesem Weg an der
Schwelle zum UnsagbaEen hilflos versagen muss, ist nnüberwindba-
res Hindernis und Herausforderung zugleich.

Unsere Kunstdenkmäler 39/1988 ¦ I • S. 35-42



36 Annegret Diethelm

^ >3

V& ¦

,>? xS

/TS äCT
'

t-\
fi*''

m
¦v

Ztiim

A +----

1 Waltensburg, evangelische

Kirche. Scherge
aus der Dornenkrönung.

2 Waltensburg, evangelische

Kirche. Johannes
aus der Kreuztragung.

Die Ebene der Bilder

Die Kunstgeschichte hat den unschätzbaren Vorteil, dass der Gegenstand

ihrer Betrachtung auf den ersten Blick der Welt der sichtbaren,
fassbaren Dinge angehört. Am Anfang des oben angedeuteten Weges

steht das handfeste Erfassen des Materials, das in unserem Fall in
einem möglichst vollständigen Inventar der Zeichen des körperlichen

Ausdrucks besteht, die der Waltensburger Meister einsetzt, um
seinen Bildern, welche fast ausschliesslich Ereignisse der Bibel und
verschiedener Heiligenleben wiedergeben, die beabsichtigte
Wirkung zu verleihen". Da es unmöglich ist, die reiche Ausbeute dieser
Bestandesaufnahme, welche die körperlichen Formen nach den
Gesichtspunkten «Kopf/Gesicht», «Körper» und «Hände» ordnet, an dieser

Stelle auszubreiten, muss der Hinweis auf einige wenige, typische

Beispiele genügen.
Bei den Formen von Kopf und Gesicht ist zu unterscheiden

zwischen Formen, die als Ausdruck einer bestimmten inneren Verfassung

oder Absicht nur vorübergehend erscheinen [Mimik) und
Formen, die dem Kopf/Gesicht eigen sind und nur in einigen Fällen von
den mimischen Bewegungen für kurze Zeit verändert werden, um
dann wieder in die Grundformen zurückzufallen (Physiognomik).
Zusätzlich kommen Formen vor, die weder zur Mimik noch zur
Physiognomik gezählt werden können, aber dennoch etwas über den
Charakter der dargestellten Person aussagen, wie zum Beispiel die



Zur Gestensprache des Waltensburger Meisters 37

^ W''* *m <*S/-.»

*^ ff
-s-#

*

I ;

*Vi

*
r^ v-w

r ¥

•*

verschiedenen Ansichten des Kopfes und der Heiligenschein. Die
meisten Köpfe werden in Dreiviertelansicht abgebildet, was an sich
kein bedeutungstragendes Merkmal ist. Die frontale Ansicht jedoch
wird nur bei guten, meistens heiligen Figuren verwendet; sie zeichnet

sie als etwas Besonderes aus und verleiht ihnen einen repräsentativen

Charakter. Das Profil ist eindeutiges Zeichen des Bösen.
Der Waltensburger Meister konstruiert seine Köpfe nach dem

byzantinischen «Drei-Kreise-Schema»5, in dem die wichtigsten Berei-
che des Kopfes von drei konzentrischen Kreisen, deren Mittelpunkt
in der Nasenwurzel liegt, und deren Radien 1, 2 und 3 Nasenlängen
betragen, begrenzt werden. Abweichungen von diesem Schema sind
immer bedeutungshaltig und kennzeichnen den Bösen.

Die Haltung des Kopfes ist eines der wichtigsten Ausdrucksmittel
des Waltensburger Meisters. In der Regel sind die aufrechte Hallung
und das Neigen nach vorn Atisdruck positiv bewerteter Eigenschaften,

während der nach hinten geneigte eher ein negatives Merkmal
bedeutet.

Neben diesen Gestaltungsmöglichkeiten, welche die abgebildete
Figur auf den ersten Blick zu charakterisieren erlauben, ist den
Klein- und Kleinstformen grösste Aufmerksamkeit zu schenken. So
bezeichnet der doppelte, obere Lidstrich den Guten, während der
Böse nur einen einfachen Strich besitzt. Die Stellung der Pupille sagt
Wichtiges über den Charakter und den momentanen Gemütszustand

aus. Geschlossene Augen sind Zeichen des Schlafes, der

3 Rhäzüns, Kirche
St. Georg. Der Zauberer
Athanasios.

4 Waltensburg, evangelische

Kirche. Ausschnitt
aus der Apostel- und Hei-
ligenreihc.



38 • Annegret Diethelm

Trauer oder des Todes. Weit aufgerissene Augen können als zum
physiognomischen Zeichen erstarrte mimische Bewegung Ausdruck
des Bösen sein. Mit der Blickrichtung wird die Art des Verhältnisses
der Personen zueinander definiert, oder es wird ein bestimmtes
Gefühl vermittelt. Mit der Stellung der Augenbraue kann Trauer
oder Wut ausgedrückt werden. Ein offener Mund kann in seltenen
Fällen Zeichen des Sprechens sein; immer ist er jedoch dem Bösen
eigen. Falten auf der Stirn sind meistens ein Zeichen der Würde und
des Alters, können aber auch Wut meinen oder selten einmal
den Bösen kennzeichnen. Manchmal dient eine besondere
Haartracht - über ihre eigentliche Aufgabe, den Träger als Typ zu
charakterisieren - als Merkmal eines momentanen Zustandes der
Gestalt.

Damit die innere Verfassung, Absicht oder Tätigkeit einer Figur
(der Mimik entsprechend) und ihr Charakter (der Physiognomik
entsprechend) am ganzen Körper zum Ausdruck kommt, wird dieser in

Abb.3,4 verschiedenen Haltungen dargestellt. In der Regel ist das Verhalten
des ganzen Körpers zurückhaltend. Ausladende Bewegungen können

Zeichen des Bösen, der Wut und der Trauer sein. Die Stärke der
Neigung des Oberkörpers unterstreicht die Intensität einer Tätigkeil
oder eines Gefühls. Gewisse Haltungen sind mit einer bestimmten
Bedeutung eng verbunden. Sitzt ein König auf einem Stuhl und hat
das eine Bein über das andere geschlagen, so tut er dies in seiner
Funktion als Richter: «...es soll der Richter auf seinem Richterstuhl
sitzen als ein griesgrimmiger Löwe, den rechten Fuss über den
linken geschlagen.»6

Abbs Die verschiedenen Stellungen der Hände und Finger offenbaren
die innere Verfassung einer Figur (Gebärden) oder sie dienen als

vom Willen dirigierte Zeichen der Kommunikation (Gesten). Abgesehen

von den funktionellen Haltungen der Hände, die eine Tätigkeil
ausführen, lassen sich neun verschiedene Hauptformen der Stellung
von Hand und Finger unterscheiden, die alle im Dienst der Bild-Mitteilung

stehen. Das Spektrum der Bedeutungen einer bestimmten
Handhaltung kann verschieden breit sein; oft kann die genaue
Bedeutung nur aus dem Gesamtzusammenhang des körperlichen
Ausdrucks erschlossen werden. Sehr häufig ist die Geste des
ausgestreckten Zeigefingers. Mit ihr wird auf etwas hingewiesen; sie kann
aber auch Sprechgeste, Ausdruck der Macht und des Befehlens sein.
Oft ist in ihr die Absicht des Malers spürbar, auf ein ihm wichtiges
Geschehen besonders hinzuweisen. Werden Zeige- und Mittelfinger
ausgestreckt, so kann das die gleiche Bedeutung wie die oben
beschriebene Geste haben, doch meistens hat sie einen tieferen Sinn,
wird als Segensgestus oder als Zeichen der Anwesenheil Gottes
gedeutet. Offene Hände sprechen, weisen auf etwas hin, segnen und
können Ausdruck von Trauer und Tod sein, je nach der Gegend des
Körpers, in der sie sich bewegen. Aneinandergelegte Hände sind
Zeichen des Gebets; gefaltete Hände werden immer als Ausdruck
des Schmerzes und der Trauer gebraucht. Schlaff nach unten
hangende Hände deuten auf Kraftlosigkeit, Ergebenheit, Schlaf, Trauer
und Tod hin.



Zur Gestensprache des Waltensburger Meisters

- i -

39

.-.

m
V

Dieser kurze Überblick soll wenigstens erahnen lassen, dass sich
der Waltensburger Meister eines im Lauf der Zeiten festgelegten,
eigentlichen Alphabets der körperlichen Formen7 bedient, dessen
Möglichkeiten sich natürlich erst in der Kombination der Zeichen
voll entfaltet, wobei hinzuzufügen ist, dass dieses System trotz einer
gewissen Regelhaftigkeit offen und verwandlungsfähig ist.

5 Waltensburg, evangelische

Kirche. Ausschnitt
aus dem Abendmahl.

Das Bild der Kreuzigung Christi in der Kirche zu Waltensburg

Betrachten wir mit dem auf körperliche Zeichen hin gebildeten Blick
die berühmte Kreuzigungsszene in der Kirche zu Waltensburg!
Johannes ist mit seinem ganzen Körper auf Maria ausgerichtet, die in
ihrer unermesslichen Trauer zu Boden zu sinken droht. Die Kniee
vermögen sie nicht mehr zu tragen, die Arme fallen kraftlos hinunter,

der Kopf ist schmerzvoll geneigt und scheint sich an die Schulter
des Jüngers zu lehnen, der Blick ist ohne jede Bestimmtheit nach unten

gerichtet. Die beiden Figuren sind in der Intensität ihres durch
körperliche Zeichen klar vermittelten Schmerzes zu einem
eindrücklichen, in sich geschlossenen und ausserhalb des szenischen
Ablaufs der Passionsgeschichte stehenden Andachtsbild verschmolzen.

Gleichsam als zweites Andachtsbild bietet sich der mit weit
geöffneten Armen gekreuzigte Christus den Schauenden an. Die
entspannten Hände, der Richtung Maria geneigte Kopf mit den
geschlossenen Augen, der ausgemergelte Körper teilen seinen Tod mit.
Der kleine Scherge mit dem Essigschwamm wird zur blossen Nebenfigur,

während die Geste des ausgestreckten Zeige- und Mittelfingers
bei Longinus und Centurio auf das ganz Besondere dieser Szene
hinweist. Longinus weist auf sein durch das Blut Christi wieder sehend
gewordenes Auge hin und Centurio schwört, dass der Gekreuzigte
wirklich Gottes Sohn ist: «Als aber der Hauptmann und die, welche

Abb. 6



40 Annegret DiETHELM

6 Waltensburg, evangelische

Kirche. Kreuzigung.

1

Vk.« t '-.

wt
•wk irfs-lt

WS
¦-. *,-*¦-

v*

x' X

>

V

mit ihm Jesus bewachten, das Erdbeben sahen und was da geschah,
fürchteten sie sich sehr und sagten: Dies war in Wahrheit Gottes
Sohn.»8

Der gekreuzigte Christus als Brennpunkt aller christlichen
Körperlichkeit

Fast unscheinbarer Mittelpunkt des Kreuzigungsbildes ist die Seiten-
Abb.7 wunde Christi, die ihm eben von Longinus zugefügt worden ist. An

diesem entscheidenden Punkt unserer Betrachlungen angelangt, ist
ein, wenn auch notgedrungen knapper, Exkurs notwendig, ohne den
der alles verändernde Kern des christlichen Verständnisses von
Körperlichkeit nicht erkannt werden kann.

Die Theorie von der Doppelnatur Christi meint die Zugehörigkeit
der zentralen Gestalt des Christentums sowohl zur Sphäre der Welt
als auch zur Sphäre der Gottheit. Christus als das fleischgewordene
Wort Gottes ist beides: Mensch und Gottheit. Tiefstes Menschsein im
christlichen Zusammenhang ist tiefste Erniedrigung im Leiden, das
im Bild des gekreuzigten Christus höchste Einprägsamkeit erreicht.
Und genau an diesem Punkt findet die Umkehr statt. Dem Tod folgt
die Auferstehung. Der Tod des menschlichen Christus bedeutet
zugleich die Wiedergeburt des göttlichen Christus.

In der Identifikation mit dem menschlich-leidenden Christus
steckt für die nachfolgenden Gläubigen die Hoffnung, mit dem göttli-



Zur Gestensprache des Waltensburger Meisters 41

"\ ¦''
v>t j-*.'

w... • v ' .&
K. * «

ri-«-#-ü

.-ft
;

• •

/rtäKÄ.V
-,? -

li ;;; .-/> / ' *¦¦
«r u

<3>

j? «Si-****"* h¦r.
afc£"¦

K
P*r°

chen Christus nach erlittenem Tod zu auferstehen, um dann in der
Unendlichkeit der Gottheit aufzugehen. Um diesen entscheidenden
Vorgang überhaupt zu ermöglichen, ist eine grundsätzliche Bildung
des Menschen auf Christus hin nötig. Die erste Stufe umfasst die
körperliche Gleich-Bildung des Christen mit seinem Vorbild, die gleichsam

als konkreter Einstieg zu den folgenden Stufen gedacht ist. Die
erschütternde Körperlichkeit des nackten, am Kreuz leidenden Christus

ist dem Christentum erstrebenswertes und heilversprechendes
Ziel. Das christliche Verständnis von Körperlichkeit meint
ausschliesslich christusbezogene Körperlichkeit, wobei diese in Intensität

und Penetranz keine Grenzen kennt. Je tiefer der Mensch in
diese einsinkt, desto grösser sind seine Chancen zur Erlösung.

7 Waltensburg. evangelische

Kirche. Körper
Christi aus der Kreuzigung.

8 Rhäzüns. Kirche
St.Georg. Georg wird
aufgehängt und geschunden.

Zurück zu den Bildern!

Eine wichtige Form der Bildung auf Christus hin erfolgt über die an
den Kirchenwänden gemalten, heiligen Geschichten. Der Waltensburger

Meister erfüllt seinen didaktischen Auftrag vor allem
dadurch, indem er die Körpersprache seiner Figuren behutsam
einsetzt. Der gegen die Regel verstossende körperliche Ausdruck der
Bösen evoziert Gefühle der Ablehnung. Die grosse Anziehungskraft
der gleich Andachtsbildern aus dem Fluss des Geschehens herausgehobenen

heiligen Figuren bietet sich in der Intensität ihrer auf Chri-



42 ANNEGRET' Dil, I HELM

stus bezogenen Körperlichkeit als Führer zur Identifikation mit dem
höchsten Bild körperlichen Leidens in Gestalt des gekreuzigten
Christus an, der im Christentum unumgehbares Tor zur Seligkeit ist.

Ein Nachsatz.

Abb s Körperlichkeit, oft eine bis ins Ekelerregende gesteigerte Körperlich¬
keit, hat im christlichen System eine entscheidende Aufgabe zu
erfüllen. Als ausschliesslich auf Christus bezogene Körperlichkeit -
und nur als solche - steht sie an der unüberspringbaren Schwelle
zwischen Welt und Gottheit. Körperlichkeit, die sich als Ausdruck
reiner, ungebundener Lebensfreude gebärdet, wird im christlichen
Gefüge jedoch der Zugang zu höheren Sphären verwehrt.

Résumé II est surprenant de constater que le Maître de Waltensburg, actif
dans les Grisons pendant la première moitié du 14e siècle, utilise

pour ses peintures murales un alphabet personnel de signes traduisant

l'expression des corps. Cet article tente d'approfondir ce
langage corporel, dans le contexte général de la conception chrétienne
médiévale du corps. Sur la voie menant de la sphère terrestre à la

sphère divine, il occupe une place décisive.

Riassunto Non vi è dubbio che il Maestro di Waltensburg, attivo nei Grigioni
durante la prima metà del XIV secolo, impieghi nei suoi affreschi un
vero e proprio vocabolario di gestualità. La presente trattazione si

propone, in un contesto più ampio, di far interprete questo linguag
gio del corpo della consapevolezza cristiano-medievale della fisicità
umana. Essa occupa una posizione chiave nel cammino che dalla
sfera terrena conduce alla sfera divina.

Anmerkungen ' BIHI.MEVER, KARL. Heinrich Seuse, Deutsche Schriften. Stuttgart 1907, S.43, Zeile 22-25.
2 Zur Zeit können dem Waltensburger Meister folgende Werke zugeschrieben werden,

wobei einige nur als Fragmente erhalten sind: Maienfeld, Schloss Brandis; Waltensburg,
evangelische Kirche; Chur, Kathedrale; Paspels, Kapelle Dusch; Churwalden, ehemalige
Klosterkirche; Davos Platz, evangelische Kirche; llanz, Kirche St. Marlin; Lohn, evangelische

Kirche; Lüen, evangelische Kirche; Pitasch, evangelische Kirche; Schlans, katholische

Kirche; Zillis, evangelische Kirche; Casti, evangelische Kirche; C.lugin, evangelische
Kirche; Rhäzüns, Kirche St.Georg; Rhäzüns, Kirche St. Paul. - Hingewiesen sei auf den
aktuellsten Text zum Waltensburger Meister in: RAIMANN, ALLONS. Gotische Wandmalereien

in Graubünden, Disentis 1983, hier weitere Literatur zum Thema.
1 Hinter dieser Vorstellung steht das Bild vom mystischen Kreislauf: Das Herausfallen der
Geschöpfe aus der Einheit mit der Gottheil in die Vielheil der Welt ist zugleich eine
stufenweise Wiedereinkehr in die ursprüngliche Einheit mit dem Urgrund.

'Dieser Aufsatz, ist aus meiner l.izentiatsarbeil hervorgegangen: Untersuchungen zum
körperlichen Ausdruck beim Waltensburger Meister. Universität Zürich 1979.

r> Vergleiche dazu: PanOFSKY, ERWIN. Sinn und Deutung in der bildenden Kunst. Köln
1975. S. 68-124.

B Zitiert nach: HAHNLOSER, HANS RUDOLF. Villard de Honnecourt. Krilische Gesamtausgabe

des Bauhüttenbuches ms.fr. 19093 der Pariser Nationalbibliothek. Graz 1972, S.61.
7 Eine allgemeine Untersuchung bietet: GARNIER, FRANÇOIS. Le Langage de l'Image au
Moyen Age. Signification et Symbolique. Paris 1982.

8 Matthäus 27,51.

Abbildungsnachweis l, 2,1, 5, 7: Autorin. - 6: Allons Raimann, Frauenfeld. - 3, 8: Umzeichnungen von Renato
Simona, Locamo.

Adresse der Autorin Annegrel Diethelm, lic.phil.I. Kunsthistorikerin, alte Dorfstras.se 21, 8910 Affollern a.A.


	Zur Gestensprache des Waltensburger Meisters oder der Versuch zu einem Plädoyer für die christliche Körperlichkeit im Mittelalter

