
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 35 (1984)

Heft: 3

Artikel: Zwinglis Stellung zum Bild und die Tradition christilcher Bildfeindschaft

Autor: Altendorf, Hans-Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


267

Hans-Dietrich Altendorf

Zwinglis Stellung zum Bild und
die Tradition christlicher Bildfeindschaft
Die Bilderfrage stand ursprünglich nicht im Zentrum von Zwinglis
reformatorischem Anliegen. Die Neuordnung des christlichen Lebens
war ihm weitaus wesentlicher; auch die Ablehnung der Heiligenverehrung

erschien ihm gewichtiger als die Ablehnung der Bilder. Dennoch

kam Zwingli zu einer dezidierten negativen Haltung gegenüber
dem Bild in der Kirche: die Bilder dürfen nicht belassen werden.
Letztlich dürften praktische Erwägungen für Zwingli ausschlaggebend

gewesen sein. Zwingli steht damit in einer bildfeindlichen
christlichen Tradition, die nie ganz erloschen war, wenn sie auch
längst von einer positiven Haltung zum Bild überlagert wurde, die in
einer Besinnung auf den Sinn des christlichen Glaubens wurzelte.

Ochon z.ur Zeit der Reformation war es ein in die Augen fallendes
Kennzeichen der Reformation Zwinglis, dass der gottesdienstliche
Raum ohne Altar und Bild war, sich als von Kanzel und Taufstein
bestimmter Predigtraum darbot. Bildlosigkeit und Konzentration auf
das Predigtwort wurden vor allem für Aussenstehende, also für
Katholiken und Lutheraner, zum Charakteristikum reformierten
Christentums zwinglischer Prägung. Zweifellos verrät die Erscheinungsform

nicht wenig von der Eigenart der Reformation Zwinglis;
dennoch muss man sich hüten, allzu rasch die Folgerung zu ziehen, die
Abkehr vom Bild im kirchlichen Raum sei eine fraglose Konsequenz
von Zwinglis theologischen Grundüberzeugungen: «Blickt man auf
Luthers Stellung zu den Bildern, so ist sie in den Anfängen von der
Zwinglis äusserlich kaum unterschieden» ', und dennoch setzte sich
•m Luthertum eine ganz andere Haltung zum Bild in der Kirche
durch. Es müssen noch andere Motive und Kräfte angenommen werden,

die zur strengen Bildlosigkeit der zwinglischen Reformation
führten. - Damit ist selbstverständlich nicht gesagt, dass der Zürcher
Ikonoklasmus nicht auch in Zwinglis Theologie wurzele; die
Bildfeindschaft Zwinglis ist echt und überzeugt, aber es traten Umstände
ein, die ihr erst zur vollen Entfaltung verhalfen.

Unbestritten ist, wie man auch im einzelnen über Entstehung und
Akzentsetzung urteilen mag, dass Zwingli selbst ein «Zentrum»
seiner Theologie benannte: «dies kann mit Schriftprinzip, schriftgemäss
- also auch: den biblischen Schriften folgende Predigt - beschrieben
und mit christologischen und pneumatologischen Begriffen bezeichnet

werden. Aber dieses Zentrum ist in seinem Urstadium (anno
1516) noch nicht entfaltet in die typisch reformatorischen, das heisst
also auch gemein - reformatorischen Lehraussagen und Kampfparolen,

und es lässt sich nur sehr schwer in Form einiger weniger oder
gar eines dogmatischen Lehrpunkts ausdrücken. Dass es bei Zwingli
ein starkes Sündenbewusstsein, das Wort neben dem Geist als
Hilfsmittel, die Rechtfertigung allein aus Glauben, die Prädestination usw.

Unsere KunstdenkmHler 35/1U84 • 3 ¦ S. 267-275



268 Hans-Dietrich Altf.ndorf

gibt, bedeutet nicht, dass diese Lehraussagen <das Herz» seiner Theologie

ausmachen. Seine Theologie ist und bleibt bis zum Ende in
gewisser Weise unfertig und unsystematisch - und doch unverkennbar
reformatorisch und in nuce reformiert'2.» Diese gewisse «Bibliokra-
tie»3, «Herrschaft der Heiligen Schrift», ist im Verständnis Zwinglis
die Quelle aller Erneuerung in der Christenheit.

Das bedeutet nun nicht, dass von vornherein alle Aussagen der
Schrift wörtlich verbindlich seien; eine Erinnerung an die damals
umstrittenen Themen Kindertaufe, Leistung des Zehnten, Eidesleistung,

Kriegsdienst genügt, um diese Feststellung zu bekräftigen. So

muss man näher zusehen, weshalb der Satz aus den Zehn Geboten
so wichtig wurde: «Du sollst dir kein geschnitztes Bild machen, kein
Abbild von dem, was im Himmel droben oder unten auf der Erde
oder im Wasser unter der Erde ist» [Exodus 20, 4).

Zunächst ist festzuhalten, dass «das Problem der Bilder nie im
Zentrum von Zwinglis Interesse stand»"1 und dass etwa die Ablehnung

der Heiligenverehrung Zwingli mehr bewegte als die Ablehnung

der Bilder. Dennoch gilt auch: «Zwingli kennt in der Bilderfrage

keine Lässigkeit.»5
Zum ersten Mal äusserte sich Zwingli schriftlich, und zwar

«zunächst nur marginal»6, zur Bildverehrung im Juli 1523 in der Auslegung

der Schlussreden: Christus ist der einzige Mittler, es braucht
keine Heiligen als Nothelfer, deshalb ist auch der Bilderdienst verbotene

Abgötterei: «Ach herr! Verlych uns einen unerschrockenen
man, wie Helias was, der die götzen vor den ougen der gleubigen
dennen thüye; denn du bist das einig gut, das unser Zuflucht und
trost ist.»7

Bekannt ist, dass Uli Kennelbach aus der Grafschaft Toggenburg
am 21. Juni 1520 wegen Bilderschändung im Wirtshaus zu Uznach
enthauptet worden war8. Am 1. September 1523 predigte Leo Jud,
Leutpriester am St. Peter in Zürich, «wie man uss der göttlichen
gschrift bewären möcht und recht wäre, dass man die götzen uss
den kilchen tun sollte». Es folgten bilderstürmerische Aktionen im
September: am 6. September Bildzerstörungen in St. Peter, am 13.

wurden im Fraumünster die Ewigen Lichter zerschlagen, am 24.

erschien Ludwig Hätzers Predigt im Druck: «Ein Urteil gottes unsers
eegemahles, wie man sich mit allen götzen und bildnussen halten
sol, uss der heiligen gschrifft gezogen». Die Zweite Zürcher Disputation

handelte im Oktober über die Bilder und die Messe. Vom
Ratsmandat des 27.Oktober [?, um den I.November?9), man solle die
Bilder einstweilen in den Kirchen belassen (doch könnten Stifter ihre
eignen Stiftungen entfernen), erstreckten sich beunruhigende
Vorkommnisse und Verhandlungen über die Bilderfrage in der Stadt
und auf dem Land, die schliesslich zum Ratsmandat des 15. Juni 1524

führten, «dass man die götzen und bilder mit züchten hinweg tun
solle, damit dem wort gottes statt gegeben werde». Vom 20. Juni bis
2. Juli wurden in geordneter Weise die Bildwerke hinter geschlossenen

Kirchentüren zerstört. Die Obrigkeit hatte die spontanen Aktionen,

die seit September 1523 auftraten, im Sommer 1524 also kanalisiert

und in den Griff bekommen.



Zwinglis Stellung zum Bild und die Tradition christlicher Bildfeindschaft 269

Zwingli selbst zeigte sich seit der kurzen Äusserung im Juli 1523

durchaus nicht als den Wortführer oder gar Anführer im Bilderstreit,
sondern war bestrebt, jede Unordnung und allen Tumult zu vermeiden.

Im April 1525 stellte er sich als den Vertreter der richtigen Mitte
zwischen den Bilderschirmern und den Bilderstürmern darl0.

Wir verfolgen die Zürcher Ereignisse nicht weiter, sondern
betrachten Zwinglis Haltung für sich. Es ist allerdings unverkennbar,
dass schon Zwinglis älteste fassbare Äusserung gegen die Bilder
nicht alleine der grundsätzlichen Erwägung entsprang, neben dem
einen Heilsmitller Christus habe der Heilige und das Bild keinen
Platz. Spätestens seit Januar 1522 gab es im fernen Wittenberg
Auseinandersetzungen über die Bilder", und hinter Hätzers Argumenten

in seiner Predigt vom September 1523 scheinen überkommene
Gedankenbildungen zu stehen, deren Herkunft nachzugehen, wohl
noch lohnen könnte. Das heisst, es sieht sehr danach aus, als habe
die von Luther und Zwingli geprägte geistliche Bewegung bildkritische

Fragen entbunden, die zuvor eher im Verborgenen schlummerten.

Zwinglis schliesslich eingenommene Haltung zu den Bildern ist
klar, wenn auch nicht immer bis ins Letzte durchdacht, eben, weil
das Thema Zwingli von Hause aus nicht umtreibt. Das schliesst, wie
so oft bei Zwingli, nicht aus, dass entschiedene Positionen bezogen
werden. Nicht nur in einem Brief an Martin Bucer in Strassburg
(3.Juni 1524), sondern wiederholt erklärt Zwingli im Gegensatz zu
Luther, die Bilder in der Kirche seien keine sogenannten «Mitteldinge»

(mesa, adiaphora), deren man sich nach Belieben bedienen
oder nicht bedienen könne. Man müsse zwar nicht alle Bilder zerstören,

nur die verehrten, und es komme «auf die Beziehung an, mit
welcher der Mensch dem Bild gegenübertritt»12, aber schlussendlich

gilt für den Zürcher Reformator doch: «wie man's auch drehen und
wenden mag - die Bilder dürfen nicht geschont werden, sie müssen

weg!»13. Weshalb? Zwingli führt in seinen verschiedenen Überlegungen,

die hier nicht entfaltet werden müssen, mannigfache Gründe
an: das Gottesgebot im Dekalog, die Tatsache, dass auch das an sich
harmlose Bild zum verderblichen und gefährlichen «Götzen» werden
kann, die soziale Anstössigkeit der reichen Bildausstattung in den

Kirchen, während Arme nicht das Nötigste haben, das christologi-
sche Argument, dass man Christus in seiner göttlichen Natur nicht
darstellen könne (und dass man zugleich die göttliche Natur nicht
von der menschlichen trennen kann), die Wahrheit, dass wir den
Glauben «ab den Wänden nit erlernen» M können, - ausschlaggebend
dürften ganz «praktische» und seelsorgerliche Rücksichten und Motive

gewesen sein: die Bilder verletzen die schwachen Gewissen und
verhindern die rechte Frömmigkeit, weil sie eine unaufhörliche
Verführung darstellen, das Geschöpf an die Stelle des Schöpfers zu
setzen. Von den Bildern gilt, was auch vom Zeichen des Kreuzes gilt:
«Und in den templen hab ich ghein fürgesetzt criitz nie gsehen, man
hatt es für einen götzen gemacht.»,5

Weshalb verführen die Bilder? Im Brief an Bucer hat Zwingli den
Grund genannt, der in der Tat das Motiv darstellen dürfte, das



270 Hans-Dietrich Altendorf

Zwingli zur grundsätzlich negativen Stellung zum Bild führte: die
Bilder tendieren doch alle «nur» (solum) dahin, «ut ad sensum ab
interiore homine avocemur»: wir werden vom «Inneren» fort und ins
«Äussere» hinaus verführt, «unde factum est, ut a creatore ad crea-
turam conversi simus»: nie ist je von einem Bild in der Kirche eine
segensreiche Wirkung ausgegangen, nie ist ein Bild in der Funktion
einer «Bibel für die Ungelehrten» fruchtbar geworden, immer führte
es vom Schöpfer fort zur Vergötzung der Kreatur. Und: «Quantum ad
sensum tribuis, tantum spiritui detraxeris»: Was und wieviel man
dem sinnlichen Äusseren anvertraut, das wird man gewiss dem
göttlichen Geist «abziehen»16.

Mit anderen Worten: es ist der Gottes- und Geistbegriff Zwinglis,
der ihn erkennen lässt, dass man sich auf Bilder nicht einlassen darf.
So unstatthaft das tumultuose Vorgehen der Bilderstürmer ist, in der
Sache haben sie doch recht, und die Obrigkeit muss die Bilder aus
den Kirchen entfernen lassen. Man spürt ja auch den Erfolg: das Abtun

der Bilder hat die wahre Frömmigkeit in der Tat gefördert, wie
wir selbst erfahren haben ". Deshalb wirkt Zwingli auch anderswo
darauf hin, dass die Bilder von der Obrigkeit fortgetan werden: «Und
warum sollte es dann Eurem Rat nicht zustehen, die Abschaffung der
Bilder, die immer noch beim Gottesdienst stehen, oder der Messe,
dieser unerträglichen Torheit, zu beschliessen?» "

Zwinglis (gemässigter) «Spiritualismus» ist es wohl also doch
gewesen, der ihn zur entschieden negativen Stellung gegenüber dem
Bild in der Kirche veranlasste: «Die Sphäre des Heiligen ist als solche
zugleich die Sphäre des Geistig-Innerlichen, die zu allem Sinnlichen
in Gegensatz steht.»I9 Die gleiche Überzeugung von der «Geistigkeit»
Gottes steht hinter Zwinglis Ablehnung jeder sakramentalen
Vermittlung, auch hinter der so folgenreichen Ausrichtung des
Gottesdienstes auf die Predigt, möglicherweise auch hinter der von Zwingli
so geliebten «Stille» in der Kirche. Damit verträgt sich, dass Zwingli
auch andere Gründe gegen die Bilder anführen kann, die «konkreter»

anmuten, schillert doch auch sein Glaubensbegriff «zwischen bi-
blizistischer Hinnahme und spiritualistischer, dem Wort gegenüber
verselbständigter Erfahrung»20.

Wir vertiefen diese (ja längst gesehenen) Beobachtungen nicht. Da
es evident sein dürfte, dass Zwinglis theologische Überzeugungen
nicht wie die Luthers von einem eindeutig fassbaren «Zentrum» her
durchgängig bestimmt und getragen sind, dürfte nun auch einigermassen

plausibel werden, dass es (erst) die Zürcher Situation nach
1520 war, die Zwingli in der Bildfrage zur Klärung weiterführte, während

vor Juli 1523 das Bild für Zwingli sozusagen kein Thema
darstellte21.

Zwingli wusste, dass er nicht der erste Christ und Theologe war,
der zur Ablehnung des Bildes in der Kirche kam: ursprünglich
verehrten die Christen keine Bilder. «Zwingli und die Reformierten
nehmen die Kritik einer längst bestehenden Opposition, äusserlich gesehen,

wieder auf.»22 Bilderkritik wird «seit dem Hochmittelalter ein
fester Bestandteil aller oppositionellen Kirchenkritik. Sie findet sich
schon bei Bernhard von Clairvaux, steigert sich dann aber bei den



Zwinglis Stellung zum Bild und die Tradition christlicher Bildfeindschaft 271

II»

/ »V t jvvo-°*T f "\'ii\ T ¦' ' tf

V
0 nn

a
^M

g|t,.M.X.f-
¦

%
W^

luta" l*ni- lV«H«f«<1"rt*\*MV -m «. -"/^,,^.,/^ ^/XT
Waldensern, Lollarden, Wiclifiten und Hussiten und in den Kreisen
der aufsässigen Bauern mitunter zu radikalen Ausbrüchen und
findet sich in feinerer, «aufgeklärter» Form bei den meisten Vertretern
eines sittlich gerichteten Humanismus, vor allem bei Erasmus selbst.
Die Situation ist schon lange bedrohlich geworden, als die reformatorische

Predigt beginnt und die ganze Frage in stürmische Bewegung

bringt. Sowohl Luther wie Zwingli sind in dieser Hinsicht von
der Entwicklung überrascht worden»23. Diese Bemerkungen treffen
in der Tat zu, aber es ist m. W. immer noch ein Desiderat der
Forschung, den Versuch zu unternehmen, exakt nachzuprüfen, ob und
wie sich Verbindungslinien von den mittelalterlichen Bildkritikern
zu den Positionen auffinden lassen, die seit 1520 zusammen mit der
neuen Reformbewegung zu Wort kommen. Es treten ja die
mannigfachsten Motive zugleich auf.

Nun wurzeln alle bildkritischen Haltungen in der christlichen Kirche

letztlich in der Ursprungssituation der Kirche selbst: «Der aniko-
nische Charakter des Urchristentums stand dem Entslehen einer
bildenden Kunst entgegen»21, und das Entstehen einer christlichen
Kunst «ist keineswegs ein selbstverständlicher Vorgang gewesen»25.
Zwar wird um die Wende zum 3. Jahrhundert das Aufkommen
christlicher Kunst konstatierbar, aber «die kirchliche Literatur der
ersten Jahrhunderte verleugnet weithin das Bestehen einer christlichen

Kunst überhaupt»26. Man hat die Entstehung christlicher Kunst
in den wesentlichen Stadien erfassen können: von der Ablehnung
des Bildes überhaupt führte der Weg zu einer «christlichen Laien-

1 «Die Götzen uß der
Küchen Zürich gothan».
Illustration zu Bullingers
Reformationsgeschichte,
Abschrift von 1605/06.
Federzeichnung
aquarelliert. 97x 152 mm.



272 Hans-Dietrich Altendorf

kunst», aus der sich im Lauf des 4. Jahrhunderts definitiv in Ost und
West eine weithin anerkannte Kirchenkunst entwickelte, die im
byzantinischen Osten zur «Ikone» führte, während der lateinische
Westen bei einer eher «pädagogischen» Deutung des Bildes blieb und
eine eigentliche Bildverehrung im Vergleich zum Osten eher
rudimentär blieb, obgleich sie durchaus nicht fehlte und gerade im
Spätmittelalter eine eigenartige Ausprägung erfuhr, die dahin trieb, dass
während der reformatorischen Auseinandersetzungen «weniger das
Christusbild als das Heiligen- und Marienbild und die Reliquienverehrung

im Vordergrund der Auseinandersetzung» standen27.
Die anfängliche Bildlosigkeit der Kirche war ein Erbe des Judentums,

das (wenigstens offiziell) am Bildverbot der Zehn Gebote
festhielt. Die im Lauf des 2. Jahrhunderts langsam einsetzende Aufgabe
des Bildverbots, damit das Aufkommen einer christlichen Kunstübung

überhaupt, war möglich, weil man zwei Anstösse überwand:
das Bildverbot wurde als praktisch überwunden angesehen, weil der
Neue Bund den Alten Bund abgelöst hatte und weil man einen weiteren

Hinderungsgrund als aufgehoben ansah, den noch am Beginn
des 3. Jahrhunderts ein Mann wie Klemens von Alexandrien so
formulierte: «Wie könnte überhaupt ein Werk der Baumeister, der
Steinmetzen- und Handwerkerkunst heilig sein? Stehen da nicht die
höher, welche die Luft und ihren Umkreis oder vielmehr die ganze
Welt und das All als der überragenden Grösse Gottes allein würdig
erachten?»28 Gemeint ist: stoffliche, sinnlich gebundene Hervorbrin-
gungen menschlichen Schaffens sind unfähig, Träger religiöser Aussage

zu sein. Dieser zweite Hinderungsgrund wog zweifellos in der
antiken Christenheit schwerer als das biblische Bildverbot. Die
allmähliche Überwindung dieses Arguments (das auch der paganen
Welt wohlbekannt war) ermöglichte erst das Hervortreten einer
christlichen Kunst im grossen Stil überhaupt.

Durchschlagend wurde dabei die tiefere und ernstere Erfassung
des Inkarnationsgedankens, wie er vor allem in der griechischen Kirche

in langen Auseinandersetzungen gewonnen wurde; am Ende
der Auseinandersetzungen entstand die Ikone. Es handelt sich, kurz
formuliert, um die Einsicht, dass die «Fleischwerdung» der zweiten
göttlichen Person auch für die bildnerische Darstellung Folgen
haben muss: Gott nahm Menschengestalt an, um die gefallene Menschheit

zu sich und damit zu ihrem Ursprung zurückzuführen. Damit ist
auch die Möglichkeit eröffnet, dass die Inkarnation sich im Bild
abspiegelt: irdische Materie kann Trägerin göttlicher Wahrheit und
Wirklichkeit werden. Wer an die wirklich geschehene Inkarnation
glaubt, für den ist es selbstverständlich und geradezu geboten,
anzuerkennen, dass auch das Bild sozusagen Träger und Abbild eines
Urbildes sein kann. Die mehrfachen Bilderstreitigkeiten im byzantinischen

Osten bezeugen, was das Gedankliche betrifft, dass bis in
das 8. und 9. Jahrhundert hinein nicht alle Christen diesem eben
skizzierten Gedankengang zu folgen vermochten, und ikonoklastische
Proteste sind deshalb auch im Osten immer wieder einmal
aufgetaucht, obwohl sie nie in der Lage waren, die orthodoxe Grundüberzeugung

ernsthaft zu erschüttern.



Zwinglis Stellung zum Bild und die Tradition christlicher Bildfeindschaft 273

Das Abendland ist dieser «Urbild-Abbild-Theorie» von jeher nur in
bescheidenem Mass gefolgt; «zu Ausgang des Mittelalters scheint sie
im Abendland so gut wie vergessen zu sein»29. Was im Abendland
galt, nachdem sich das Bild einmal durchgesetzt hatte, war der
zugleich kultische und lehrhafte Charakter des Bildes. Die Bilder «sind
der verehrenden Begegnung die Vergegenwärtigung der Heiligen
und zugleich eine <allen verständliche Dauerpredigt» im Sinne der
herrschenden Theorie»30. Das Bild wird praktisch mit der Person des

Heiligen gleichgesetzt, hat also nicht den Transparenz-Charakter der
orthodoxen Ikone, sondern steht gleichsam massiv vor dem Gläubigen.

Von daher wird verständlich, dass nicht nur Zwingli von der
Überzeugung, es gebe nur einen Mittler zwischen Gott und den
Menschen, ausgeht, um das Bild zu kritisieren. Der östliche Ikonokiast
weigert sich, den Inkarnationsvorgang so konsequenzreich zu deuten,

wie die Bildertheologie es seit dem 6. Jahrhundert tut. Die
abendländischen Bildgegner sehen im geübten Kult des einmal
vorhandenen Bildes eine unzulässige Einschränkung der Souveränität
Gottes.

Die mehr als knappe Skizze vermag vielleicht ein wenig deutlich
zu machen, dass die mittelalterliche abendländische Bildauffassung
deshalb Probleme stellen kann, weil sie eben nicht durchgängig und
konsequent vom Urbild-Abbild-Schema bestimmt ist. Sie ist aber
auch nicht rein lehrhaft, sondern schillert zwischen Möglichkeiten:
das Bild kann der «memoria» dienen, es kann Verweischarakter
haben (wenn auch nicht im strengen Sinn der Ikone), es kann die Funktion

der kostbaren Reliquie haben, die schützt, stärkt und hilft.
Sobald ein Mann wie Zwingli von einem sehr «geistigen» Gottesbegriff

ausgeht, kann er in Konflikt mit der ihn umgebenden Bilderwelt

kommen, vor allem wenn Konstellationen geistiger und sozialer
Mächte sich einstellen, wie es im Zürich seiner Zeit der Fall war. Die
Radikalität von Zwinglis Negation des sakramentalen Denkens -
Gott ist «Geist» und bindet sich nicht an irdische Medien - hat in dieser

Lage zu Konsequenzen geführt, die sonst von abendländischen
Bildgegnern nicht gezogen worden waren: das Bild wird gänzlich
abgetan, um alle Versuchung und Verführung zu vermeiden. -

«Vom 5. bis 7.September 1526 wurden in allen Stadtkirchen die
Altäre und Sakramentshäuschen abgebrochen und als Baumaterial für
einen Kanzellettner ins Grossmünster transportiert... Auf den Vere-

nentag 1526 wurde der Boden aus Altarplatten gelegt, und am
11. September, am Kirchweihfest, <tett meister Ulrich Zwingli die erst
predig im nüwen predigstüb»; nach Bernhard Wyss stand Zwingli dabei

«auf der ehemaligen Altarmensa aus der Predigerkirche»31. -
Eindrucksvoller lässt sich der Sieg der Bildlosigkeit kaum darstellen32.

A l'origine le problème des images ne constituait pas le principal ob- Résumé
jectif de la Réformation pour Zwingli. La réorganisation de la vie
chrétienne était bien plus essentielle à ses yeux; aussi le refus du
culte des saints lui paraLssait plus important que le refus des images.



274 Hans-Dietrich Altendorf

Par la suite Zwingli adopta cependant une attitude résolument négative

face à l'image dans l'église: les images doivent être supprimées.
En dernier lieu, ce sont certainement des considérations d'ordre
pratique qui devraient avoir été déterminantes pour Zwingli. Il se place
ainsi dans une tradition chrétienne iconophobe qui n'avait jamais
disparu entièrement, alors même que s'y était substituée depuis
longtemps une attitude positive face à l'image qui était ancrée dans
la prise de conscience du sens de la foi chrétienne.

Riassunto La questione delle immagini non si trovava, all'inizio, al centro della
dottrina riformata di Zwingli. Egli era soprattutto interessato al
riordinamento della vita cristiana; e anche il rifiuto del culto dei santi gli
sembrava meno importante che l'abolizione delle immagini. Zwingli
assunse tuttavia un atteggiamento di rivolta nei confronti delle
manifestazioni esteriori del culto: tutte le immagini sacre dovevano
essere tolte dalle chiese. Determinanti per la formulazione della
dottrina zwingliana dovevano esser state, alla fine, considerazioni d'ordine

pratico. In tal modo egli s'inserì in una tradizione iconoclastica
cristiana che non era mai venuta meno, pur essendo stata da tempo
superata da un atteggiamento positivo nei confronti delle immagini
che aveva trovato origine in una riflessione sul senso della fede
cristiana.

Anmerkungen ' Campenhausen, HANS VON. Die Bilderfrage in der Reformation. (Tradition und Leben.
Kräfte der Kirchengeschichte. Aufsätze und Vorträge. Tübingen 1960, S. 361-4071, S.383.

1 Schindler, Alfred. Zwingli und die Kirchenväter. (147.Neujahrsblatt zum Besten des
Waisenhauses Zürich, Zürich 19841, S.40f.

1 Der m.E. glückliche Ausdruck dürfte von W.Köhlers Schüler Jakob Kreutzer stammen,
vgl. Gabler, Ulrich. Huldrych Zwingli im 20.Jahrhundert. Forschungsberichl und
annotierte Bibliographie. Zürich 1975, S.31.

1 SENN, MATTHIAS. Bilder und Götzen: Die Zürcher Reformatoren zur Bilderfrage. (Zürcher

Kunst nach der Reformation. Hans Asper und seine Zeit. Katalog zur Ausstellung
im Helmhaus, Zürich, 9.Mai bis 28.Juni 1981, S.33-38), S.34.

5 LAVATER, HANS RUDOLF. Regnum Christi etiam externum - Huldrych Zwinglis Brief
vom 4.Mai 1528 an Ambrosius Blarer in Konstanz. IZwingliana, Bd. 15, H.5, 1981, 1,

S. 338-3811, S.366, Anm. 155.

'SENN (wie Anm.41, S.33.
7 Usslegen und griiiid der schlussreden oder Articklen. (Huldreich Zwingli. Sämtliche

Werke, hrsg. von EMIL EGLI u.a., Berlin; Leipzig; Zürich 1905ff., Bd.2l, S.218.
"Nachweise im einzelnen: Senn (wie Anm.41. - Garside, Charles. Zwingli and the
arts. New Haven-London 1966. 2.Aufl. 1982. (Yale Historical Publications, 33.) - STIRM,
Margarf.the. Die Bilderfrage in der Reformation. Gütersloh 1977. (Quellen und
Forschungen zur Reformationsgeschichte, Bd.441, S. 130ff. - LOCHER, GOTTFRIED W. Die
Zwinglische Reformation im Rahmen der europäischen Kirchengeschichte. Göttingen;
Zürich 1979. - Gabler, ULRICH. Huldrych Zwingli. eine Einführung in sein Leben und
sein Werk. München 1983.

' Vgl. GABLER Iwie Anm.81, S.75.
10 von Campenhausen Iwie Anm. Il, S.368.
" Vgl. STIRM (wie Anm.8), S.24ff.
" SENN (wie Anm.4), S.36.
13 von Campenhausen (wie Anm. 11, S.380.
H Eine kurze christliche Einleitung, 17. November 1523. (Werke (wie Anm. 7|, Bd. 21, S.657.
15 Eine Antwort, Valentin Compar gegeben, 27.April 1525. (Werke Iwie Anm.71, Bd.41, S. 120.
15 Werke (wie Anm. 71, Bd. 8, S.195.
" De vera et falsa religione commentarius, März, 1525. (Werke Iwie Anm. 7|, Bd. 31, S.905:

Breviter! quantum ablatae imagines veratri pietatem adiuvent, nemo rede credit, quam
qui expertus est.

"Zwingli an Blarer (wie Anm.51, in Lavaters Übersetzung, S.365f.
10 VON CAMPENHAUSEN [wie Anm. H, S.375. Von Campenhausen und Senn fassen m.E.

am präzisesten Zwinglis Argumentation zusammen.



Zwinglis Stellung zum Bild und die Tradition christlicher Bildfeindschaft 275

"Ebeling, GERHARD. Cognitio Dei et hominis. (Luthersliidien, Bd.l, Tübingen 1971,
S. 221-2721, S. 228. Der Satz bezieht sich auf den Commentarius, lässt sich aber für Zwingli
verallgemeinern, wie mir scheint

21 Die Erörterungen von PETER JEZLER, ELKE JEZLER, CHRISTINE GÖTTLER: Warum ein
Bilderstreit? Der Kampf gegen die «Götzen» in Zürich als Beispiel, in diesem Heft, S.276,
gewinnen von hier her ihre Bedeutung und Brisanz.

"VON CAMPENHAUSEN (wie Anm. 11, S. 401.
"von CAMPENHAUSEN Iwie Anm. Il, S.365, nur erscheint mir «bedrohlich» zu stark zu

sein: erst als noch andere Dämme brachen, wurde die Bildfrage so akut.
21 DEICHMANN, FRIEDRICH WILHELM. Einführung in die christliche Archäologie, Darmstadt

1983, S. 109.
2S Deich M ANN (wie Anm. 241, S. 109.
* Soden, Hans von. Vom Wesen christlicher Kunst. [Urchristentum und Geschichte.

Gesammelte Aufsätze und Vorträge, Erster Bd.: Grundsätzliches und Neuteslamentliches,
Tübingen 1951, S.90-1051, S.94f.

27 VON CAMPENHAUSEN [wie Anm.l), S.362.
2* Stromatels 7, 5. 28, 2.
29 VON CAMPENHAUSEN [wie Anm. 11, S.364.
30 VON CAMPENHAUSEN Iwie Anm.11, S.364. Zum Vorangehenden vgl. auch VON

CAMPENHAUSEN, HANS. Die Bilderfrage als theologisches Problem der alten Kirche (wie
Anm.l), S.216-252. - MURRAY, CHARLES. Art and the Early Church. [Journal of theological

studies, New Series, Vol.28, 1977, S.303-3451: Murray bestreilet vergeblich die anfängliche

Bildfremdheit der Christen und den immer latent vorhandenen Ikonoklasmus
innerhalb der Kirche.

31 Gutscher, Daniel. Das Grossmünster in Zürich. Bern 1983. (Beiträge zur Kunstgeschichte

der Schweiz, 5), S. 160. Vgl. den Beilrag von GUTSCHER und SENN in diesem
Heft, S.310: Zwinglis Kanzel im Zürcher Grossmünster- Reformation und künstlerischer
Neubeginn.

0 Her Historiker unterdrückt natürlich die Frage, ob der oben gestreifte orthodoxe Bildbegriff,

der die Ikone hervorbrachte, möglicherweise etwas für sich habe. Auch die Frage
sei unterlassen, ob «Geist» in jedem Fall etwas Unsinnlii lies sei; wenn man Bernhard von
Clalrvaux liesloder, noch besser, Notker von St.Gallen (das Hymnenbuch erschien 8841).

kann man «versucht» sein, auf andere Gedanken zu kommen.

Zürich, Zentralbibliothek, B3I6. fol. 134 r. Abbildungsnachweis

Prof. Dr. Hans-Dietrich Allendorf. Theologisches Seminar der Universität Zürich, Kirch- Adresse des Autors
gasse 9, 8001 Zürich


	Zwinglis Stellung zum Bild und die Tradition christilcher Bildfeindschaft

