Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmaler : Mitteilungsblatt fur die Mitglieder der
Gesellschaft fir Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’'Histoire
de I'Art en Suisse = | nostri monumenti storici : bollettino per i membiri
della Societa di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft fur Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 31 (1980)

Heft: 2

Artikel: Klosterkultur im Aargau

Autor: Hoegger, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-393373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-393373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLOSTERKULTUR IM AARGAU

von Peter Hoegger

EINLEITUNG

Trotz der allgemeinen Klosterauthebung, die der Aargau 1841 im Zuge seiner radika-
len Politik erlebt hat, stehen in diesem Kanton noch heute viele Klosteranlagen auf-
recht. Am reichsten sind sie in der historischen Landschaft des Freiamts vertreten, et-
was weniger dicht ist ihr Bestand in der einstigen Grafschaft Baden und im Fricktal,
wihrend das ehemals bernische und somit reformierte Kantonsgebiet siidlich der Aare
und westlich der Reuss nur noch mit dem Beispiel des zwar illustren, aber baulich stark
geschmilerten Klosters Konigsfelden aufwarten kann. An den aargauischen Klostern,
an ihrer Ausstattung und an der beweglichen Kleinkunst, die aus ihnen hervorgegan-
gen ist, liessen sich zahlreiche wichtige Phasen der schweizerischen Kunstgeschichte ex-
emplifizieren. Muri, Wettingen und Konigsfelden, aber auch die jiingeren und beschei-
deneren Griindungen haben eine solche Fiille an Kunstdenkmalern aller Gattungen
hinterlassen, dass es erspriesslich wire, sie dem geneigten Leser vorzustellen. Die archi-
tektonischen Zeugen von der frithen Romanik bis zum Klassizismus, die Buch-, Wand-,
Tafelmalerei und die Plastik aus Gotik, Renaissance und Barock, das sakrale Glasge-
milde grossen Stils und die intime Kabinettscheibenkunst, das spatmittelalterliche ge-
stickte Antependium und das festlich-barocke Messgewand, das Stukkaturenpro-
gramm als addierter Schmuck in kleinem Raum und als integrierende Verkleidung in
der grossen Kuppel: sie alle ergiben, richtig gewtirdigt, das Bild eines bedeutsamen
kiinstlerischen Patrimoniums. '

Wir werden im folgenden indessen keinen kunstgeschichtlichen Querschnitt durch
die Denkmaler der aargauischen Abteien, keine Wiirdigung ihrer asthetischen Leistun-
gen zu geben versuchen. Vielmehr liegt uns daran, die Kloster — die ja nicht nur Mittel-
punkte vielseitigen Kunstschaffens, sondern auch Niederlassungen unterschiedlicher
Moénchsorden gewesen sind — unter dem Gesichtspunkt thres besonderen Jusammenhangs mit
diesen Orden zu betrachten. Was unser Thema bestimmyt, ist demnach die Frage nach dem
Arteigenen, Charakteristischen des Benediktinerklosters, des Zisterzienserklosters oder der
Johanniterkommende; die Frage, weshalb diese Kloster in threr Erscheinung als Bauten thres
Ordens erkennbar sind. Wir wissen, dass wir mit einer solchen Fragestellung den Einwand
riskieren, wir wiirden nach Beurteilungskriterien suchen, die die Kléster und ihre Aus-
stattung zu simplen « Typen» degradieren miissten. Und der Skeptiker hitte recht zu
sagen, dass jedes Kunstwerk, zumal ein so komplexes wie ein Kloster, in erster Linie als
etwas Individuelles, nicht Generelles, als etwas von vielen typischen wie atypischen
Faktoren Bedingtes zu begreifen sei. Dennoch wollen wir fiir einmal keine umfassende
Deutung in diesem Sinne anstreben, sondern die Kloster des Aargaus mit aller Absicht
und Vorsicht einzig in ihrer Eigenart als Ordensdenkmiler bestimmen.

Damit stellen wir sie zwar in ein etwas einseitiges Licht, aber sie riicken uns dafiir

173



als Kulturdenkmiiler in einer bestimmten Bedeutung niher. Dennals Wirkungsstétten
von Ménchen stehen sie natiirlich in engstem Zusammenhang mit der Entwicklung des
abendlindischen Ménchtums und mit den geschichtlichen und kulturellen Kriften,
die aufdieses eingewirkt haben und von diesem ausgegangensind. Der folgende geraflte
Uberblick tiber die abendlandische Ménchsgeschichte soll zur besseren Verstiandlich-
keit unseres Themas beitragen.

DAS ABENDLANDISCHE MONCHTUM

Die Benediktiner und die Klosterreform von Cluny. Als Schopfer des abendlindischen Ménchtums im allgemeinen
und des ersten Monchsordens im besonderen gilt der hl. Benedikt, der zu Beginn des 6. Jahrhundertsin Kam-
panien das Kloster Montecassino gegriindet und diesem eine verpflichtende Regel gegeben hat. Papst Gregor
d.Gr. (5390-604), der die Bekehrung der germanischen Vélker zum katholischen Christentum als vordring-
lichste Aufgabe der rémischen Kirche erkannte und teilweise selbst bereits zu vollzichen begann (Anqelsu'h—
sen), sorgte fir eine weite Verbreitung dieser Regel, wodurch die bestehenden Kloster in Icste Bahnen gewie-
sen und die Eremiten und vagterendt‘n Asketen zu einem Leben in Gemeinschaft verhalten wurden. Bis zum
12. Jahrhundert sollte der Orden Benedikts der herrschende bleiben. — Bei seinem Vorhaben, als theokrati-
scher Herrscher die abendlindische Kirche als frinkische Reichskirche neu zu ordnen, und inseinem Bestre-
ben um die Forderung des geistigen Lebens der Franken stiitzte sich Karld. Gr. (768-814) wesentlich aufdie
Kloster und ihre Kultur. Als Trager von Kunst und Wissenschaft blieben die Klosterschulen noch in hohem
Ansehen, als der politische Verfall des Karolingerreichs bereits eingesetzt hatte (Mittelpunkte waren das
Martinskloster in Tours, das Kloster Corbie und die ostfrankischen Kloster Fulda, Reichenau, Priim, Korvey
und St. Gallen). Eine erste geschichtlich bahnbrechende Rolle spielte das Ménchtum, nachdem die Nachfol-
gerstaaten des Karolingerreiches, Frankreich, Italien und Deutschland, kulturell zugrunde gegangen waren
und die Kirche ithren frankisch universellen Charakter wieder verloren ham:, Gendhrtvon neu erwachenden
asketischen Idealen und von einer Riickbesinnung auf die frithchristliche romische Staatskirche, entwickelte
sich im politisch dunklen 1o.Jahrhundert eine weitgreifende klosterliche Reform, aus welcher spiter eine
umfassende Erneuerung von Kirche und Papsttum hervorging. lhre Wiege hatte die Bewegung in der bur-
gundischen Abtei Cluny (gegriindet g1o), ihr hauptsiachliches Wirkungsfeld erstreckte sich tiber Frankreich,
Burgund, Lothringen, Italien und Nordspanien, wo sich zahlreiche Klgster fiir den Zusammenschluss zu ei-
ner Kongregation gewinnen liessen. Amstarkeren Vordringenim Deutschen Reich wurden die Kluniazenser
durch den Widerstand des alten benediktinischen Monchtums, vor allem der Monche von St. Gallen, gehin-
dert. Das Programm von Cluny bezweckte zunichst eine Verbesserung der Klosterwirtschaft (Ausdehnung
des Klostergutes und dessen blcherung gegen die Raublust weltlicher Herren), die Befretung der Kldster von
der Obergewalt der Bischéfe und ihre unmittelbare Unterstellung unter den bdmu des Papstes, eine strenge
Beobachtung der Benediktregel und die intensive Pflege der Religiositat und der Liturgic (Steigerung des
Mirakelglaubens, des Zeremoniendienstes und der Hmllgen\ erchrung). Ausdiesen rein monastischen Anlie-
gen erwuchs in der ersten Halfte des 11. Jahrhunderts aber ein l\u(‘,henpolltlsches Ziel, das die Wiederherstel-
lung der dlteren kirchlichen Gesetzgebung, die Beseitigung jeglicher unkanonischen Einwirkung von Laien
aufdie Kirche (Verbot der Kauflichkeit geistlicher Amter und der Laieninvestitur) und die Erneuerung der
Disziplin im Weltklerus zum Inhalt hatte. Zum entschetdenden Durchbruch dieser Ideen kam es indessen
nicht mehr auf das Betreiben der Kluniazenser, sondern des deutschen Kénigtums unter Heinrich 111,
(1039-1056) — ausgercchnet jenes Laienfiirsten, der zih am Recht der Besetzung kirchlicher Amter (Investi-
turrecht) festhielt. Folgenreich war der Pontifikat des von Heinrich ernannten Leo IX., weil dieser das kano-
nische Recht konsequent fiir das Papsttum geltend machte und innert kurzer Zeit die tatsachliche Regierung
des Papstes in der Kirche im Sinne einer rémischen Zentralherrschaft errichtete. Damit aber war der Keim
gelegt zu einem grossen Ringen zwischen Imperium und Kurie, in welchem der kluniazensisch erzogenc
Papst Gregor VII. (1073-1085) dank seinem beharrlichen Ruf nach Beseitigung der Laieninvestitur und
nach der Oberherrschafi der Kirche in der Welt das Papsttum zu einem ersten politischen Hohepunkt fithrte
(Gang Konig Heinrichs I'V. nach Canossal!).

Die Zisterzienser. Die vom Ménchtum ausgehende, vom deutschen Konigtum weitergefithrte und vom
Papsttum schliesslich selbstindig tibernommene Kirchenreform war nichts anderes als die Umgestaltung der
vom Germanentum gepriagten Kirche zur P'lpstlxirche Papsttum und Kirche entwickelten sich jetzt zu
gleichbedeutenden Begriffen. In der Epoche des Investiturstreites zwischen Krone und Kurie erfuhren From-
migkeit und kirchlicher Sinn in der breiten Masse, vor allem in Frankreich, eine ungeheure Starkung. Dies
schlug sich am Ende des 11. und im beginnenden 12. Jahrhundert am sichtbarsten im Aufkommen dcs Or-

174



Muri. Ehemaliges Benediktinerkloster. Kirche von Norden, 11. Jh. Der Oberbau des Nordwestturms und die
frontseitigen Spitzhelme von 15358, das Oktogon mit der Seitenkapelle von 1695 fI.

denswesens im engern Sinne nieder. Es entstanden neue, oft mehrere Linder umspannende Monchsgemein-
schaften wie die Orden der Grammontenser, der Kartduser und Pramonstratenser, sowie die Ritterorden
(Templer, Deutschherren, Johanniter), die w ﬂhxcnd der das ganze Abendland er fassenden Kreuzzugsbewe-

gung zum bewaffneten Schutz des Heiligen Landes und der Pllﬂ(‘r gegriindet wurden. Die weitaus br‘c]cut-
samste Griindung jener Zeit war aber dicjenige der Zisterzienser. Zu Begmn des 12. Jahrhunderts aus dem
burgundischen Benediktinerkloster Citeaux herv orgegangen, nahm dieser Orden einen solchen Aufschwung,

dass er schon nach kurzer Zeit mit Hunderten von Nieder lassungenin ganz Europa Iuss gefasst hatte. Eigent-
licher Ordensstifter war Citeaux’ dritter Abt, Stephan Harding, der 1118 die durch seine berithmte Charta
caritatis erganzte Regel des hl. Benedikt seinen Monchen zum Leitbild gab. Thre ungemeine Ausstrahlungs-
kraft jedoch verdankten die Zisterzienser der tiberragenden charismatischen Gestalt Bernhards von Clair-
vaux (Abtin Clairvaux 1115-1153), bei dem sich tiefinnerliche, empfindsame mit glithend missionarischen
und militanten politischen Wesensziigen verbanden. Der Orden, dessen Kloster in einem straffen Filiations-
verhilnis zueinander standen und der Entscheidungsgewalt des jahrlich tagenden Abtekapitels unterworfen
waren, erstrebte die entschiedene Abkehr von den Formen des benediktinischen Klosterwesens, wie sie sich
im Laufe der Zeit bei den Kluniazensern immer deutlicher ausgepragt hatten (Stadtkloster, Monumentklé-
ster, Kultklsster, Schulungs- und Wissenschaftszentren). Im Gottesdienst, im tiglichen Leben, aberauchim
Baustil ihrer Kirchen und Konventgebaude auf dusserste Einfachheit bedacht, erhoben die Zisterzienser-
ménche schirfsten Widerspruch gegen die zu Beginn des 12. Jahrhunderts emporwachsende ITI. Klosterkir-

che von Cluny, den grossten und prunkvollsten Sakralbau des Abendlandes. Im Gegensatz zu den Benedikti-
nern schlossen sie den re ligisen Kontakt mit der Bevélkerung grundsitzlich aus, errichteten ihre Niederlas-
sungen in einsamen, neu zu rodenden Gebieten und iibten landwirtschaftliche Selbsty ersorgung, die ihnen
die Konversen {an den Klosterstand gebundene Laienbrider) mit ihren speziellen Berufskenntnissen ge-
wihrleisteten. Bernhard, «als Ratgeber der Péapste und Fiirsten der ungekrénte Herrscher Europas», verhalf
dem strengen Geist des Zisterziensertums auch in der Kirche zum Durchbruch, wo zu seinen Lebzeiten der
gregorianische Weltherrschaftsanspruch preisgegeben und durch eine Tendenz verdringt wurde, die die
kirchliche Macht durch eine Vertiefung und Vereinfachung der Religiositat unter den Volkern Europas zu
sichern suchte.



Kanigsfelden. Ehemaliges Franziskaner- und
enkloster. Detail eines Chorfensters mit Klarissenkloster. Detail eines Chorfensters

Klz

der Vogelpredigt des hl. Franziskus, um 1329 mit der Geisselung Christi, um 1g25.

Die Bettelorden. Wirklich unterzogen sich im bernhardinischen Zeitalter die fithrenden Staaten weitge-
hend dem Einfluss der Kirche. Das hielt freilich die Papste des ausgehenden 12. und des 13. Jh. nicht davon
ab, sich mit der midchtigen Dynastie der Staufer erneut in einen Kampf einzulassen, bis der rémische Stuhl
(unter Innozenz I11., 1198-1216) auch zum tatsichlichen politischen Mittelpunkt Europas geworden und
das deutsche Kaiserhaus vortibergehend aus der geschichtlichen Entwicklung ausgeschaltet war (Innozenz
der oberste Gesetzgeber und oberste Richter der Kirche; kirchliche Verwaltung und Organisation unterste-
henin nie gckanntem Mass seinem Einfluss; das Kaisertum wird zu einem papstlichen Lehen herabgedriickt,
desgleichen das Reich beider Sizilien und England ; dhnliche Erfolge des Papsttums in Frankreich und in den
Randstaaten des christlichen Europa; wihrend dem vom Papste zustande gebrachten vierten Kreuzzug
[1202-1204] Eroberung Konstantinopels und Errichtung des «Lateinischen Kaisertums» [bis 1261]).

Just im selben Menschenalter, da das Papsttum den Gipfel seiner Machtstellung errungen hatte,
brachte das mittlerweile unter die strenge Aufsicht der Kirche geratene Ordenswesen wieder eine neue Form
der Ménchsgemeinschaft hervor, die nicht den Absolutismus der Kurie, sondern im polaren Gegensatz dazu
das Ideal eines am Beispiel Christi und der Apostel orientierten Lebens unterstrich: die Bettelorden oder
Mendikanten. Thre Billigung durch Papst Honorius I11. (1216-1227) entsprang der Uberlegung, dass sich
mit dem neutestamentlich begriindeten neuen Armutsideal die im Hochmittelalter gegen die Kirche aufge-
tretenen Albigenser und biblizistischen Waldenser am wirksamsten bekampfen lassen wiirden. Die Bettelor-
den, die sich anfangs nicht nur im herkémmlichen monchischen Sinne jegliches personliche Gut versagten,
sondern auch keinen ordenseigenen Besitz an Boden und Renten kannten, widmeten sich der Predigt und
Seelsorge im Volk und bestrittenihren Unterhalt aus freiwilligen Spenden. Ortihres Auftretens waren natiir-
licherweise die Stadte, deren Aufbliihen im 12. und 13. Jahrhundert die wirtschaftliche Voraussetzung ihres
Daseins bildeten und wo jetzt ihre sprichwértlich gewordenen Kirchen, die riesigen « Predigtscheunen», ent-
standen. Die bahnbrechende Gestalt der Mendikanten war Franziskus von Assisi (1182—1226). Miachtig er-
fasst vom Sendegebot in Matth. X, entfaltete dieser Mann von seiner Heimatstadt aus mit mehreren Gefihr-
ten eine bis in die islamische Welt reichende Mission. Grundzug seiner Frommigkeit war ein iiberquellendes
Gefuh! der Freude, das sich besonders an der Vergegenwirtigung der Demut und Passion Christi und an der
Betrachtung der Natur entziindete (Sonnengesang des Franziskus). Neben dem Orden der Franziskaner hat
der vom Spanier Dominikus (1170-1221) gestiftete Dominikaner- oder Predigerorden unter den Mendikan-
ten am meisten Gewicht erlangt, namentlich durch sein zielstrebiges Bemiihen, unkanonische Lehren zu wi-
derlegen, und die durch ihn betriebene Inquisition.

176



Wetbliche Orden. Die vom Prinzip der Armut und Askese bestimmte Stromung des Hochmittelalters er-
fasste in steigendem Masse auch die Frauenwelt. Seit dem Anfang des 12. Jahrhunderts suchte die religivse
Frauenbewegung nicht nur die seelsorgerische Betreuung durch die Zisterzienser, sondern auch eine formelle
Eingliederung in die kirchliche Ordnung durch Aufnahme in den zisterziensischen Ordensverband. Im
13. Jahrhundert gelangten zahlreiche frei formierte weibliche Gemeinschaften (Beginensammlungen) mit
dem gleichgerichteten Wunsch an die Bettelorden. Obschon die Ménnerorden die hier und dort \/olllogenen
Inkorporationen als Belastung empfanden und sich dagegen straubten (Verbotserlass des Generalkapitels in
Citeaux, 1228), fanden schliesslich viele Frauenkonvente auf dem Umweg tiber die Vermittlung der Kurie
Anschluss und die Anerkennung als Zweig der Zisterzienser oder der Mcndlkanten. Bekannt gewordenist die
Jugendgetihrtin des Franziskus, Clara Sciffi, die unter strenger Beobachtung von dessen Lebensgeboten un-
weit von Assisi 1212 einen Frauenkonvent gegriindet hat und heute von den Franziskanerinnen als Ordens-
stifterin verehrt wird.,

Niedergang des Ordenswesens. Zu den Krisenzeichen in der Kirchengeschichte des 14. und 15.Jahrhun-
derts, der sog. Vorreformation, gehérien nicht allein der Verfall der politischen und kirchlichen Macht des
Papsttums, die schmachvolle Abhingigkeit der Kurie von Frankreich {«babylonische Gefangenschaft» der
Pipste in Avignon, 1309-1377), das grosse Schisma (1578-1415), die zweifelhafte Entwicklung des kirchli-
chen Rechts und des pipstlichen Finanzwesens und die Auflésung der Scholastik, sondernauch der reissende
Niedergang der Orden. Die Benediktiner, Zisterzienser und Johanniter versanken entgegen ihren urspriingli-
chen Zielen in Reichtum und erlagen in zunehmendem Mass einem ungeregelten, verweltlichten Leben, und
auch die Bettelorden hatten im 14. Jahrhundert ihren Hohepunkt tiberschritten. Die kulturelle Arbeit, deren
Triebfeder seit dem frithen Mittelalter die Benediktiner und im spiteren Mittelalter —in unterschiedlichem
Grad — auch die tibrigen Orden gewesen waren, geriet jetztin andere Hinde. Zwar fehlte es der Zeitnicht an
redlichem Willen, die offenkundigen Missstande in Kurie, Klerus und Laienwelt zu beheben, wohl aber an
wirkkriftigen reformerischen Ideen.

Jesuiten und Kapuziner. Solche Ideen wurden erst nach der Auflésung der abendlindischen Kirchenein-
heit durch die Reformation des 16. Jahrhunderts lebendig. Unter dem Einfluss des spanischen Katholizismus
wurde seit den zwanziger Jahren ltalien zum Schauplatz eines starken Neuaufbruchs der verschiitteten
Frommigkeit. Eigentlicher Sporn dieser religitsen Reaktion wurde schliesslich wieder ein Orden: die durch
den Basken Ignatius von Loyola in Rom gegrindete und 1540 von der Kurie bestatigte Societas Jesu, welche
in der Rolle einer schlagfertigen Kampftruppe des Papsttums ungemein viel zur Erneuerung der katholischen
Kirche und zur Einleitung der Gegenreformation beitrug. Die Tatkraft der Jesuiten beruhte aufihrer stren-
gen Spiritualitit (geistliche Exerzitien), ihrer straffen militdrischen Verfassung und auf einem eigenartigen
Uberwachungssystem, das sich auf alle Ordensglieder ausdehnte und deren bedingungslose Unterwerfung
unter den hochsten Zweck sichernsollte: die Wiederherstellung der Alleinherrschaft der katholischen Kirche
durch die Bekehrung der Ketzer. Mit cmdrmghcher gedanklicher Schirfe und hohem psychologischem Ge-
schick wirkte der Orden in den Beichtstiihlen, in den Schulen, an den Universititen, an den Fiirstenhofen
und in der Mission. Zu den Jesuiten gesellte sich in nachreformatorischer Zeit eine Reihe weiterer Orden, in
welchen, wie bei jenen, das kontemplative Leben als Selbstzweck zwar nicht aufgegeben war, aber doch in
den Hintergrund trat zugunsten weitreichender Arbeit in der Welt (Theatiner, Barnabiten, Barmherzige
Briider, Ursulinerinnen). Am meisten Boden gewannen die Kapuziner, ein autonomer Zweig des Franziska-
nerordens. Die anfinglich nur aufein Eremitenleben, auf Armutspraxis und auf Laienarbeit festgelegten Re-
ligiosen verschrieben sich spéter im Dienste der katholischen Reform vorwiegend dem Predigt- und Mis-
sionsapostolat und dem hiezu notwendigen Studium. Der Orden verbreitete sich seit 1574 tiber die Grenzen
Ttaliens in alle wichtigen Linder Europas. Unter eifriger Mitwirkung des gegenreformatorischen Strategen
und Erzbischofs Karl Borroméus von Mailand wurde er von hier aus in der Schweiz eingesetzt, wo er nicht
nur in eigenen Kirchen (1581 erste Klostergriindung in Altdorf), sondern auch auf Dom-, Stifts- und Pfarr-
kanzeln waltete. Unmittelbarer und einfacher in threm Anliegen als die Jesuiten, haben die Kapuziner eine
ausgesprochene Popularitat erlangt.

Riickschlige. Die europiischen Konfessionskriege des 16. und 17. Jahrhunderts setzten den Einflussberei-
chen der Katholiken und der Neuglaubigen Grenzen, die sich im grossen ganzen bis in unser Jahrhundert
gelmlten haben. Wihrend das Ordenswesen in den katholischen Gebieten in einer ersten Phase noch durch
einige wenige Neugriindungen und eine Reihe von Kongregationen bereichert wurde, litt esspéater unter dem
bcdenkhchc‘n mit der Macht des franzosischen Hofs ver bundeten Fanatismus der Jesuiten (Jansenistenstreit)
und im 18. jahrhnndert unter dem Einfluss der Aufklarung grossen Schaden, um schliesslich einer w eng,c-hen-
den Auflosung zu erliegen. In Osterreich war es d(‘rjosﬁphmlsmus (1780-1790; Kaiser Joseph I1., einer der
Hauptvertreter des aufgeklirten Absolutismus), in Deutschland die Sikularisation von 1803, die unzahhgen
Klostern das Ende brachten; die Ordenshiuser Frankreichs wurden 1790 durch die Nationalversammlung
ausnahmslos aufgehoben. In Lindern wie der Schweiz, in denen Riickschlige solcher Art fiirs erste ausblie-
ben, sollten sie sich im Laufe des 19. Jahrhunderts noch ereignen. Erstinjiingerer Zeit hat sich das Ordenswe-
sen schrittweise von seinen Beeintrichtigungen erholt, ohne indessen nur anndhernd seine einstige geographi-
sche Verbreitung wiederzuerreichen.

177



DAS ORDENSWESEN IM AARGAU

Im Aargau ist das Ménchtum in bemerkenswerter Vielfalt lebendig gewesen. Neben
schriftlichen Nachrichten tiber langst untergegangene Hauser der Dominikaner (in Zo-
fingen), der Augustiner-Eremiten (in Aarau), der Wilhelmiten (bei Klingnau) und der Ka-
puzinerinnen (in Baden) machen dies die insitu erhaltenen Klosteranlagen iiberaus deut-
lich. Mit der Freiamter Abtei Muri und mit den Propsteien Klingnau und Wislikofen
verbindet sich ein Stiick benediktinischer, mit dem Limmatkloster bei Wettingen ein
Stiick zusterziensischer Geschichte. In der grossartigen Habsburger Stiftung Kénigsfelden

o, wiahrend die Kommende in Rheinfelden an

waren Klarissen und Franziskaner ansassig,

die Tatigkeit der geistlichen Ritter und das Kapuzinerkloster in Bremgarten an das Wir-
ken des gegenreformatorischen Ordenswesens erinnern. Von den fiinf weiblichen Niederlas-
sungen zihlten jene von Olsberg im Fricktal und von Gnadenthal an der Reuss zum
Orden der {isterzienserinnen und das Klosterchen St. Klara in Bremgarten zum sog. Drit-
ten Orden des hi. Franz; im poetisch-stillen Kloster Fahr inmitten der Industriezone
Schlierens sowie im Kloster Hermetschwil unweit Muris iiberleben zwei Anlagen des
Benediktinerinnenordens, die — als einzige Kloster des Kantons — nach 1841 wiederherge-
stellt worden und noch heute mit Frauenkonventen besetzt sind.

Worin liegt nun aber das Eigentiimliche dieser Klosteranlagen und ihrer Ausstaitung, das, was
ste zu bezeichnenden oder gar zu unverwechselbaren Denkmdlern ihres Ordens macht ?

DIE BENEDIKTINER IN MURI

Die Klosterkirche in Muri, in ithrer urspringlichen Struktur eine Schépfung aus dem
zweiten Drittel des 11.Jahrhunderts, ist der breiten Offentlichkeit heute vor allem
durch ihre Barockkuppel bekannt (Abb.S. 155). Gerade sie indessen stellt nichts weni-
ger als eine «benediktinische» Leistung dar, wenn sich auch nicht leugnen ldsst, dass
wichtige barocke Benediktinerkirchen nordlich der Alpen den tiberkuppelten Zentral-
raum kennen. Merkwiirdiger im Rahmen unseres Themas sind in Muri einige Kenn-
zeichen der zu wesentlichen Teilen noch erhaltenen mittelalterlichen Anlage, so deren
Grundriss und die Krypta. Der frithromanische Bau der Klosterkirche, eine Querschiff-
basilika mit Turmfront und gerade schliessendem Chor, war streng aus dem Normmass
seiner quadratischen Vierung entwickelt (Abb. S. 179): Dieses wiederholte sich je ein-
mal im Altarhaus und in den Querhausarmen und liess sich zweifach im Mittelschiff
und zweimal zur Hilfte in jedem Seitenschiffabtragen, in der Weise, dass der Grundriss
des ganzen Langhauses wiederum ein Quadrat bildete. Die straffe Gestaltung des Gan-
zen unterscheidet sich markant von der Zwanglosigkeit so vieler frithmittelalterlichen
Kirchengrundrisse und weckt die Erinnerung an den «quadratischen Schematismus»
auf dem berithmten, in der benediktinischen Schreibstube von Reichenau-Mittelzell
entstandenen St. Galler Klosterplan aus der Zeit um 820 (Abb. S. 179). Obschon dieses
erstrangige Dokument der Architekturgeschichte einerseits als Idealprojekt zu werten
ist, das nie getreulich in die Wirklichkeit umgesetzt wurde, und anderseits mit etlichen

178



=
ks k BTG St ST

Muri. Ehemaliges Benediktinerkloster. Grundriss der frithromanischen Kirche, 1032-1064

seiner Motive auch auf nichtklosterliche Architektur gewirkt hat (Miinster von Kon-
stanz), wird man den Murenser Grundriss in mittelbarem Zusammenhang mit dem
Plan sehen und somit auch seine Wurzeln im Kulturkreis der Benediktiner suchen diir-
fen. —Istes Zufall, dass die gegen die Jahrtausendwende neuerbaute Kirche des ehema-
ligen Benediktinerklostersvon Zurzach tiber einem ebenso klaren geometrischen Grund-
rissnetz gestanden hat wie die Kirche in Muri? Immerhin verdient Erwdhnung, dass
dieses Kloster seit dem Ende des g. Jahrhunderts nachweisbar eine enge Bezichung zum
Kloster Reichenau-Mittelzell hatte.

St. Gallen, Stifisbibliothek. Grundriss der Kirche aus dem Klosterplan, um 820 (Nachzeichnung mit Ver-
deutlichung des «quadratischen Schematismus», nach Adolf Reinle)

L70



Der St. Galler Klosterplan — sein Name besagt es — ist schon im frithen g. Jahrhun-
dert von der Reichenau nach St. Gallen gelangt und hat seither ununterbrochen im
Skriptorium der dortigen Abtei gelegen. Es steht heute fest, dass er zuerst — allerdings
nur in wesentlichen Grundziigen und fretabgewandelt —als Grundlage fiir den karolin-
gischen Neubau der St. Galler Klosterkirche (830-837) Verwendung fand. Was nun die
Krypta in Muri angeht (Abb.S. 180), so findet sich fiir diese merkwiirdigerweise zwar
nicht im St. Galler Plan, aber unter den ergrabenen Uberresten dieser Klosterkirche
eine formal gleichartige Vorldauferin. Hier wie dort treffen wir auf eine dreischiffige
Halle, wobei festzuhalten ist, dass jene in St. Gallen zu den dltesten Krypten dieser Art
gehort. Eslage nahe, auch in diesem Fall ein bestimmtes Abhéngigkeitsverhaltnis anzu-
nehmen, zumal der Typus der Hallenkrypta bis zum 11. Jahrhundert alles andere als
ein weitverbreitetes Architekturmotiv darstellt. Wir lassen indessen die Frage, ob die
Krypta von Muri in einer benediktinischen Filiation steht, offen. Denn von ihr allein
hiangt die Beurteilung der Freiamter Klosterkirche nicht ab. Wesentlich ist auch das,
was der Vergleich Muris mit anderen Benediktinerkirchen und mit den Kirchen nicht-
benediktinischer Orden ergibt. Und hier zeigt sich denn mit aller Deutlichkeit, dass es
in der Regel nur die Benediktiner waren, die Wert auf eine Krypta legten - jene Mén-
che, dieseit dem frithen Mittelalter einen intensiven Mirtyrer- und Reliquienkult aus-
tibten und hiefiir geeigneter unterirdischer Raume bedurften, iiber oder in denen sich
entsprechende Heiligenaltdre errichten liessen.

Muri. Ehemaliges
Benediktinerkloster.
Krypta gegen We-
sten, zweites Drittel
des 11.Jh.

180



Die Tatsache, dass in Muri noch im Jahrhundert seiner Griindung die Satzungen
von Cluny eingefiihrt worden sind, ist heute mit Ausnahme der chronikalischen Uber-
lieferung mit keinem Argument mehr zu belegen, es sei denn man bringe die flirs 11.
und 12. Jahrhundert nachgewiesene Bliite der in Muri betriebenen Wissenschaften mit
der burgundischen Reformbewegung in Zusammenhang. Der édlteste Bibliothekskata-
log des Klosters verzeichnet neben Biichern geistlichen Inhalts auch antike Werke, wor-
unter solche des Homer und Aristoteles, ein Schrifttum, das wir in nichtbenediktini-
schen Abteien wihrend des Hochmittelalters vergeblich suchen wiirden. Um die Mitte
des 13. Jahrhunderts wird Muri schliesslich zur ersten Pflegestatte des deutschen Dra-
mas siidseits des Rheins, wovon das berithmte, in Bruchstiicken iiberkommene Oster-
spiel noch Zeugnis gibt.

DIE ZISTERZIENSER IN WETTINGEN

Neben dem bedeutsamen Kult- und Kulturkloster im Freiamt bestand damals aberim
Aargau bereits eine Abtel mit ganz anders gerichteten Zielen: die 1227 von Salem aus
gegriindete, in ihrem Kernbau noch weitgehend erhaltene Zisterze an der Limmat bei
Wettingen. Im Gegensatz zum Benediktinerkloster in Zurzach, das man am Grab einer
altchristlichen Heiligen vor einem rémischen Kastell angelegt hatte, im Gegensatz
auch zum Kloster in Muri, dessen Griindung nicht zuféllig, sondern als Siihneakt in-
mitten einer geschiddigten Landbevolkerung geschehen war, entwickelte sich der junge
Konvent aus Salem auf der unwegsamen, unberiihrten Zunge ciner Flussschlaufe.
Kaum etwas an der ganzen Klosteranlage Wettingens kann die Grundhaltung der Zi-
sterzienser: ihre erklarte Abkehr von dem im Hochmittelalter herrschenden, grossziigi-
gen Geist der Benediktiner und ihre Riickkehr zum selbstgentigsamen, harten «labo-
ra», so gut vergegenwirtigen wie die abseitige Lage dieser Abtei. (Eine Ironie des
Schicksals, dass das Kloster heute in kaum zu tiberbietender Brutalitit von neuen Ver-
kehrstragern, Fabriken und Wohnhochhdusern umwuchert ist!) Auch die Struktur des
Grindungsbaus in Wettingen (Abb. S. 183) hat man in der einschlagigen Literatur oft
fur «typisch zisterziensisch» gehalten. Und wenn dieser verallgemeinernde Lehrsatz
auch liangst einer differenzierenden Klarstellung bedarf, so ist es an dieser Stelle doch
notwendig, ein weiteres Mal jene Baumerkmale Wettingens hervorzuheben, die —
gleichgiiltig auf welchem Wege — der burgundischen Zisterzienserarchitektur des
12. Jahrhunderts (den ersten Grossbauten in Citeaux und Clairvaux oder dem Bauvon
Fontenay) entlehnt sind. Bei der Kirche handelt es sich in erster Linie um den Grund-
riss der Ostpartie mit dem rechteckigen Hochchor und den gerade schliessenden kiir-
- zeren Seitenkapellen, ferner um deren gespitzte Langstonnen, die Turmlosigkeit und
die fast schmucklos gearbeiteten Kampfer und Pfeilerkapitelle. Bei den Konventgebiu-
den 1st es die Disposition um das Kreuzganggeviert, die nach den ersten grossen Anla-
gen der Zisterzienser in Frankreich zurickweist (Abb.S.182). Im Vergleich mit dem
Chorschluss der frithromanischen Benediktinerkirche Muri (Abb.S.179) mag die ge-
gliederte, eine Mehrung der Altare erméglichende Ostpartie des spatromanischen

181



Kreuzgang
aschbecken

[ N .

1 2 grosses

¥ Kiiche Kalefak-

ll |I s ,tormm‘

| '[ x \

| I

1 I

i Il

I [

11 i

Ly i it Sl
::‘_}'T:'"“““_ﬁ ________ N T

!l II Keller | [f Refektorium

I N |

1 ¥ = a) |

|1 I !

[ | i

N H !

| H |

| | ¥ 1

i i !

e i |
————————— L

EEE XI1.—XIII, JAHRHUNDERT
3 xVI. JAHRHUNDERT

Kirche

Sakristei

Kapitelsaal

Durchgang

[ees 1ogo1d

Z

T 1

Fontenay (Cote-d’Or). Ehemalige Zisterzienserabtei. Grundriss der Griindungsanlage, 1130 1.



t 0
i

o s 10m s, W
 FYS 1S S N S S S | S g S g— S _—"

EE§ 13, JAHRHUNDERT
[ JUNGER

Wettingen. Ehemalige Zisterzienserabtei. Grundriss der Griindungsanlage, 1227-1256.— Der Grosse Saal
(Studierstube) siidéstlich und das Konversenrefektorium stidwestlich vom Kreuzgang sind heute umgebaut
und nurinihrem Rechteckgrundriss fiir das 13. Jahrhundert gesichert. Dementsprechend sind sie ohne Befen-
sterung gezeichnet

183




Wettingen. Ehemalige
Zisterzienserabtei. Ostpar-
tie der Kirche, 1227 (1.
Das Rundbogenfenster
ganz links belichtet die
aussere der zwei siidlichen
Seitenkapellen; die beiden
inneren, dem Chor be-
nachbarten Kapellen wur-
den zu Beginn des
17.Jahrhunderts verlin-
gert, halbkreisformig ge-
schlossen und mit einem
niedern Couloir derart
verbunden, dass ein Chor-
umgang entstand. Vgl.

Abb.S.183

Payerne VD. Ehemalige
Benediktinerabtei. Ost-
partie der Kirche, um 1100




Wettingen. Ehemalige
Zisterzienserabtei. Ein-
gang vom Kreuzgang in
den Kapitelsaal, vor 1247

Payerne VD. Ehemalige
Benediktinerabtei. Zwil-
lingskapitell in der Chor-
apsis, um 1100




Wettingen als entschieden aufwendiger empfunden werden. Und dhnlich scheint die
Steinmetzarbeit an den Triforien vor dem Wettinger Kapitelsaal auf den ersten Blick
keine eindeutige zisterziensische Reduktion des Schmuckwillens zu verraten, wenn
man sie den Sdulen in der Murenser Krypta (Abb.S. 180, 185) gegeniiberstellt. Um
Wettingens lapidare Schlichtheit zu erkennen, muss man es vor dem Hintergrund der
benediktinischen bzw. kluniazensischen Kirchenarchitektur des spaten 11. und frithen
12. Jahrhunderts sehen, die mit einer Staffelung der Ostteile und Tiirme nicht nurim
Grund-, sondern auch im Aufriss zu immer raffinierteren, freilich auch kiinstlerisch ge-
nialeren Losungen gelangt war und in der Kapitellplastik einen phantastischen Figu-
renreichtum entfaltet hatte (Abb.S. 184f) : ein Phianomen, das man sich aus der Kunst-
geschichte nicht wegdenken mochte, dem aber zu seiner Zeit Bernhard von Clairvaux
einen unerbittlichen Kampf ansagte. Obschon — oder gerade weil das Kloster Wettin-
gen erst hundert Jahre nach dem bernhardinischen Zeitalter ins Leben trat, alsauch die
Zisterzienser unter mannigfachen Sachzwiéngen von ihren urspriinglichen Prinzipien
der schroffen Entsagung bereits abgelassen hatten, verdeutlicht es diese Prinzipien be-
sonders gut.

DIE FRANZISKANER UND KLARISSEN IN KONIGSFELDEN

Genau in denselben Jahren, da der Bau von Wettingen emporwuchs, warin der umbri-
schen Stadt Assisi das Mutterkloster des Franziskanerordens im Entstehen begriffen.
Die Franziskanerkirchen Europas haben ihre eigene weitverzweigte Entwicklungsge-
schichte und sind dementsprechend in sehr unterschiedlichen Varianten fassbar. Das
aargauische Beispiel — die 1910 begonnene Kirche von Konigsfelden (Abb. S.187) - ge-
hért zu einer grossen Bautengruppe im Gebiet des Oberrheins, die, zusammen mit den
ahnlichen Dominikanerkirchen der Region, gemeinhin als oberrheinische Bettelor-
densarchitektur bezeichnet wird. Offenbar nach Verbildern in Strassburg und Regens-
burg im vorgertickten 13. Jahrhundert entstanden, umfasst sie Kirchen wie jene der Do-
minikaner in Gebweiler, Basel und Ziirich, die Basler Barfisserkirche und die Franzis-
kanerkirchen in Colmar, Schafthausen, Konstanz und Uberlingen. Allen diesen Bau-
ten eignen ein basilikales, strukturell wenig akzentuiertes Langhaus unter flachen Dek-
ken und ein von Strebepfeilern gegliederter, gewolbter Polygonalchor mit hohen Lan-
zettfenstern und Dachreiter. Dieser durchaus neue Bautyp muss im Einklang hoher
kiunstlerischer Zielvorstellungen einerseits und besonderer gottesdienstlicher Bediirf-
nisse andererseits, im Zusammenspiel gotischer Baumeister mit massgeblichen Bettelor-
densgeistlichen hervorgebracht worden sein. Kénigsfelden und seine Verwandten sind
Kirchen, in denen die Gotik sich wiirdigen Ausdruck verschaflt, ohne indessen die For-
derungen der Franziskaner und Dominikaner nach zweckdienlicher Verwendbarkeit
zu libergehen. Mit Recht ist immer wieder auf die voluminésen Langhausbauten der
Bettelordenskirchen als eines der kennzeichnenden Ordensmerkmale hingewiesen wor-
den, das durch das Apostolat der Bibelauslegung vor versammeltem Volk bedingt sein
miisse. Nicht zufdllig hat sich das Kirchenschema der Bettelorden schon frih auch fir

186



Konigsfelden. Ehemaliges Franziskaner- und Kla- Konigsfelden. Ehemaliges Franziskaner- und Kla-
rissenkloster. Inneres der Kirche gegen Osten . rissenkloster. Kirche von Nordosten, 1310-1320

stadtische Pfarrkirchen eingebtirgert (aargauische Beispiele bieten Aarau, Baden, Lau-
fenburg). Ausgerechnet in Konigsfelden jedoch muss die Funktion des weiten Lang-
hauses als Predigtraum unter Vorbehalten gesehen werden. Denn erstens liegt die Klo-
sterkirche nicht innerhalb der Mauern einer volksreichen Stadt, wie es bei einem Fran-
ziskanerbau zu erwarten wire, und zweitens war die Abtei von einem mannlichen und
cinem weiblichen Konvent besiedelt, wobei jener zahlenméssig immer sehr klein blieb
und vorab den Gottesdienst und die Seelsorge fiir die Klarissen zu besorgen hatte. Die-
ser in doppeltem Sinne ungewohnte Zustand lag darin begriindet, dass das Kloster als
Gedenkstatte fiir den 1308 ermordeten Habsburger Konig Albrecht I. seinen Platz an
jener Stelle erhalten hatte, wo der Monarch gefallen war, und dass der Stifterin, der
Konigswitwe Elisabeth, von vornherein die Griindung eines Nonnenkonvents vorge-
schwebt haben musste.

Erweist sich damit die Klosterkirche zwar in threr Form, nichtaber inihrer Funk-
tion als franziskanisch im tblichen Sinne, so muss Analoges festgestellt werden in bezug
auf die Ikonographie der ruhmwiirdigen Glasgemalde ihres Chors. Auch sie unterliegt
gleichzeitig franziskanischen und habsburgischen Voraussetzungen, ja, der ausge-
dehnte, materiell wie kiinstlerisch prezigse Bildscheibenzyklus wire ohne den aus-
driicklichen Willen des habsburgischen Hauses iiberhaupt nicht zur Ausfiithrung ge-
langt. Indessen richten wir unser Augenmerk auf die franziskanischen Komponenten,
wenn dadurch auch vieles von dem bezugreichen Inhalt des Bildprogramms uner-
wahnt bleiben muss. Inden Zwéltboten und threr Missionsaufgabe erblickten die Fran-
ziskaner die hochste Rechtfertigung ihres aktiven Tuns, woraus die Bedeutung der bei-

187



1%

! < e
> {7 i
U i L
e -
> ¢
7|
3

i

9,

<. 8
3 A
7Y \ 2

> v

7

/]

N

e

Konigsfelden. Die hl. Klara ldsstsich von Franziskus die Haare abschneiden und wird eingekleidet, um 1330

188



den Apostelfenster in Konigsfelden zu einem wesentlichen Teil erhellt. Das unver-
gleichlich schone Passionsfenster im Chorhaupt —ideeller und kompositorischer Angel-
punkt der Gemildeausstattung (vgl. Abb. S. 176) — macht etwas vonder Leidensmystik
des Ordensgriinders spiirbar, wie denn tiberhaupt alle drei christologischen Bildfenster
nicht nur Heilsgeschichte an sich illustrieren, sondern auch das franziskanische Ideal
der imitatio Christi nahebringen. Sehr sinnfallig und volksnah reden schliesslich die
beiden Fenster mit den Lebensbildern der Heiligen Franz und Klara (Abb.S. 176,
188) : wir kennen in der Kunst des Aargaus keine so rein und kindlich sprechende Dar-
stellung mehr wie das Medaillon mit der Einkleidung des jungen Médchens, keine be-
seelter vorgetragenen Szenen wie jene der Vogelpredigt und der Stigmatisation des hl.
Franziskus. An mitteilsamem Ernst stehen diese Bilder den um einige Jahrzehnte dlte-
ren und sonst so andersartigen Fresken in der Franziskanerkirche von Assisi um nichts
nach.

DIE JOHANNITER IN RHEINFELDEN

Weit bescheidener als die heute zu weltweitem Ruf gelangte Klosterkirche in Konigsfel-
den missen sich seit je die Kapelle und die Komtureigebdaude der Johanniter in Rhein-
felden ausgenommen haben. Und doch sind sie immer noch ein signifikantes Beweis-
stiick der Tatigkeit eines Ordens, der auch im Aargau Geschichte gemacht hat. Aus
dem ersten Kreuzzug (1096-1099) hervorgegangen und wie dieser eine franzosische
Schoptung, siedelte sich der Orden zuerst im Heiligen Land an, wo er vorallem in dem
gewaltigen, dem Tdufer geweihten Pilgerhaus zu Jerusalem kranke und bediirftige
Wallfahrer betreute. Spater machte er sich die Unterstiitzung der Pilgerin den franzo-
sischen und italienischen Seehafen und an den wichtigsten Etappenorten der Paldstina-
routen zur Aufgabe. Neben die karitativen Ziele der Johanniter oder Hospitaliter (wie
sie auch genannt wurden) trat mit der Zeit deren militarisches Bestreben, in kriegeri-
schen Unternehmungen gegen die Heiden an der Eroberung Palastinas teilzunehmen.
Der Orden gliederte sich demgemaiss in die zum Kampfbestimmten Ritter, die mit der
Seelsorge betrauten Priester und die dienenden Briider. Von den Tiirken phasenweise
zum Riickzug gezwungen, setzte ersichim 16. Jahrhundertin Malta fest, weshalb seine
Mitglieder heute auch unter dem Namen «Malteser» bekannt sind.

So wenig von einer systematischen Anlage der Ordenssitze im Netz der grossen
Strassen gesprochen werden kann, sosehr fallt auf, wie oft die Komtureien an wichtigen
Verkehrswegen und im Schutz von Stadten gebaut wurden. Das um 1450 im Stadtin-
nern neu bezogene Haus der Johanniter von Rheinfelden (Abb.S. 19o) schmiegte sich
hart am Flussufer und in ndchster Nihe des Diebsturmes an die Ringmauer und lag nur
wenige Schritte von der alten Rheinbriicke entfernt — an einem sicheren Platz also, wo
jedoch europiische Zugluft wehte. Der Orden kannte keine verpflichtenden Bausche-
mata. So war denn auch seine im 106. Jahrhundert neuerrichtete Gasteunterkunft in
Rheinfelden nichts anderes als ein praktikables zweistockiges Haus mit vielen Zim-
mern; ein Kreuzgang fehlte, und beim Bau der Kapelle im 15. Jahrhundert hatte man
sich an das Vorbild landlaufiger kleiner Pfarrkirchen (Ulrichskirche in Basel) ange-

189



2]

Rheinfelden. Ehemalige Johanniterkommende von Westen, um 1450 (Darstellung von 1885). — Das grosse
Gistehaus am Flussufer aus dem 16. Jh.

lehnt. — Ob die in der Kapelle erhaltenen Freskenfragmente zu einem spezifisch johan-
nitischen Bildprogramm gehért haben, ist kaum mehr mit Sicherhiet zu ermitteln. Die
interessante vielfigurige Weltgerichtsszene am Chorbogen kénnte bei extensiver Deu-
tung durchaus als Bestandteil eines solchen Programms aufgefasst werden, zumal darin
der Patron des Ordens, Johannes Bpt., vor dem richtenden Christus als Firbitter auf-
tritt und da der Gedanke an die zu erwartende Gerechtigkeit am jiingsten Tag sicher
ein Leitmotiv der fiir ihren Glauben kimpfenden Johanniter gewesen ist. Erstaunlich
gut eingestimmt auf diese «johannitische» Thematik wiren auch die drei erhalten ge-
bliebenen Standfiguren im Chor: der Taufer, wiederum als der Ordenspatron, Anto-
nius Abbas als der Schutzherr der Armen und Kranken und Christophorus als der
Schutzheilige der Pilger.

DIE KAPUZINER IN BREMGARTEN

Wihrend sich die Papstkirche durch den Ritterorden der Johanniter im Spatmittelal-
ter des Islams zu erwehren suchte, galt ihr Kampfvom 16. Jahrhundert an vorrangig
dem Protestantismus. Der wichtigste nachreformatorische Orden, derjenige der Jesui-
ten, liess sich in der Schweiz an verschiedenen Orten nieder; im Aargau blieb es bei

190



theoretischen Erwdgungen iiber das Fiir und Wider eines Jesuitenklosters. Hier haben
als einziger Orden der Neuzeit und zugleich als letzter Orden tiberhaupt die Kapuziner
noch eine Wirksamkeit entfaltet und in ihren Klosteranlagen sowie in den deklamato-
risch gestalteten Vorwiirfen ihrer Bilder unverkennbare Spuren hinterlassen. Ein auf-
schlussreiches Beispiel bietet die Kirche des 1618 gegriindeten Klosters in Bremgarten
(Abb.S.191). Ihr elementarer, den Baugewohnheiten des Ordens folgender Grundriss
tragt allen Geboten des kapuzinischen Gottesdienstes Rechnung: das saalformige,
iberwolbte Schiff mit seiner exponierten Kanzel offenbart sich als Platz der aktiven,
weltverbundenen Predigttiatigkeit der Religiosen, der ostliche, sog. innere Chor als
Platz ihres zuriickgezogenen, kontemplativen Wirkens. Der dussere Chor nimmt als
Standort des Hochaltars und als Szene des eucharistischen Opfers die funktionelle Mit-
telstellung ein, indem er durch den Triumphbogen mit dem Schiffund durch die seitli-
chen Chorldden und eine mittlere schmale Luke mit dem inneren Chor verbunden ist.

An der Art, wie die Kapuziner einerseits und die Zisterzienser anderseits das archi-
tektonische Problem des Ménchschors gelost haben, wird der urspriingliche Charakter
der beiden Orden besonders offensichtlich: diese haben den Ménchschor vor dem Altar-
haus plaziert, ihn gegen das Langhaus abgeschrankt und damit den Sichtweg vom
Langhaus zum Altarhaus unterbrochen, was beim Fehlen grosser Volksmassen in den
abgelegenen Zisterzienserkirchen nicht nur keinen Nachteil darstellte, sondern die un-
tergeordnete Rolle der im Langhaus weilenden Laienbriider wiahrend der Messe unter-
strich. Die Kapuziner sind mit dem Baumotiv des inneren Chors, wie die Zisterzienser
auf 1hre Art, dem Bediirfnis nach separater Verbindung zum Altar gefolgt, haben
gleichzeitig aber durch direkte Schaustellung des Altars vor den Kirchgiangernim dus-
sern Chor deren Anspruch auf eigene Gegenwart bei der Eucharistiefeier erfillt.

| »

......

Bremgarten. Ehemaliges Kapuzinerkloster. Grundriss der Kirche, 16181621

191



Der kontemplative Zug kapuzinischer Frommigkeit hat seine tiefsten Wurzeln in
der gefithlsbetonten Christusmystik des hl. Franziskus, aus dessen Orden der Kapuzi-
nerorden ja hervorgegangen ist. Er findet nicht nur in einem addquaten Kirchenbau-
schema Beriicksichtigung, sondern gelangt auch in besonderen Bildthemen zum Aus-
druck. Wiederum kann dies das Kloster in Bremgarten belegen. Sein von manieristisch-
frithbarockem Bewegungspathos erfiilltes Hochaltarbild mit der Kreuzabnahme
(Abb.S.192) zdhlt neben den neutestamentlich motivierten Gestalten auch das Bildnis
des verklart hinschauenden Franziskus zu seinem Figurenensemble: ein augenfilliger
Beweis fiir das bis in die Neuzeit hinein wach gebliebene Interesse an der glutvollen
Hingabefihigkeit des grossen Heiligen. — Neben Bildgegenstanden aus der Passionsge-
schichte haben die Kapuziner, gleich den Jesuiten, auch die gleichsam aktuellen The-
men der katholischen Reform gepflegt, die den Wahrheitsgehalt und die Starke der an-
gezweifelten Papstkirche und die opferbereite Arbeit ihrer Vorkampfer —auch der Ka-
puziner — kundtun sollten. Fiir das heute verschwundene Kapuzinerkloster in Baden
wurdeum 1660 einSeitenaltarbild gemalt (Abb. S. 192), das den hl. Karl Borromius bei
der Kommunionsspende unter Pestkranken zeigt und damit gleichzeitig das kirchenge-
schichtliche Werk des Maildnder Erzbischofs und den selbstlosen Dienst der Kapuzi-
nerménche wihrend der Seuchenziige von 1576 und 1611 hochhilt.

Bremgarten. Ehemaliges Kapuzinerkloster. Hochaltar- Baden. Abgebrochenes Kapuzinerkloster.
bild mit der Kreuzabnahme, 1621 Seitenaltarbild mit der Kommunionsspende des
hl. Karl Borroméus, um 1660

192



Olsberg. Ehemaliges Zisterzienserinnenkloster. Kirche und Konventgebiude von Nordosten, 1427-1434
bzw. 16.Jh. — Die drei westlichen Fensterachsen der Kirche verraten die eingebaute Nonnenempore

DIE FRAUENKONVENTE

Im Gegensatz zu den Ménnerklostern lassen sich, wenigstens im deutschen Sprach-
raum, bei den Klosteranlagen weiblicher Konvente schwerlich relevante Gemeinsam-
keiten feststellen. Dies gilt von den Schwesterhdusern in threr Gesamtheit wie von Bau-
gruppen gleicher Ordenszugehorigkeit. Zwar trifft man an vielen Frauenklostern un-
verkennbare «Ordensmerkmale», beispielsweise in der Thematik ihrer figiirlichen Kir-
chenausstattung. Aber es handelt sich dabei haufig entweder um Kennzeichen indivi-
duellen Zuschnitts, wie bei der ikonographisch seltsamen Stiftermadonna tiber der Fas-
sadenrose des Zisterzienserinnenklosters Frondenberg in Westfalen, oder um nicht ori-
gindre Attribute aus der Barockzeit, wie beil den Statuen des Ordensstifters Benedikt
und seiner Schwester Scholastika im Kloster Fahr (Abb.S.194/5). Ein Motiv indessen
verdient an dieser Stelle hervorgehoben zu werden, das seiner weiten geographischen
Verbreitung wegen als typisches, ja als stereotypes Kennzeichen des Kirchenbaus aller
weiblichen Orden gelten kann: die Empore. Die aargauischen Frauenkloster kennen,
ungeachtet ithrer unterschiedlichen Entstehungszeit, dieses architektonische Motiv
ohne Ausnahme. Die Empore war urspringlich immer direkt und ausschliesslich von
der Klausur her zugianglich und bildete den ausgeschiedenen, den Blicken der Laien
entzogenen Platz der Nonnen wahrend des Gottesdienstes, an dem die Klosterfrauen
nur durch ihr Chorgebet und den Chorgesang, nicht aber durch das Zelebrieren der
Messe aktiv teilnahmen. Wihrend die Schwestern in Olsberg (Abb.S.193), Gnaden-

193



Fahr bei Schlieren. Benediktinerin-
nenkloster. Statue des hl. Benedikt
aulder Emporenbristung, um 1746

thal, Bremgarten und Fahr iiber einen pfeilergestiitzten, tief in das Langhaus eingrei-
fenden Zwischenboden in der Westpartie der Kirche verfiigten, konnten die Nonnen in
Hermetschwil (Abb.S.134) einen zweigeschossigen, von Gesichtsgittern verschlosse-
nen Balkon im Innern des Altarhauses beniitzen, der formengeschichtlich vermutlich
eine Reminiszenz der schon im Hochmittelalter nicht seltenen Querschiffemporen dar-
stellt.

Das 17. und das 18. Jahrhundert sind die Zeit, da sich klosterliche Kultur nicht
mehr so sehr in der Griindung neuer Orden und Ordenshauser manifestiert, als viel-
mehr in der kiinstlerischen Umgestaltung der bestehenden Anlagen. In dieser Epoche
wurden die durch Ordenssatzungen und Ordensgepflogenheiten bedingten Kennzei-
chen mancher Kléster vom machtig Platz greifenden Barockstil abgewandelt oderver-
wischt oder ganz getilgt. War Klosterkultur in den vergangenen Jahrhunderten stets
auch ein Stiick Ordenskultur gewesen, so wandelte sie sich jetzt zunehmend zu einer
Kultur einzelner, willensstarker Prilaten und grosser Kiinstler.

194



Fahr bei Schlieren. Benediktinerin-
nenkloster. Statue der hl. Schola-
stika, Schwester Benedikts, aufder
Emporenbristung, um 1746

Im Aargau begann die Phase barocker Erneuerungen schon frith, wenigstens in
den vom Dreissigjahrigen Krieg und von seinen nachhaltigen Folgen verschonten
Landstrichen. Bereits zu Beginn des 17. Jahrhunderts erhielt Wettingen seinen Chor-
umgang (Abb.S.184) und seine reizende neue Winterabtei, und noch vor Ablauf des
Jahrhunderts hatte der Fiirstabt von Muri fiir seine Kirche die imposante, zentralisie-
rende Kuppel fertig errichtet, eine der erstenihrer Art tiberhaupt. Das 18. Jahrhundert
setzte weitere Akzente: 1707 und 1761 im haubenbekrénten Frontturm von Olsberg,
1743—1746 durch die erneuerte Kirche des Klosters Fahr, die im Sinne eines barocken
Gesamtkunstwerks an ithrer Nordflanke illusionistische Architekturmalereien erhielt
(Abb.S.135), und um 1750 im kithn konzipierten Hochaltar von Wettingen
(Abb.S.117). Als in Muri einige Zeit spater der palastartige, symmetrisch geplante
Neubau des Konventhauses zur Halfte gediehen war, wurde das grandiose Vorhaben
durch die Revolution in Frankreich jih zum Stllstand gebracht. Das Schicksal der
Fiirstabtei war Fanal eines neuen politischen Zeitalters, das der Klosterkultur im
Aargau ihr Ende bereitete.

185



	Klosterkultur im Aargau

