
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 31 (1980)

Heft: 2

Artikel: Klosterkultur im Aargau

Autor: Hoegger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLOSTERKULTUR IM AARGAU

von Peter Hoegger

EINLEITUNG

Trotz der allgemeinen Klosteraufhebung, die der Aargau 1841 im Zuge seiner radikalen

Politik erlebt hat, stehen in diesem Kanton noch heute viele Klosteranlagen
aufrecht. Am reichsten sind sie in der historischen Landschaft des Freiamts vertreten,
etwas weniger dicht ist ihr Bestand in der einstigen Grafschaft Baden und im Fricktal,
während das ehemals bernische und somit reformierte Kantonsgebiet südlich der Aare
und westlich der Reuss nur noch mit dem Beispiel des zwar illustren, aber baulich stark

geschmälerten Klosters Königsfelden aufwarten kann. An den aargauischen Klöstern,
an ihrer Ausstattung und an der beweglichen Kleinkunst, die aus ihnen hervorgegangen

ist, liessen sich zahlreiche wichtige Phasen der schweizerischen Kunstgeschichte
exemplifizieren. Muri, Wettingen und Königsfelden, aber auch die jüngeren und
bescheideneren Gründungen haben eine solche Fülle an Kunstdenkmälern aller Gattungen
hinterlassen, dass es erspriesslich wäre, sie dem geneigten Leser vorzustellen. Die
architektonischen Zeugen von der frühen Romanik bis zum Klassizismus, die Buch-, Wand-,
Tafelmalerei und die Plastik aus Gotik, Renaissance und Barock, das sakrale Glasgemälde

grossen Stils und die intime Kabinettscheibenkunst, das spätmittelalterliche
gestickte Antependium und das festlich-barocke Messgewand, das Stukkaturenprogramm

als addierter Schmuck in kleinem Raum und als integrierende Verkleidung in

der grossen Kuppel: sie alle ergäben, richtig gewürdigt, das Bild eines bedeutsamen

künstlerischen Patrimoniums.
Wir werden im folgenden indessen keinen kunstgeschichtlichen Querschnitt durch

die Denkmäler der aargauischen Abteien, keine Würdigung ihrer ästhetischen Leistungen

zu geben versuchen. Vielmehr liegt uns daran, die Klöster-die ja nicht nur Mittelpunkte

vielseitigen Kunstschaffens, sondern auch Niederlassungen unterschiedlicher
Mönchsorden gewesen sind - unter dem Gesichtspunkt ihres besonderen Zusammenhangs mit

diesen Orden zu betrachten. Was unser Thema bestimmt, ist demnach die Frage nach dem

Arteigenen, Charakteristischen des Benediktinerklosters, des Zisterzienserklosters oder der

Johanniterkommende; die Frage, weshalb diese Klöster in ihrer Erscheinung als Bauten ihres

Ordens erkennbar sind. Wir wissen, dass wir mit einer solchen Fragestellung den Einwand
riskieren, wir würden nach Beurteilungskriterien suchen, die die Klöster und ihre

Ausstattung zu simplen «Typen» degradieren mussten. Und der Skeptiker hätte recht zu

sagen, dass jedes Kunstwerk, zumal ein so komplexes wie ein Kloster, in erster Linie als

etwas Individuelles, nicht Generelles, als etwas von vielen typischen wie atypischen
Faktoren Bedingtes zu begreifen sei. Dennoch wollen wir für einmal keine umfassende

Deutung in diesem Sinne anstreben, sondern die Klöster des Aargaus mit aller Absicht
und Vorsicht einzig in ihrer Eigenart als Ordensdenkmäler bestimmen.

Damit stellen wir sie zwar in ein etwas einseitiges Licht, aber sie rücken uns dafür

173



als Kulturdenkmäler in einer bestimmten Bedeutung näher. Denn als Wirkungsstätten
von Mönchen stehen sie natürlich in engstem Zusammenhang mit der Entwicklung des

abendländischen Mönchtums und mit den geschichtlichen und kulturellen Kräften,
die aufdieses eingewirkt haben und von diesem ausgegangen sind. Der folgende geraffte
Überblick über die abendländische Mönchsgeschichte soll zur besseren Verständlichkeit

unseres Themas beitragen.

DAS ABENDLANDISCHE MONCHTUM

Die Benediktiner und die Kloslerreform von Cluny. Als Schöpfer des abendländischen Mönchtums im allgemeinen
und des ersten Mönchsordens im besonderen gilt der hl. Benedikt, der zu Beginn des G.Jahrhunderts in Kam-
panien das Kloster Montecassino gegründet und diesem eine verpflichtende Regel gegeben hat. Papst Gregor
d.Gr. (590-604), der die Bekehrung der germanischen Völker zum katholischen Christentum als vordringlichste

Aufgabe der römischen Kirche erkannte und teilweise selbst bereits zu vollziehen begann (Angelsachsen),

sorgte für eine weite Verbreitung dieser Regel, wodurch die bestehenden Klöster in feste Bahnen gewiesen

und die Eremiten und vagierenden Asketen zu einem Leben in Gemeinschaft verhalten wurden. Bis zum
12.Jahrhundert sollte der Orden Benedikts der herrschende bleiben. Bei seinem Vorhaben, als theokrati-
scher Herrscher die abendländische Kirche als fränkische Reichskirche neu zu ordnen, und in seinem Bestreben

um die Förderung des geistigen Lebens der Franken stützte sich Karl d. Gr. (768-814) wesentlich aufdie
Klöster und ihre Kultur. Als Träger von Kunst und Wissenschaft blieben die Klostersrhulen noch in hohem
Ansehen, als der politische Verfall des Karolingerreichs bereits eingesetzt hatte (Mittelpunkte waren das
Martinskloster in Tours, das Kloster Gorbie und die ostfränkischen Klöster Fulda, Reichenau. Prüm, Korvey
und St. Gallen). Eine erste geschichtlich bahnbrechende Rolle spielte das Mönchtum, nachdem die
Nachfolgerstaaten des Karolingerreiches, Frankreich, Italien und Deutschland, kulturell zugrunde gegangen waren
1.1 nd die Kirche ihren fränkisch universellen Charakter wieder verloren hatte. Genährt von neu erwachenden
asketischen Idealen und von einer Rückbesinnung aufdie frühchristliche römische Staatskirche, entwickelte
sich im politisch dunklen 10.Jahrhundert eine weitgreifende klösterliche Reform, aus welcher später eine
umfassende Erneuerung von Kirche und Papsttum hervorging. Ihre Wiege hatte die Bewegung in der bur-
gundischen Abtei Cluny (gegründet 910), ihr hauptsächliches Wirkungsfeld erstreckte sich über Frankreich.
Burgund, Lothringen, Italien und Nordspanien, wo sich zahlreiche Klöster für den Zusammenschluss zu
einer Kongregation gewinnen liessen. Am stärkeren Vordringen im Deutschen Reich wurden die Kluniazcnser
durch den Widerstand des alten benediktinischen Mönchtums, vor allem der Mönche von St. Gallen, gehindert.

Das Programm von Cluny bezweckte zunächst eine Verbesserung der Klosterwirtschaft (Ausdehnung
des Klostergutes und dessen Sicherung gegen die Raublust weltlicher Herren), die Befreiung der Klöster von
der Obergewalt der Bischöfe und ihre unmittelbare Unterstellung unter den Schutz des Papstes, eine strenge
Beobachtung der Benediktregel und die intensive Pflege der Religiosität und der Liturgie (Steigerung des

Mirakelglaubens, des Zeremoniendienstes und der Heiligenverehrung). Aus diesen rein monastischen Anliegen

erwuchs in der ersten Hälfte des 1 I.Jahrhunderts aber ein kirchenpolitisches Ziel, das die Wiederherstellung

der älteren kirchlichen Gesetzgebung, die Beseitigung jeglicher unkanonischen Einwirkung von Laien
ani die Kirche (Verbot der Käuflichkeit geistlicher Amter und der Laieninvestitur 1 und die Erneuerung der
Disziplin im Weltklerus zum Inhalt hatte. Zum entscheidenden Durchbruch dieser Ideen kam es indessen
nicht mehr auf das Betreiben der Kluniazenser, sondern des deutschen Königtums unter Heinrich 111.

(1039-1056) -ausgerechnet jenes Laienfürsten, der zäh am Rechi der Besetzung kirchlicher Amter
(Investiturrecht) festhielt. Folgenreich war der Pontilikat des von Heinrich ernannten Leo IX., weil dieser das
kanonische Recht konsequent für das Papsttum geltend machte und innert kurzer Zeit die tatsächliche Regierung
des Papstes in der Kirche im Sinne einer römischen Zentralherrschaft errichtete. Damit aber war der Keim
gelegt zu einem grossen Ringen zwischen Imperium und Kurie, in welchem der kluniazensisch erzogene
Papst Gregor VIL (1073-1085I dank seinem beharrlichen Ruf nach Beseitigung der Laieninvestitur und
nach der Oberherrschaft der Kirche in der Welt das Papsttum zu einem ersten politischen Höhepunkt führte
(Gang König Heinrichs IV. nach Canossa!).

Die fisterzienser. Die vom Mönchtum ausgehende, vom deutschen Königtum weitergeführte und vom
Papsttum schliesslich selbständig übernommene Kirchenreform war nichts anderes als die Umgestaltung der
vom Germanentum geprägten Kirche zur Papstkirche. Papsttum und Kirche entwickelten sich jetzt zu
gleichbedeutenden Begriffen. In der Epoche des Investiturstreites zwischen Krone und Kurie erfuhren
Frömmigkeit und kirchlicher Sinn in der breiten Masse, vor allem in Frankreich, eine ungeheure Stärkung. Dies

schlug sich am Ende des 1 1. und im beginnenden 12.Jahrhundert am sichtbarsten im Aufkommen des Or-



s\

I I I Muta. v1

I*, xm

IS»?!»»"I
¦v.. ; : s

ïK^fmà*¦*m

Muri. Ehemaliges Benediktinerkloster. Kirche von Norden, i i.Jh. Der Oberbau des Nordwestturms und die

frontseitigen Spitzhelme von 1558, das Oktogon mit der Seitenkapelle von 169311'.

densw-esens im engern Sinne nieder. Es entstanden neue, oft mehrere Länder umspannende Mönchsgemeinschaften

wie die Orden der Grammontenser, der Kartäuser und Prämonstratenser, sowie die Ritterorden
(Templer, Deutschherren, Johanniter), die während der das ganze Abendland erlässenden Kreuzzugsbewegung

zum bewaffneten Schutz des Heiligen Landes und der Pilger gegründet wurden. Die weitaus bedeutsamste

Gründung jener Zeit war aber diejenige der Zisterzienser. Zu Beginn des 12.Jahrhunderts aus dem
burgundischen Benedi ktincrkloster Cîteaux hervorgegangen, nahm dieser Orden einen solchen Aufschwung,
dass er schon nach kurzer Zeit mit Hunderten von Niederlassungen in ganz Europa Fuss gefasst hatte. Eigentlicher

Ordensstifter war Cîteaux1 dritter Abt, Stephan Harding, der 1 1 18 die durch seine berühmte Charta
caritatis ergänzte Regel des hl. Benedikt seinen Mönchen zum Leitbild gab. Ihre ungemeine Ausstrahlungskraft

jedoch verdankten die Zisterzienser der überragenden charismatischen Gestalt Bernhards von Clair-
vaux (Abt in Clairvaux 1115-1153), bei dem sich tiefinnerliche, empfindsame mit glühend missionarischen
und militanten politischen Wesenszügen verbanden. Der Orden, dessen Klöster in einem straffen Filiations-
vcrhältnis zueinander standen und der Entscheidungsgewalt des jährlich tagenden Äbtekapitels unterworfen
waren, erstrebte die entschiedene Abkehr von den Formen des benediktinischen Klosterwesens, wie sie sich
im Laufe der Zeit bei den Kluniazensern immer deutlicher ausgeprägt hatten (Stadtklöster, Monumentklöster,

Kultklöster, Schulungs- und Wissenschaftszentren). Im Gottesdienst, im täglichen Leben, aber auch im
Baustil ihrer Kirchen und Konventgebäude auf äusserste Einfachheit bedacht, erhoben die Zisterziensermönche

schärfsten Widerspruch gegen die zu Beginn des 12.Jahrhunderts emporwachsende III. Klosterkirche

von Cluny, den grössten und prunkvollsten Sakralbau des Abendlandes. Im Gegensatz zu den Benediktinern

schlössen sie den religiösen Kontakt mit der Bevölkerung grundsätzlich aus, errichteten ihre Niederlassungen

in einsamen, neu zu rodenden Gebieten und übten landwirtschaftliche Selbstversorgung, die ihnen
die Konversen (an den Klostcrstand gebundene Laienbrüder) mit ihren speziellen Berufskenntnissen
gewährleisteten. Bernhard, «als Ratgeber der Päpste und Fürsten der ungekrönte Herrscher Europas», verhalf
dem strengen Geist des Zisterziensertums auch in der Kirche zum Durchbruch, wo zu seinen Lebzeiten der
gregorianische Weltherrschaftsanspruch preisgegeben und durch eine Tendenz verdrängt wurde, die die
kirchliche Macht durch eine Vertiefung und Vereinfachung der Religiosität unter den Völkern Europas zu
sichern suchte.

175



f»

-.-

-Stai »'<» \
Königsfelden. Ehemaliges Franziskaner- und
Klarissenkloster. Detail eines Chorfensters mit
der Vogelpredigt des hl. Franziskus, um 1329

Königsfelden. Ehemaliges Franziskaner- und
Klarissenkloster. Detail eines Chorfensters
mit der Geisselung Christi, um 1325.

Die Bettelorden. Wirklich unterzogen sich im bernhardinischen Zeitalter die führenden Staaten weitgehend

dem Einfluss der Kirche. Das hielt freilich die Päpste des ausgehenden 12. und des 13.Jh. nicht davon
ab, sich mit der mächtigen Dynastie der Staufer erneut in einen Kampf einzulassen, bis der römische Stuhl
(unter Innozenz III., 1198—1216) auch zum tatsächlichen politischen Mittelpunkt Europas geworden und
das deutsche Kaiserhaus vorübergehend aus der geschichtlichen Entwicklung ausgeschaltet war (Innozenz
der oberste Gesetzgeber und oberste Richter der Kirche; kirchliche Verwaltung und Organisation unterstehen

in nie gekanntem Mass seinem Einfluss; das Kaisertum wird zu einem päpstlichen Lehen herabgedrückt,
desgleichen das Reich beider Sizilien und England ; ähnliche Erfolge des Papsttums in Frankreich und in den
Randstaaten des christlichen Europa; während dem vom Papste zustande gebrachten vierten Kreuzzug
[1202-1204] Eroberung Konstantinopels und Errichtung des «Lateinischen Kaisertums» [bis 1261]).

Just im selben Menschenalter, da das Papsttum den Gipfel seiner Machtstellung errungen hatte,
brachte das mittlerweile unter die strenge Aufsicht der Kirche geratene Ordenswesen wieder eine neue Form
der Mönchsgemeinschaft hervor, die nicht den Absolutismus der Kurie, sondern im polaren Gegensatz dazu
das Ideal eines am Beispiel Christi und der Apostel orientierten Lebens unterstrich: die Bettelorden oder
Mendikanten. Ihre Billigung durch Papst Honorius III. (1216—1227) entsprang der Überlegung, dass sich
mit dem neu testamentlich begründeten neuen Armutsideal die im Hochmittelalter gegen die Kirche
aufgetretenen Albigenser und biblizistischen Waldenser am wirksamsten bekämpfen lassen würden. Die Bettelorden,

die sich anfangs nicht nur im herkömmlichen mönchischen Sinne jegliches persönliche Gut versagten,
sondern auch keinen ordenseigenen Besitz an Boden und Renten kannten, widmeten sich der Predigt und
Seelsorge im Volk und bestritten ihren Unterhalt aus freiwilligen Spenden. Ort ihres Auftretens waren
natürlicherweise die Städte, deren Aufblühen im 12. und ig.Jahrhundert die wirtschaftliche Voraussetzung ihres
Daseins bildeten und wo jetzt ihre sprichwörtlich gewordenen Kirchen, die riesigen «Predigtscheunen»,
entstanden. Die bahnbrechende Gestalt der Mendikanten war Franziskus von Assisi (1182-1226). Mächtig
erfasst vom Sendegebot in Matth. X, entfaltete dieser Mann von seiner Heimatstadt aus mit mehreren Gefährten

eine bis in die islamische Welt reichende Mission. Grundzug seiner Frömmigkeit war ein überquellendes
Gefühl der Freude, das sich besonders an der Vergegenwärtigung der Demut und Passion Christi und an der
Betrachtung der Natur entzündete (Sonnengesang des Franziskus). Neben dem Orden der Franziskaner hat
der vom Spanier Dominikus 11 70—1221) gestiftete Dominikaner- oder Predigerorden unter den Mendikanten

am meisten Gewicht erlangt, namentlich durch sein zielstrebiges Bemühen, unkanonische Lehren zu
widerlegen, und die durch ihn betriebene Inquisition.

176



Weibliche Orden. Die vom Prinzip der Armut und Askese bestimmte Strömung des Hochmittelalters
erfasste in steigendem Masse auch die Frauenwelt. Seit dem Anfang des 12.Jahrhunderts suchte die religiöse
Frauenbewegung nicht nur die seelsorgerische Betreuung durch die Zisterzienser, sondern auch eine formelle
Eingliederung in die kirchliche Ordnung durch Aufnahme in den zisterziensischen Ordensverband. Im
13.Jahrhundert gelangten zahlreiche frei formierte weibliche Gemeinschaften (Beginensammlungen) mit
dem gleichgerichteten Wunsch an die Bettelorden. Obschon die Männerorden die hier und dort vollzogenen
Inkorporationen als Belastung empfänden und sich dagegen sträubten (Verbotserlass des Generalkapitels in
Cîteaux, 1228), fanden schliesslich viele Frauenkonvente aufdem Umweg über die Vermittlung der Kurie
Anschluss und die Anerkennung als Zweig der Zisterzienser oder der Mendikanten. Bekannt geworden ist die
Jugendgefährtin des Franziskus, Clara Sciffi. die unter strenger Beobachtung von dessen Lebensgeboten
unweit von Assisi 1212 einen Frauenkonvent gegründet hat und heute von den Franziskanerinnen als Ordens-
stifterin verehrt wird.

Niedergang des Ordenswesens. Zu den Krisenzeichen in der Kirchengeschichte des 14. und 15.Jahrhun¬
derts, der sog. Vorreformation, gehörten nicht allein der Verfall der politischen und kirchlichen Macht des

Papsttums, die schmachvolle Abhängigkeit der Kurie von Frankreich («babylonische Gefangenschaft» der
Päpste in Avignon, 1309-1377), das grosse Schisma (1378-1415), die zweifelhafte Entwicklung des kirchlichen

Rechts und des päpstlichen Finanzwesens und die Auflösung der Scholastik, sondern auch der reissende

Niedergang der Orden. Die Benediktiner, Zisterzienser und Johanniter versanken entgegen ihren ursprünglichen

Zielen in Reichtum und erlagen in zunehmendem Mass einem ungeregelten, verweltlichten Leben, und
auch die Bettelorden hatten im 14.Jahrhundert ihren Höhepunkt überschritten. Die kulturelle Arbeit, deren
Triebfeder seit dem frühen Mittelalter die Benediktiner und im späteren Mittelalter - in unterschiedlichem
Grad -auch die übrigen Orden gewesen waren, geriet jetzt in andere Hände. Zwar fehlte es der Zei (nicht an
redlichem Willen, die offenkundigen Missstände in Kurie, Klerus und Laienwelt zu beheben, wohl aber an
wirkkräftigen reformerischen Ideen.

Jesuiten und Kapuziner. Solche Ideen wurden erst nach der Auflösung der abendländischen Kircheneinheit

durch die Reformation des 16.Jahrhunderts lebendig. Unter dem Einfluss des spanischen Katholizismus
wurde seit den zwanziger Jahren Italien zum Schauplatz eines starken Neuaufbruchs der verschütteten
Frömmigkeit. Eigentlicher Sporn dieser religiösen Reaktion wurde schliesslich wieder ein Orden: die durch
den Basken Ignatius von Loyola in Rom gegründete und 1540 von der Kurie bestätigte Societasjesu, welche
in der Rolle einer schlagfertigen Kampftruppe des Papsttums ungemein viel zur Erneuerung der katholischen
Kirche und zur Einleitung der Gegenreformation beitrug. Die Tatkraft der Jesuiten beruhte auf ihrer strengen

Spiritualität (geistliche Exerzitien), ihrer straffen militärischen Verfassung und auf einem eigenartigen
Überwachungssystem, das sich auf alle Ordensglieder ausdehnte und deren bedingungslose Unterwverfung
unter den höchsten Zw eck sichern sollte : die Wiederherstellung der Alleinherrschaft der katholischen Kirche
durch die Bekehrung der Ketzer. Mit eindringlicher gedanklicher Schärfe und hohem psychologischem
Geschick wirkte der Orden in den Beichtstühlen, in den Schulen, an den Universitäten, an den Fürstenhöfen
und in der Mission. Zu den Jesuiten gesellte sich in nachreformatorischer Zeit eine Reihe weiterer Orden, in
welchen, wie bei jenen, das kontemplative Leben als Selbstzweck zwar nicht aufgegeben war, aber doch in
den Flintergrund trat zugunsten weitreichender Arbeit in der Welt (Theatiner, Barnabiten, Barmherzige
Brüder, Ursulinerinnen). Am meisten Boden gewannen die Kapuziner, ein autonomer Zweig des Franziskanerordens.

Die anfänglich nur auf ein Eremitenleben, aufArmutspraxis und aufLaienarbeit festgelegten
Religiösen verschrieben sich später im Dienste der katholischen Reform vorwiegend dem Predigt- und Mis-
sionsapostolat und dem hiezu notwendigen Studium. Der Orden verbreitete sich seit 1574 über die Grenzen
Italiens in alle wichtigen Länder Europas. Unter eifriger Mitwirkung des gegenreformatorischen Strategen
und Erzbischofs Karl Borromäus von Mailand wurde er von hier aus in der Schweiz eingesetzt, wo er nicht
nur in eigenen Kirchen (1581 erste Klostergründung in Altdorf), sondern auch aufDom-, Stifts- und Pfarr-
kanzeln waltete. Unmittelbarer und einfacher in ihrem Anliegen als dieJesuiten, haben die Kapuziner eine
ausgesprochene Popularität erlangt.

Rückschläge. Die europäischen Konfessionskriege des 16. und 1 7. Jahrhunderts setzten den Einflussbereichen

der Katholiken und der Neugläubigen Grenzen, die sich im grossen ganzen bis in unser Jahrhundert
gehalten haben. Während das Ordenswesen in den katholischen Gebieten in einer ersten Phase noch durch
einige wenige Neugründungen und eine Reihe von Kongregationen bereichert wurde, litt es später unter dem
bedenklichen, mit der Macht des französischen Hofs verbündeten Fanatismus derJesuiten (J ansenistenstreit)
und im 18.Jahrhundert unter dem Einfluss der Aufklärung grossen Schaden, um schliesslich einer weitgehenden

Auflösung zu erliegen. In Österreich war es der josephinismus (1780—1790: KaiserJoseph IL, einer der
Hauptvertreter des aufgeklärten Absolutismus), in Deutschland die Säkularisation von 1803, die unzähligen
Klöstern das Ende brachten: die Ordenshäuser Frankreichs wurden 1 790 durch die Nationalversammlung
ausnahmslos aufgehoben. In Ländern wie der Schweiz, in denen Rückschläge solcher Art fürs erste ausblieben,

sollten sie sich im Laufe des 1 g.Jahrhunderts noch ereignen. Erst injüngerer Zeit hat sich das Ordenswesen

schrittweise von seinen Beeinträchtigungen erholt, ohne indessen nur annähernd seine einstige geographische

Verbreitung wiederzuerreichen.

J77



DAS ORDENSWESEN IM AARGAU

Im Aargau ist das Mönchtum in bemerkenswerter Vielfalt lebendig gewesen. Neben
schriftlichen Nachrichten über längst untergegangene Häuser der Dominikaner (in
Zofingen), der Augustiner-Eremiten (in Aarau), der Wilhelmilen (bei Klingnau) und der

Kapuzinerinnen (in Baden) machen dies die in situ erhaltenen Klosteranlagen überaus deutlich.

Mit der Freiämter Abtei Muri und mit den Propsteien Klingnau und Wislikofen
verbindet sich ein Stück benediktinischer, mit dem Limmatkloster bei Wettingen ein
Stück zisterziensischer Geschichte. In der grossartigen Habsburger Stiftung Königsfelden
waren Klarissen und Franziskaner ansässig, während die Kommende in Rheinfelden an
die Tätigkeit der geistlichen Ritter und das Kapuzinerkloster in Bremgarten an das Wirken

des gegenreformatorischen Ordenswesens erinnern. Von den fünfweiblichen Niederlassungen

zählten jene von Olsberg im Fricktal und von Gnadenthal an der Reuss zum
Orden der Afisterzienserinnen und das Klösterchen St. Klara in Bremgarten zum sog. Dritten

Orden des hl.Franz; im poetisch-stillen Kloster Fahr inmitten der Industriezone
Schlierens sowie im Kloster Hermetschwil unweit Muris überleben zwei Anlagen des

Benediktinerinnenordens, die - als einzige Klöster des Kantons - nach 1841 wiederhergestellt

worden und noch heute mit Frauenkonventen besetzt sind.

Worin liegt nun aber das Eigentümliche dieser Klosteranlagen und ihrer Ausstattung, das, was

sie zu bezeichnenden oder gar zu unverwechselbaren Denkmälern ihres Ordens macht

DIE BENEDIKTINER IN MURI

Die Klosterkirche in Muri, in ihrer ursprünglichen Struktur eine Schöpfung aus dem

zweiten Drittel des 11.Jahrhunderts, ist der breiten Öffentlichkeit heute vor allem
durch ihre Barockkuppel bekannt (Abb. S. 155). Gerade sie indessen stellt nichts weniger

als eine «bencdiktinische» Leistung dar, wenn sich auch nicht leugnen lässt, dass

wichtige barocke Benediktinerkirchen nördlich der Alpen den überkuppelten Zentralraum

kennen. Merkwürdiger im Rahmen unseres Themas sind in Muri einige
Kennzeichen der zu wesentlichen Teilen noch erhaltenen mittelalterlichen Anlage, so deren
Grundriss und die Krypta. Der frühromanische Bau der Klosterkirche, eine Querschiffbasilika

mit Turmfront und gerade schliessendem Chor, war streng aus dem Normmass
seiner quadratischen Vierung entwickelt (Abb. S. 179) : Dieses wiederholte sich je einmal

im Altarhaus und in den Querhausarmen und liess sich zweifach im Mittelschiff
und zweimal zur Hälfte in jedem Seitenschiffabtragen, in der Weise, dass der Grundriss
des ganzen Langhauses wiederum ein Quadrat bildete. Die straffe Gestaltung des Ganzen

unterscheidet sich markant von der Zwanglosigkeit so vieler frühmittelalterlichen
Kirchengrunclrisse und weckt die Erinnerung an den «quadratischen Schematismus»
auf dem berühmten, in der benediktinischen Schreibstube von Reichenau-Mittelzell
entstandenen St. Galler Klosterplan aus der Zeit um 820 (Abb. S. 1 79). Obschon dieses

erstrangige Dokument der Architekturgeschichte einerseits als Idealprojekt zu werten
ist, das nie getreulich in die Wirklichkeit umgesetzt wurde, und anderseits mit etlichen

178



Zf

zff IS SI

Muri. Ehemaliges Bcnediktinerkloster. Grundriss der frühromanischen Kirche, 1032-1064

seiner Motive auch auf nichtklösterliche Architektur gewirkt hat (Münster von
Konstanz), wird man den Murenser Grundriss in mittelbarem Zusammenhang mit dem
Plan sehen und somit auch seine Wurzeln im Kulturkreis der Benediktiner suchen dürfen.

- Ist es Zufall, dass die gegen diejahrtausendwende neuerbaute Kirche des ehemaligen

Benediktinerklosters von Zurzach über einem ebenso klaren geometrischen Grundrissnetz

gestanden hat wie die Kirche in Muri? Immerhin verdient Erwähnung, dass

dieses Kloster seit dem Ende des g.Jahrhunderts nachweisbar eine enge Beziehung zum
Kloster Reichenau-Mittelzell hatte.

& © BkEK; ;f;

St.Gallen, Stiftsbibliothek. Grundriss der Kirche aus dem Klosterplan, um 820 (Nachzeichnung mit
Verdeutlichung des «quadratischen Schematismus», nach Adolf Reinle)

[79



Der St. Galler Klosterplan - sein Name besagt es - ist schon im frühen 9.Jahrhundert

von der Reichenau nach St. Gallen gelangt und hat seither ununterbrochen im
Skriptorium der dortigen Abtei gelegen. Es steht heute fest, dass er zuerst - allerdings
nur in wesentlichen Grundzügen und frei abgewandelt - als Grundlage für den karolingischen

Neubau der St. Galler Klosterkirche (830-837) Verwendung fand. Was nun die

Krypta in Muri angeht (Abb. S. 180), so findet sich für diese merkwürdigerweise zwar
nicht im St. Galler Plan, aber unter den ergrabenen Überresten dieser Klosterkirche
eine formal gleichartige Vorläuferin. Hier wie dort treffen wir auf eine dreischiffige
Halle, wobei festzuhalten ist, dass jene in St. Gallen zu den ältesten Krypten dieser Art
gehört. Es läge nahe, auch in diesem Fall ein bestimmtes Abhängigkeitsverhältnis
anzunehmen, zumal der Typus der Hallenkrypta bis zum 11.Jahrhundert alles andere als

ein weitverbreitetes Architekturmotiv darstellt. Wir lassen indessen die Frage, ob die

Krypta von Muri in einer benediktinischen Filiation steht, offen. Denn von ihr allein

hängt die Beurteilung der Freiämter Klosterkirche nicht ab. Wesentlich ist auch das,

was der Vergleich Muris mit anderen Benediktinerkirchen und mit den Kirchen nicht-
benediktinischer Orden ergibt. Und hier zeigt sich denn mit aller Deutlichkeit, dass es

in der Regel nur die Benediktiner waren, die Wert auf eine Krypta legten -jene Mönche,

die seit dem frühen Mittelalter einen intensiven Märtyrer- und Reliquienkult
ausübten und hiefür geeigneter unterirdischer Räume bedurften, über oder in denen sich

entsprechende Heiligenaltäre errichten liessen.

v>->z- «f \-i
{¦'JbiiMii**¦

¦^
\

¦*r
"'" y

!•-.¦¦-¦

¦¦

:i

¦¦¦>¦¦¦• i iigf

,-"!
Jm

Muri. Ehemaliges
Benediktinerkloster.
Krypta gegen
Westen, zweites Drittel
des 11 .Jh.

180



Die Tatsache, dass in Muri noch im Jahrhundert seiner Gründung die Satzungen
von Cluny eingeführt worden sind, ist heute mit Ausnahme der chronikalischen
Überlieferung mit keinem Argument mehr zu belegen, es sei denn man bringe die fürs 11.

und 12.Jahrhundert nachgewiesene Blüte der in Muri betriebenen Wissenschaften mit
der burgundischen Reformbewegung in Zusammenhang. Der älteste Bibliothekskatalog

des Klosters verzeichnet neben Büchern geistlichen Inhalts auch antike Werke,
worunter solche des Homer und Aristoteles, ein Schrifttum, das wir in nichtbenediktini-
schen Abteien während des Hochmittelalters vergeblich suchen würden. Um die Mitte
des 13.Jahrhunderts wird Muri schliesslich zur ersten Pflegestätte des deutschen Dramas

südseits des Rheins, wovon das berühmte, in Bruchstücken überkommene Osterspiel

noch Zeugnis gibt.

DIE ZISTERZIENSER IN WETTINGEN

Neben dem bedeutsamen Kult- und Kulturkloster im Freiamt bestand damals aberim
Aargau bereits eine Abtei mit ganz anders gerichteten Zielen: die 1227 von Salem aus

gegründete, in ihrem Kernbau noch weitgehend erhaltene Zisterze an der Limmat bei

Wettingen. Im Gegensatz zum Benediktinerkloster in Zurzach, das man am Grab einer
altchristlichen Heiligen vor einem römischen Kastell angelegt hatte, im Gegensatz
auch zum Kloster in Muri, dessen Gründung nicht zufällig, sondern als Sühneakt
inmitten einer geschädigten Landbevölkerung geschehen war, entwickelte sich der junge
Konvent aus Salem auf der unwegsamen, unberührten Zunge einer Flussschlaufe.

Kaum etwas an der ganzen Klosteranlage Wettingens kann die Grundhaltung der
Zisterzienser: ihre erklärte Abkehr von dem im Hochmittelalter herrschenden, grosszügigen

Geist der Benediktiner und ihre Rückkehr zum selbstgenügsamen, harten «labo-

ra», so gut vergegenwärtigen wie die abseitige Lage dieser Abtei. (Eine Ironie des

Schicksals, dass das Kloster heute in kaum zu überbietender Brutalität von neuen
Verkehrsträgern, Fabriken und Wohnhochhäusern umwuchert ist Auch die Struktur des

Gründungsbaus in Wettingen (Abb. S. 183) hat man in der einschlägigen Literatur oft
für «typisch zisterziensisch» gehalten. Und wenn dieser verallgemeinernde Lehrsatz
auch längst einer differenzierenden Klarstellung bedarf, so ist es an dieser Stelle doch

notwendig, ein weiteres Mal jene Baumerkmale Wettingens hervorzuheben, die -
gleichgültig auf welchem Wege - der burgundischen Zisterzienserarchitektur des

12.Jahrhunderts (den ersten Grossbauten in Cîteaux und Clairvaux oder dem Bau von
Fontenay) entlehnt sind. Bei der Kirche handelt es sich in erster Linie um den Grundriss

der Ostpartie mit dem rechteckigen Hochchor und den gerade schliessenden

kürzeren Seitenkapcllen, ferner um deren gespitzte Längstonnen, die Turmlosigkeit und
die fast schmucklos gearbeiteten Kämpfer und Pfeilerkapitelle. Bei den Konventgebäuden

ist es die Disposition um das Kreuzganggeviert, die nach den ersten grossen Anlagen

der Zisterzienser in Frankreich zurückweist (Abb.S. 182). Im Vergleich mit dem
Chorschluss der frühromanischen Benediktinerkirche Muri (Abb.S. 17g) mag die
gegliederte, eine Mehrung der Altäre ermöglichende Ostpartie des spätromanischen



t Kirclu

f
aknstei

Kreuzgang

Kapitelsaa!

aschbecken
Durchgang

Kvuvh

++--H- H >-( r-il-f
RefektoriumKeller

ZS2

Fischteich

IM XII.-XIII. JAHRHUNDERT

i i xvi. Jahrhundert

Fontenay iGôte-d'Or;. Ehemalige Zisterzienserabtei. Grundriss der Gründungsanlage, 11 30 ff.

182



¦M

LT

¦ 13. JAHRHUNDERT
JÜNGER

Wettingen. Ehemalige Zisterzienserabtei. Grundriss der Gründungsanlage. 1227 1256. Der Grosse Saal
(Studierstube) südöstlich und das Konversenrefektorium südwestlich vom Kreuzgang sind heute umgebaut
und nur in ihrem Rechteckgrundriss für das I3.jahrhundert gesichert. Dementsprechend sind sie ohne Befen-

sterung gezeichnet

183



.**'

*'.
.,-¦>

.:•:-f ..-;.

f

i "

Z«,.

.VV- V-

n-~-

Wettingen. Ehemalige
Zisterzienserabtei. Ostpartie

der Kirche. î 227 IT.

Das Rundbogenfenster
ganz links belichtet die
äussere der zwei südlichen
Seitenkapellen: die beiden
inneren, dem Chor
benachbarten Kapellen wurden

zu Beginn des
1 7.Jahrhunderts verlängert,

halbkreisförmig
geschlossen und mit einem
niedern Couloir derart
verbunden, dass ein Ghor-
umgang entstand. Vgl.
Abb.S.'183

Payerne VD. Ehemalige
Benediktinerabtei.
Ostpartie der Kirche, um 1100

184



Wettingen. Ehemalige
Zisterzienserabtei.
Eingang vom Kreuzgang in
den Kapitelsaal, vor 1247

Payerne VD. Ehemalige
Benediktinerabtei.
Zwillingskapitell in der Chor-
apsis, um 1100

V,...

1

« rN.
---;

"/

ma
185



Wettingen als entschieden aufwendiger empfunden werden. Und ähnlich scheint die

Steinmetzarbeit an den Triforien vor dem Wettinger Kapitelsaal aufden ersten Blick
keine eindeutige zisterziensische Reduktion des Schmuckwillens zu verraten, wenn
man sie den Säulen in der Murenser Krypta (Abb.S. 180, 185) gegenüberstellt. Um
Wettingens lapidare Schlichtheit zu erkennen, muss man es vor dem Hintergrund der
benediktinischen bzw. kluniazensischen Kirchenarchitektur des späten 11. und frühen
12.Jahrhunderts sehen, die mit einer Staffelung der Ostteile und Türme nicht nur im
Grund-, sondern auch im Aufriss zu immer raffinierteren, freilich auch künstlerisch
genialeren Lösungen gelangt war und in der Kapitellplastik einen phantastischen
Figurenreichtum entfaltet hatte (Abb.S. 184^ : ein Phänomen, das man sich aus der
Kunstgeschichte nicht wegdenken möchte, dem aber zu seiner Zeit Bernhard von Clairvaux
einen unerbittlichen Kampf ansagte. Obschon - oder gerade weil das Kloster Wettingen

erst hundertJahre nach dem bernhardinischen Zeitalter ins Leben trat, als auch die
Zisterzienser unter mannigfachen Sachzwängen von ihren ursprünglichen Prinzipien
der schroffen Entsagung bereits abgelassen hatten, verdeutlicht es diese Prinzipien
besonders gut.

DIE FRANZISKANER UND KLARISSEN IN KÖNIGSFELDEN

Genau in denselben Jahren, da der Bau von Wettingen emporwuchs, war in der umbri-
schen Stadt Assisi das Mutterkloster des Franziskancrordens im Entstehen begriffen.
Die Franziskanerkirchen Europas haben ihre eigene weitverzweigte Entwicklungsgeschichte

und sind dementsprechend in sehr unterschiedlichen Varianten fassbar. Das

aargauische Beispiel-die 1310 begonnene Kirche von Königsfelden (Abb.S. 187) -gehört

zu einer grossen Bautengruppe im Gebiet des Oberrheins, die, zusammen mit den

ähnlichen Dominikanerkirchen der Region, gemeinhin als oberrheinische
Bettelordensarchitektur bezeichnet wird. Offenbar nach Vorbildern in Strassburg und Regensburg

im vorgerückten 13.Jahrhundert entstanden, umfasst sie Kirchen wiejene der
Dominikaner in Gebweiler, Basel und Zürich, die Basler Barfüsserkirche und die
Franziskanerkirchen in Colmar, Schaffhausen, Konstanz und Überlingen. Allen diesen Bauten

eignen ein basilikales, strukturell wenig akzentuiertes Langhaus unter ilachen Dek-
ken und ein von Strebepfeilern gegliederter, gewölbter Polygonalchor mit hohen
Lanzettfenstern und Dachreiter. Dieser durchaus neue Bautyp muss im Einklang hoher
künstlerischer Zielvorstellungen einerseits und besonderer gottesdienstlicher Bedürfnisse

andererseits, im Zusammenspiel gotischer Baumeister mit massgeblichen
Bettelordensgeistlichen hervorgebracht worden sein. Königsfelden und seine Verwandten sind

Kirchen, in denen die Gotik sich würdigen Ausdruck verschafft, ohne indessen die

Forderungen der Franziskaner und Dominikaner nach zweckdienlicher Verwendbarkeit
zu übergehen. Mit Recht ist immer wieder aufdie voluminösen Langhausbauten der
Bettelordenskirchen als eines der kennzeichnenden Ordensmerkmale hingewiesen worden,

das durch das Apostolat der Bibelauslegung vor versammeltem Volk bedingt sein

müsse. Nicht zufällig- hat sich das Kirchenschema der Bettelorden schon früh auch für

186



.V.;

il

V/ *

Königsfelden. Ehemaliges Franziskaner- und Kla-
rissenkloster. Inneres der Kirche gegen Osten

Königsfelden. Ehemaliges Franziskaner- und Kla
rissenkloster. Kirche von Nordosten, 1310—1320

städtische Pfarrkirchen eingebürgert (aargauische Beispiele bieten Aarau, Baden,
Laufenburg). Ausgerechnet in Königsfelden jedoch muss die Funktion des weiten
Langhauses als Predigtraum unter Vorbehalten gesehen werden. Denn erstens liegt die
Klosterkirche nicht innerhalb der Mauern einer volksreichen Stadt, wie es bei einem
Franziskanerbau zu erwarten wäre, und zweitens war die Abtei von einem männlichen und
einem weiblichen Konvent besiedelt, wobei jener zahlenmässig immer sehr klein blieb
und vorab den Gottesdienst und die Seelsorge für die Klarissen zu besorgen hatte. Dieser

in doppeltem Sinne ungewohnte Zustand lag darin begründet, dass das Kloster als

Gedenkstätte für den 1308 ermordeten Habsburger König Albrecht I. seinen Platz an

jener Stelle erhalten hatte, wo der Monarch gefallen war, und dass der Stifterin, der

Königswitwe Elisabeth, von vornherein die Gründung eines Nonnenkonvents
vorgeschwebt haben musste.

Erweist sich damit die Klosterkirche zwar in ihrer Form, nicht aber in ihrer Funktion

als franziskanisch im üblichen Sinne, so muss Analoges festgestellt werden in bezug
aufdie Ikonographie der ruhmwürdigen Glasgemälde ihres Chors. Auch sie unterliegt
gleichzeitig franziskanischen und habsburgischen Voraussetzungen, ja, der
ausgedehnte, materiell wie künstlerisch preziose Bildscheibenzyklus wäre ohne den
ausdrücklichen Willen des habsburgischen Hauses überhaupt nicht zur Ausführung
gelangt. Indessen richten wir unser Augenmerk aufdie franziskanischen Komponenten,
wenn dadurch auch vieles von dem bezugreichen Inhalt des Bildprogramms
unerwähnt bleiben muss. In den Zwölfboten und ihrer Missionsaufgabe erblickten die
Franziskaner die höchste Rechtfertigung ihres aktiven Tuns, woraus die Bedeutung der bei-

.87



7f yw'-r

A

«Sa

I \

yJLS^i\f/H^jL

^5t"<2^

Ü

Ü
Ik

e

Königsfelden. Diehl. Klara lässt sich von Franziskus die Haare abschneiden und wird eingekleidet, um 1330

188



den Apostelfenster in Königsfelden zu einem wesentlichen Teil erhellt. Das

unvergleichlich schöne Passionsfenster im Chorhaupt -ideeller und kompositorischer Angelpunkt

der Gemäldeausstattung (vgl. Abb. S. i 76) - macht etwas von der Leidensmystik
des Ordensgründers spürbar, wie denn überhaupt alle drei christologischen Bildfenster
nicht nur Heilsgeschichte an sich illustrieren, sondern auch das franziskanische Ideal
der imitatio Christi nahebringen. Sehr sinnfällig und volksnah reden schliesslich die
beiden Fenster mit den Lebensbildern der Heiligen Franz und Klara (Abb.S. 176,

188) : wir kennen in der Kunst des Aargaus keine so rein und kindlich sprechende
Darstellung mehr wie das Medaillon mit der Einkleidung des jungen Mädchens, keine
beseelter vorgetragenen Szenen wie jene der Vogelpredigt und der Stigmatisation des hl.
Franziskus. An mitteilsamem Ernst stehen diese Bilder den um einige Jahrzehnte älteren

und sonst so andersartigen Fresken in der Franziskanerkirche von Assisi um nichts
nach.

DIE JOHANNITER IN RHEINFELDEN

Weit bescheidener als die heute zu weltweitem Rufgelangte Klosterkirchein Königsfelden

müssen sich seit je die Kapelle und die Komtureigebäude derJohanniter in Rheinfelden

ausgenommen haben. Und doch sind sie immer noch ein signifikantes Beweisstück

der Tätigkeit eines Ordens, der auch im Aargau Geschichte gemacht hat. Aus
dem ersten Kreuzzug (1096-1099) hervorgegangen und wie dieser eine französische

Schöpfung, siedelte sich der Orden zuerst im Heiligen Land an, wo er vor allem in dem

gewaltigen, dem Täufer geweihten Pilgerhaus zu Jerusalem kranke und bedürftige
Wallfahrer betreute. Später machte er sich die Unterstützung der Pilger in den französischen

und italienischen Seehäfen und an den wichtigsten Etappenorten der Palästinarouten

zur Aufgabe. Neben die karitativen Ziele der Johanniter oder Hospitaliter (wie
sie auch genannt wurden) trat mit der Zeit deren militärisches Bestreben, in kriegerischen

Unternehmungen gegen die Heiden an der Eroberung Palästinas teilzunehmen.
Der Orden gliederte sich demgemäss in die zum Kampf bestimmten Ritter, die mit der

Seelsorge betrauten Priester und die dienenden Brüder. Von den Türken phasenweise

zum Rückzug gezwungen, setzte er sich im 16.Jahrhundert in Malta fest, weshalb seine

Mitglieder heute auch unter dem Namen «Malteser» bekannt sind.
So wenig von einer systematischen Anlage der Ordenssitze im Netz der grossen

Strassen gesprochen werden kann, so sehr fällt auf, wie oft die Komtureien an wichtigen
Verkehrswegen und im Schutz von Städten gebaut wurden. Das um 1450 im Stadtin-
nern neu bezogene Haus der Johanniter von Rheinfelden (Abb.S. 190) schmiegte sich

hart am Flussufer und in nächster Nähe des Diebsturmes an die Ringmauer und lag nur
wenige Schritte von der alten Rheinbrücke entfernt - an einem sicheren Platz also, wo
jedoch europäische Zugluft wehte. Der Orden kannte keine verpflichtenden Bauschemata.

So war denn auch seine im 16.Jahrhundert neuerrichtete Gästeunterkunft in
Rheinfelden nichts anderes als ein praktikables zweistöckiges Haus mit vielen
Zimmern: ein Kreuzgang fehlte, und beim Bau der Kapelle im 15.Jahrhundert hatte man
sich an das Vorbild landläufiger kleiner Pfarrkirchen (Ulrichskirche in Basel) ange-

189



- -

•'.-' ".' z

Z

y%

¦ :
,.--.

?Z3tZZZ
.-...¦-'..--. - yi- ¦ ¦

i "-M

¦y-

i
r ¦ e
y~-Qt ¦'¦ ' :-¦¦¦ '¦<$&'¦<

W:

riï
-./¦ ;

S
•

•

:.-'

Rheinfelden. Ehemalige johanniterkommende von Westen, um 1450 (Darstellung von 1885
Gästehaus am Flussufer aus dem 16.Jh.

Das grosse

lehnt. Ob die in der Kapelle erhaltenen Freskenfragmente zu einem spezifisch johan-
nitischen Bildprogramm gehört haben, ist kaum mehr mit Sicherhiet zu ermitteln. Die
interessante vielfigurige Wcltgerichtsszene am Chorbogen könnte bei extensiver Deutung

durchaus als Bestandteil eines solchen Programms aufgefasst werden, zumal darin
der Patron des Ordens, Johannes Bpt.. vor dem richtenden Christus als Fürbitter auftritt

und da der Gedanke an die zu erwartende Gerechtigkeit am jüngsten Tag sicher

ein Leitmotiv der für ihren Glauben kämpfenden Johanniter gewesen ist. Erstaunlich

gut eingestimmt auf diese «johannitische» Thematik wären auch die drei erhalten
gebliebenen Standfiguren im Chor: der Täufer, wiederum als der Ordenspatron, Antonius

Abbas als der Schutzherr der Armen und Kranken und Christophorus als der

Schutzheilige der Pilger.

DIE KAPUZINER IN BREMGARTEN

Während sich die Papstkirche durch den Ritterorden der Johanniter im Spätmittelalter
des Islams zu erwehren suchte, galt ihr Kampf vom [6.Jahrhundert an vorrangig

dem Protestantismus. Der wichtigste nachreformatorische Orden, derjenige der Jesuiten,

liess sich in der Schweiz an verschiedenen Orten nieder; im Aargau blieb es bei

190



theoretischen Erwägungen über das Für und Wider eines Jesuitenklosters. Hier haben
als einziger Orden der Neuzeit und zugleich als letzter Orden überhaupt die Kapuziner
noch eine Wirksamkeit entfaltet und in ihren Klosteranlagen sowie in den deklamatorisch

gestalteten Vorwürfen ihrer Bilder unverkennbare Spuren hinterlassen. Ein
aufschlussreiches Beispiel bietet die Kirche des 1618 gegründeten Klosters in Bremgarten
(Abb. S. 191). Ihr elementarer, den Baugewohnheiten des Ordens folgender Grundriss

trägt allen Geboten des kapuzinischen Gottesdienstes Rechnung: das saalförmige,
überwölbte Schiff mit seiner exponierten Kanzel offenbart sich als Platz der aktiven,
weltverbundenen Predigttätigkeit der Religiösen, der östliche, sog. innere Chor als

Platz ihres zurückgezogenen, kontemplativen Wirkens. Der äussere Chor nimmt als

Standort des Hochaltars und als Szene des eucharistischen Opfers die funktionelle
Mittelstellung ein, indem er durch den Triumphbogen mit dem Schiffund durch die seitlichen

Chorläden und eine mittlere schmale Luke mit dem inneren Chor verbunden ist.

An der Art, wie die Kapuziner einerseits und die Zisterzienser anderseits das

architektonische Problem des Mönchschors gelöst haben, wird der ursprüngliche Charakter
der beiden Orden besonders offensichtlich : diese haben den Mönchschor vor dem Altarhaus

plaziert, ihn gegen das Langhaus abgeschrankt und damit den Sichtweg vom
Langhaus zum Altarhaus unterbrochen, was beim Fehlen grosser Volksmassen in den

abgelegenen Zisterzienserkirchen nicht nur keinen Nachteil darstellte, sondern die
untergeordnete Rolle der im Langhaus weilenden Laienbrüder während der Messe unterstrich.

Die Kapuziner sind mit dem Baumotiv des inneren Chors, wie die Zisterzienser
auf ihre Art, dem Bedürfnis nach separater Verbindung zum Altar gefolgt, haben

gleichzeitig aber durch direkte Schaustellung des Altars vor den Kirchgängern im
äussern Chor deren Anspruch auf eigene Gegenwart bei der Eucharistiefeier erfüllt.

v^

^d "t

z

^J 1 I L_

Bremgarten. Ehemaliges Kapuzinerkloster. Grundriss der Kirche, 1618 1621

'91



Der kontemplative Zug kapuzinischer Frömmigkeit hat seine tiefsten Wurzeln in
der gefühlsbetonten Christusmystik des hl. Franziskus, aus dessen Orden der
Kapuzinerorden ja hervorgegangen ist. Er findet nicht nur in einem adäquaten Kirchenbau-
schema Berücksichtigung, sondern gelangt auch in besonderen Bildthemen zum
Ausdruck. Wiederum kann dies das Kloster in Bremgarten belegen. Sein von manieristisch-
frühbarockem Bewegungspathos erfülltes Hochaltarbild mit der Kreuzabnahme

(Abb.S. 192) zählt nebenden neutestamentlich motivierten Gestalten auch das Bildnis
des verklärt hinschauenden Franziskus zu seinem Figurenensemble: ein augenfälliger
Beweis für das bis in die Neuzeit hinein wach gebliebene Interesse an der glutvollen
Hingabefähigkeit des grossen Heiligen. - Neben Bildgegenständen aus der Passionsgeschichte

haben die Kapuziner, gleich den Jesuiten, auch die gleichsam aktuellen Themen

der katholischen Reform gepflegt, die den Wahrheitsgehalt und die Stärke der

angezweifelten Papstkirche und die opferbereite Arbeit ihrer Vorkämpfer - auch der

Kapuziner - kundtun sollten. Für das heute verschwundene Kapuzinerkloster in Baden

wurde um 1660 ein Seitenaltarbild gemalt (Abb. S. 192), das den hl. Karl Borromäus bei

der Kommunionsspende unter Pestkranken zeigt und damit gleichzeitig das

kirchengeschichtliche WTerk des Mailänder Erzbischofs und den selbstlosen Dienst der
Kapuzinermönche während der Seuchenzüge von 1576 und 1611 hochhält.

.'\.

-

**fc¥
flpfi *£

Bremgarten. Ehemaliges Kapuzinerkloster. Hochaltarbild

mit der Kreuzabnahme. 1621

Baden. Abgebrochenes Kapuzinerkloster.
Seitenaltarbild mit der Kommunionsspende des
hl. Karl Borromäus. um 1660

192



.- 'j;

-fett*7sm

W^

mmm
z

ii.

.V,-v

Olsberg. Ehemaliges Zisterzienserinnenklostcr. Kirche und Konventgebäude von Nordosten, 1427-1434
bzw. 16.Jh. - Die drei westlichen Fensterachsen der Kirche verraten die eingebaute Nonnenemporc

DIE FRAUENKONVENTE

Im Gegensatz zu den Männerklöstern lassen sich, wenigstens im deutschen Sprachraum,

bei den Klosteranlagen weiblicher Konvente schwerlich relevante Gemeinsamkeiten

feststellen. Dies gilt von den Schwesterhäusern in ihrer Gesamtheit wie von
Baugruppen gleicher Ordenszugehörigkeit. Zwar trifft man an vielen Frauenklöstern
unverkennbare «Ordensmerkmale», beispielsweise in der Thematik ihrer figürlichen
Kirchenausstattung. Aber es handelt sich dabei häufig entweder um Kennzeichen
individuellen Zuschnitts, wie bei der ikonographisch seltsamen Stiftermadonna über der
Fassadenrose des Zisterzienserinnenklosters Fröndenberg in Westfalen, oder um nicht
originäre Attribute aus der Barockzeit, wie bei den Statuen des Ordensstifters Benedikt
und seiner Schwester Scholastika im Kloster Fahr (Abb. S. 194/5). Ein Motiv indessen

verdient an dieser Stelle hervorgehoben zu werden, das seiner weiten geographischen
Verbreitung wegen als typisches, ja als stereotypes Kennzeichen des Kirchenbaus aller
weiblichen Orden gelten kann: die Empore. Die aargauischen Frauenklöster kennen,
ungeachtet ihrer unterschiedlichen Entstehungszeit, dieses architektonische Motiv
ohne Ausnahme. Die Empore war ursprünglich immer direkt und ausschliesslich von
der Klausur her zugänglich und bildete den ausgeschiedenen, den Blicken der Laien

entzogenen Platz der Nonnen während des Gottesdienstes, an dem die Klosterfrauen
nur durch ihr Chorgebet und den Chorgesang, nicht aber durch das Zelebrieren der
Messe aktiv teilnahmen. Während die Schwestern in Olsberg (Abb.S. 193), Gnaden-

!93



¦

I

.:-.,-.¦ w

*I
^*^

N

i^.

Fahr bei Schlieren. Benediktinerin-
nenkloster. Statue des hl. Benedikt
aufder Emporenbrüstung, um 1746

thai, Bremgarten und Fahr über einen pfeilergestützten, tief in das Langhaus eingreifenden

Zwischenboden in der Westpartie der Kirche verfügten, konnten die Nonnen in
Hermetschwil (Abb.S. 134) einen zweigeschossigen, von Gesichtsgittern verschlossenen

Balkon im Innern des Altarhauses benützen, der formengeschichtlich vermutlich
eine Reminiszenz der schon im Hochmittelalter nicht seltenen Querschiffemporen
darstellt.

Das 17. und das 18.Jahrhundert sind die Zeit, da sich klösterliche Kultur nicht
mehr so sehr in der Gründung neuer Orden und Ordenshäuser manifestiert, als

vielmehr in der künstlerischen Umgestaltung der bestehenden Anlagen. In dieser Epoche
wurden die durch Ordenssatzungen und Ordensgepflogenheiten bedingten Kennzeichen

mancher Klöster vom mächtig Platz greifenden Barockstil abgewandelt oder
verwischt oder ganz getilgt. Wrar Klosterkultur in den vergangenen Jahrhunderten stets

auch ein Stück Ordenskultur gewesen, so wandelte sie sich jetzt zunehmend zu einer

Kultur einzelner, willensstarker Prälaten und grosser Künstler.

194



Fahr bei Schlieren. Benediktinerinnenkloster.

Statue der hl. Scholastika,

Schwester Benedikts, aufder
Emporenbrüstung, um 1746

'''¦

y^Kr

Im Aargau begann die Phase barocker Erneuerungen schon früh, wenigstens in
den vom Dreissigjährigen Krieg und von seinen nachhaltigen Folgen verschonten

Landstrichen. Bereits zu Beginn des 17.Jahrhunderts erhielt Wettingen seinen Chor-

umgang (Abb.S. 184) und seine reizende neue Winterabtei, und noch vor Ablauf des

Jahrhunderts hatte der Fürstabt von Muri für seine Kirche die imposante, zentralisierende

Kuppel fertig errichtet, eine der ersten ihrer Art überhaupt. Das 18. Jahrhundert
setzte weitere Akzente: 1707 und 1761 im haubenbekrönten Frontturm von Olsberg,

1743-1 746 durch die erneuerte Kirche des Klosters Fahr, die im Sinne eines barocken
Gesamtkunstwerks an ihrer Nordflanke illusionistische Architekturmalereien erhielt

(Abb.S. 135), und um 1750 im kühn konzipierten Hochaltar von Wettingen
(Abb.S. 117). Als in Muri einige Zeit später der palastartige, symmetrisch geplante
Neubau des Konventhauses zur Hälfte gediehen war, wurde das grandiose Vorhaben
durch die Revolution in Frankreich jäh zum Stillstand gebracht. Das Schicksal der
Fürstabtei war Fanal eines neuen politischen Zeitalters, das der Klosterkultur im

Aargau ihr Ende bereitete.

195


	Klosterkultur im Aargau

