
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 23 (1972)

Heft: 1-2

Artikel: Der Essostab von Beinwil-Mariastein

Autor: Pfister-Burkhalter, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sonders altertümlichen Bauweise in ihren ältesten Teilen bedenkenlos ins 11. oder sogar
ins io. Jh. datiert werden, daß aber diese Zeitangaben noch der archäologischen
Überprüfung bedürfen, um wissenschaftlich verwendet werden zu können. Grundsätzlich läßt
sich für das 11. Jh. feststellen, daß die Burgen des Adels noch mehrheitlich aus Holz und
Erde errichtet werden und nur ganz bedeutende Herren sich einen Steinbau leisteten. Bei

der Errichtung dieser frühen Steinburgen waren weniger praktisch-rationale Erwägungen
maßgebend als vielmehr Standesdenken und Repräsentationsbedürfhisse. Der Steinbau

war ein Symbol dynastisch-landesherrlicher Gewalt und Legitimation.
In der Burganlage von Rickenbach muß demnach ein hochadlig-landgräfliches

Zentrum erblickt werden. Leider gestattet der im 11. Jh. sehr dürftige Urkundenbestand über
die Gegend am Jurasüdfuß keine ganz sicheren Aussagen über die Grafschaftsverhältnisse.

Wenn die Vermutung zutrifft, daß die Landgrafschaft im Buchsgau eim die Mitte des

11. Jhs. zum Besitz des Grafen Rudolf von Rheinfelden gehört hat, dann haben wir in
diesem oder seinem Vater den Gründer der Burg zu sehen. Die zweite Bauetappe dürfte
dem Basler Bischof Burkart von Fenis zuzuschreiben sein, der 1080 vom Kaiser für seine

Hilfe im Investiturstreit mit den Grafschaftsrechten im Buchsgau belehnt worden ist. Die

Weiterverleihung der Landgrafschaft sowie die Rivalität zwischen den Häusern Frobeirg
und Bechburg um die Vorherrschaft im Buchsgau scheint um 1100 den allmählichen
Niedergang der Burg von Rickenbach eingeleitet zu haben, die damals aufhörte, politisches

Zentrum zu sein.

Rickenbach bietet ein schönes Beispiel feir die Möglichkeiten der Mittelalter-Archäologie,

unbekannte historische Befunde zu erschließen.
Die Publikation des Grabttngsberichtes im Jahrbuch für solothurnische Geschichte ist

in Vorbereitung. Werner Meyer-Hofmann. Basel

DER ESSOSTAB VOX BEIXWIL-MARIASTEIN

Als die Beinwiler Mönche unter Abt Fintan 1648 den Beinwiler Konvent nach
Mariastein verlegten, überführten sie auch den Kirchenschatz, und in diesem das

kostbarste und ehrwürdigste Stück, den sogenannten Essostab. Nach der Beinwiler Tradition
gilt er als das Pedum des ersten, aus dem Kloster Hirsau in Schwaben stammenden Abtes,
der 1133 verstarb und bald als Seliger verehrt wurde. Pater Laurentius Eschle1
übermittelt die mündliche Überlieferung, «daß Abt Nicolaeis Ziegler, als er im Jahre 1504 die

Kirche wieder aufgebaut hatte und sich nur einen ganz einfachen Abtstab verschaffen

konnte, von einem Bauer das eigentliche Kunstgebilde des ursprünglichen Abtstabes,
welches aus Elfenbein gefertigt ist, mit der Bemerkung erhalten habe: .,Diese Überreste
des alten Abtstabes von Beinwil sind bei der Plünderung und Zerstörung des Klosters in
mein Haus geflüchtet und so gerettet worden".» Wann das war, ob bei der Einnahme des

Schlosses Thierstein, 1445 oder 1491, als die Laufener das Kloster plünderten, oder während

des Schwabenkrieges 1499, wird nicht gesagt. Die Krümme blieb in der Folge dem
Kirchenschatz erhalten, sogar in der Fährnis der Franzosenzeit, 1798 ; aber bei der
Aufhebung des Klosters im Jahre 1874, als der Staat die Gebäulichkeiten zu amtlichen und

74



Abb. i. Elfenbeinkrümme, um 1200. Um 1935 im italienischen Kunsthandel.
(Aufnahme nach Pantheon XVI, 1935, Abb. 1, S. 216)

75



privaten Zwecken beanspruchte, griff er auch auf den Kirchenschatz und deponierte
1875 den wertvollsten Teil im antiquarischen Museum zu Solothurn. Zuletzt fand der
«Essostab» im Museum Blumenstein Unterkunft, bevor das Kloster Mariastein seinen

ehemaligen Besitz, zunächst als Leihgabe des Kantons Solothurn, zurückerhielt.
Ihrem Wert entsprechend fand die Krümme vielfache Beachtung. P. Laurenz Burgener

hat im ersten Band seiner «Helvetia sancta»2 auf sie hingewiesen und Johann Rudolf
Rahn3 erstmals eine Abbildung veröffentlicht. Drei Jahre später brachte auch Eschle zur
Illustration seines kurzen, den Stab betreffenden Textes ein Bild, aber im Gegensinn und
auf Grund einer Umzeichnring. Diese verfälscht insofern, als das vierfüßige Tier in der

Füllung der Volute mit einem Hirschgeweih ausgestattet wurde, wozu kein äußerer Anlaß

berechtigte. Eschle glaubte wohl, Burgeners Deutung rekonstruierend unterstützen
zu müssen: «Es stellt sinnig ein Llirschlein vor, das, vor dem Drachen der Welt verfolgt,
lechzend beim Kreuz, das über ihm erscheint, Erquickeing sucht... Schon der heilige
Esso soll den Stab 1085 von Hirschau gebracht haben.»

Die verschiedenen, auf photographischen Aufnahmen nach dem Original beruhenden

Abbildungen differieren in einem Punkt. Bei Rahn, Vulliéty1 und Eschle bildet der Nodus,
der Knauf, die Mitte zwischen den beiden Schaftzwingen, gleich wie auf der Farbtafe! in
«Mariastein»5. Die anderen Reproduktionen aber zeigen ihn als Basis unter der Beuge,

so im dritten Band der Kunstdenkmäler des Kantons Solothurn6 und im zwölften Band der
Zeitschrift für Kunstwissenschaft7, wie auch auf einer Postkarte, die das Museum seinerzeit

herausgegeben hat. Diese trägt den Aufdruck «Romanische Elfenbeinschnitzerei aus

dem 11. Jh. mit spätgotischer Silberfassung». Gottlieb Loertscher8 bezog selbst keine

Stellung zeir Daticrungsfrage, deutet aber die Spannweite an, die die wissenschaftliche

Meinung vertritt: 11. bis 13. Jh., und vermerkte die Ansicht von Dora Fanny Rittmeyer,
die auf Grund stilistischer Vergleiche an das 13. Jh. glaubte.

Die elfenbeinerne Krümme des «Essostabes» beschreibt einen Fünfviertelkreis. Ihr
sechskantiger Schaft beginnt sich unmittelbar über der oberen der zwei, die Verbindung
zwischen Stab und Krümme beschließenden Sechskantzwingen zu wölben und endigt
zentral in einem Drachenkopf, welcher eine nach links fliehende Gazelle angreift. Das
gehetzte Tier wird außerdem durch einen reiherartigen Vogel bedroht, der, auf dem
Drachenhaupt fußend, auf seinen zeirückgewendeten Kopf einhackt. Diese Tiergruppe
schmiegt sich als durchbrochenes, beidseitig bearbeitetes Hochrelief füllend ins Rund der

Volute ein. Kurze Stege hielten sie, sind aber großenteils abgebrochen, da das Bein spröde

geworden ist. Dieser Umstand veranlaßte bereits zu Anfang des 16. Jhs. eine Fassung
deirch zwei silberne, achtfach miteinander verklammerte Schienen. Abt Nicolaus Ziegler
von Oehningen bei Stein am Rhein, der von 1503 bis 1513 regierte, ließ diese Verstärkung
schmuckvoll gestalten. Das äußere Band zieren, im Stil der Zeit, 16 aufgelötete, silberne

Krabben; das innere aber trägt auf der Hauptschauseite die getriebene Inschrift: «NICOLAUS

ZIEGLER EX OEBINGEN MONASTERI SANCTI VINCENCI IN BEI[.\]-
WILER ABBAS ME FI[e]RI FECIT», und rückseitig: «WORMIA R MCEI M».
Eugen Tatarinoff8 vermutete, daß der abgekürzte Text der Rückseite «zu Worms
gemacht» heißen könnte. Aus der inneren Schiene steigt der elfenbeinerne Kreuzstab auf,
an dem ein leeres, silbernes Wappenschild, bekrönt von Inful und Pedum, befestigt ist,
bestimmt wohl für das Wappen von Beinwil oder das persönliche des Abtes. Der Stab

76



^
a^ir

#

Abb. 2 Sogenannter Uttostab. Pastorale mit FMfenbein- Abb. 3 Elfenbeinkrümme. Anfang 13. Jh. Altenburg
krümme, vergoldeter Bronzefassung, Knauf aus Bergkristall (Österreich), Kloster. (Nach Pantheon, op.cit. S. 268)
Und Stab aus Eichenholz. Kurz nach 1200. Metten (Bayern),

Abtei. (Aufnahme nach Pantheon, op. cit. S. 269)

unterhalb von Krümme und Verbindungsstück fehlt. Das Kreuz verleiht der Gruppe den

christlichen Inhalt, eingeschlossen in das Rund der aus dem ursprünglichen Wanderstab
irischer Mönche entwickelten Krümme. Nach oben verbindet ein Steg mit dem Hals des

Vogels. Diesem in Form eines Malteser- oder Tatzenkreuzes gestalteten Zeichen wurde
.ml der Vorderseite ein vergoldetes Silbcrplättchen aufgenietet mit den Majuskeln I

|
R ;

aufder Rückseite eines mit TA D. Die Auflösung der erstgenannten Initialen bedarf keiner

Erklärung; für dit- Rückseite sei hier die Lesart von Pater Bonifaz Born vorgeschlagen:

A[onus] D[ei] Q[uiJ T[oi.lis]. Diese Plättchen gehören zur Xicglcrsrhcn Fassung. In der

Linienführung von Tiergruppe und Krümme besteht ein Zusammenhang mit der
Initialkunst keltischer und angelsächsischer Handschriften und ihrem zähen Nachleben.

An diese erinnert namentlich das Drachenkopfende. Die Tiergruppe als Ganzes weist

dagegen auf einen anderen Llrsprung, auf den Otto von Falke" erstmals aufmerksam machte.

Zwar kannte er den «Essostab» nicht, aber eine Reihe so nah verwandter Arbeiten, daß
eine gemeinsame Herkunft vorauszusetzen ist. Das Motiv der verfolgten Gazelle stammt
aus dem islamischen Bildkreis, oft verwendet in Malerei, l'lastik und angewandten Künsten,

vor allem auch auf Textilien aus Ländern also, in denen die Gazelle heimisch war.
Falke nannte glaubhafte Gründe, die Bearbeitung solcher Werkstücke aus Elfenbein in
Sizilien zu suchen, wo wcstislamischer Einfluß, zum Beispiel in der Gapella Palatina,

handgreiflich ist, oder in Apulien, wo die Sarazenen nicht nur geduldet, sondern sogar ge-



fördert wurden. Die christlichen Motive und die Krümmen an sich beweisen, daß dort
bewußt für kirchliche Abnehmer gearbeitet wurde. Ihre Erzeugnisse gelangten schon im
Mittelalter in ferne Länder. Heute finden sie sich zerstreut in Italien, Spanien, Frankreich,
Deutschland und der Schweiz, ja sogar in Rußland. Falke datierte die Tätigkeit der in Sizilien

oder Süditalien angenommenen, unter islamischem Einfluß stehenden Werkstatt rund

um 1200 bis ins 13. Jh. hinein. Der sogenannte «Essostab» gehört gewiß zu ihren frühen

Exporten, da sich das Urmotiv, die zartgliedrige Gazelle mit dem Raubvogel am reinsten

in ihm erhalten hat. Wie eine in den 1930er Jahren im italienischen Kunsthandel
aufgetauchte Krümme (Abb. 2) kann sie um 1200 datiert werden. Nicht viel später mag das

Fragment mit Gazelle, Kreuzstab und Drachenkopf im Louvre zu Paris (Abb. 5)

entstanden sein. Es war naheliegend, daß später, um den christlichen Gedanken zu
vertiefen, aus der Gazelle das Lamm Gottes erwuchs (Abb, 1) und der Raubvogel sich in die

Taube des Heiligen Geistes (Abb. 3) verwandelte. Wenn nun Falkes, nicht aus der Luft
gegriffene, zeitliche Bestimmung zutrifft, wird die schöne Legende leider zerstört, daß

der erste Beinwiler Abt Esso den Stab aus Hirsau mitgebracht habe. Büßt er damit an
ideellem Wert etwas ein, so doch keineswegs an künstlerischem. Würdig reiht er sich

neben den Pastoralstab des heiligen Bonifatius im Dom zu Fulda (Abb. 4) und das Pedeim

des Utto in der Abtei Metten (Abb. 1) und teilt mit beiden das Eigenschaftswort
«sogenannt». Der verständliche Wunsch, einen Gegenstand der Verehrung aus der Hand des

Klostergründers zu besitzen, führt da wie dort zur Legendenbildung, zei der auch das

Alter und die Kostbarkeit verleiteten. Wie bei den genannten Stäben und anderen dieser

Gruppe hat sich die Entwicklung vom ursprünglichen Wanderstab, wie ihn zum Beispiel
noch das Pedum des heiligen Germanus aus der Mitte des 7. Jhs. von Moutier-Grandval,
heute im Kirchenschatz zu Saint-Marcel in Delsberg, verkörpert, zum sinngeladenen
Hirtenstab vollzogen. Magda von Bârâny-Oberschall (op. cit.) ging den Benennungen in
den literarischen Quellen nach und stellte fest, daß im ersten Jahrtausend die Bezeichnung

«baculus», an Stelle der älteren Form «baculum», neben «cambutta», für den Stock, auf
den man sich stützte, gebraucht wurde. «Camba» aber heißt im Keltischen «Biegung»
und weist bereits auf die gebogene Krücke hin.

Die formale Weiterbildung zur Volute verdankt ihren Ursprung einem neuen
Sinngehalt, der auf den Stab übertragen weirde. Als Zeichen geistlicher Würde bezeichnete er

von Anfang an auch Macht und Kraft. Isidor von Sevilla schrieb dem Hirtenstab um 600

die Fähigkeit zu, zu lenken, zu strafen und aufzurichten. Die Härte des Beines deutete

Honorius Augustodunensis als Sinnbild der Gesetzeskraft, die Weichheit des Holzes am
Stab als die Milde des Evangeliums und den Nodus als «gemma», Kleinod, gleich Gottheit

Christi. Deutlicher erklärte Durandus, Bischof von Mende, daß der Hirtenstab

«pedum» genannt wird, weil die Hirten mit seinem gebogenen Griff «pedes retrahent

animalium», die Füße der Herdentiere zurückziehen10.

Das silbervergoldete Verbindungsstück zwischen Krümme und Stab ist ein

sechskantiger Schaft, der durch den Knauf unterteilt wird und dessen Seiten je sechs eingravierte,

hochgezogene Gestalten von Heiligen umstellen, die statuengleich auf Sockeln und

unter Baldachinbogen stehen. Es sind dies in der oberen Reihe: Maria mit dem Kind, ein

Diakon, wohl Stephanus oder Laurentius, die heiligen Benedikt, Nikolaus von Myra,
Augustinus und Vincentius. Die untere, etwas erhöhte Reihe zeigt die beiden Apostel-

78



^HHH|' m

Ir %JM

i

Abb. 4. Sogenannter Bonifatiusstab. Elfenbeinkrümme. Anfang 13. Jh. Fulda, Dom.

(Nach J. P. Michael: Bonifatius und die Frage der apostolischen Sukzession.

Paderborn, 1954, Umschlagbild)

79



:¦¦•¦¦ ¦;¦¦..

y

Abb. 5. Elfenbeinkrümme. Anfang 13. Jh. Paris. Louvre

fürsten Petrus und Paulus, die heiligen Johannes der Täufer, Johannes Evangelist. Antonius

den Einsiedler und Maria Magdalena. Ihre Formsprache wie auch die der
Schaftzwingen ist spätgotisch und vermutlich gleichzeitig wie die Elfenbeinfassung. Der Knauf
könnte allenfalls nach D. F. Rittmeyer, etwas später sein. Er ist oben und unten mit sechs

gebuckelten Kelch- oder Blütenblättchen geschmückt, die ein eingeritztes Maßwerk
aufweisen, ähnlich der Gravur. Kein Goldschmiedezeichen verhilft zur näheren Bestimmung.

Margarete Pfister-Burkhalter. Basel

Anmerkungen :

1P. Laurentius Eschle: Unsere Liebe Frau im Stein in Wort und Bild. Geschichte der Wallfahrt und
des Klosters Mariastein. Solothurn, Buch- und Kunstdruckerei Union, 1896, S. 100, Anm. 1 Abb.

2 P. Laurenz Burgener: Helvetia sancta oder Leben und Wirken der heiligen, seligen und frommen
Personen des Schweizerlandes. 1. Band. Einsiedeln und New York, Gebrüder Benziger, i860, S. 210, Anni. 1.

3 J(ohann) R(udolf) Rahn: Die mittelalterlichen Kunstdenkmäler des Cantons Solothurn. Zürich,
1893, S. 108, fig. 53, Text S. 109.

1 H. Viilliély: La Suisse à travers les âges. Bâle et Genève, Georg & Cie, o. J., S. 190, Abb. 408.
5 Mariastein. 39. Jahrgang der «Glocken von Mariastein», Mai/Juni 1962, farbiges Titelbild.
6 Gottlieb Loertscher: Die Bezirke Thal, Thierstein und Dorneck. (Die Kunstdenkmäler des Kantons

Solothurn, Band III.) Basel, Birkhäuser, 1957, S. 138, Abb. 148, S. 162ff.
7 Magda von Bürdny-Oberschall: Baculus pastoralis. Keltisch-irische Motive auf mittelalterlichen,

beingeschnitzten Bischofsstäben. In: Zeitschrift für Kunstwissenschaft. XII, 1958, S. 28, Abb. 17.
s Eugen Tatarinoff: Ein Gang durch die historisch-antiquarische Abteilung. In: Denkschrift zur

Eröffnung von Museum und Saalbau der Stadt Solothurn. Solothurn, 1902, S. 187.
9 Olto von Falke: Ein Bischofsstab islamischer Arbeit und seine Verwandten. In : Pantheon XVI, 1935,

S. 266 ff.
10 Alle Zitate nach M. von Bârâny-Oberschall, op. cit.

Separatabdruck aus «Mariastein» Nr. 6, 14. Jahrgang, Dezember 1967, herausgegeben vom «

Wallfahrtsverein», 4149 Mariastein.

80


	Der Essostab von Beinwil-Mariastein

