
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 20 (1969)

Heft: 3-4

Artikel: Königsfelden : Meisterwerk zyklischer Komposition : eine Nachlese

Autor: Maurer, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-393000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-393000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KÖNIGSFELDEN - MEISTERWERK ZYKLISCHER KOMPOSITION

Eine Nachlese

Von Emil Maurer

Die Königsfelder Chorverglasung ist nicht nur dank der künstlerischen Qualität ihrer
Bilder, sondern auch als hochorganisierter Zyklus ein Meisterwerk der gotischen Kunst.
Die Einheit des habsburgischen Stifterkreises, die Einheit der Entstehungszeit (1325-1330)
— sie spiegeln sich aufs schönste in der Einheit der ikonographischen und der künstlerischen

Gesamtanlage. Es lohnt sich, in einer Nachlese einige dieser « Makrokategorien» weiter zu
verfolgen1.

Der Königsfelder Chronik zerfolge erhebt sich der Hochaltar an der Stelle, da König
Albrecht I. am 1. Mai 1308 unter der Mörderhand seines Neffen den Tod erlitt. Es fällt
auf, daß das Chorpolygon, über dem Altar, im Osten vom Passionsfenster emd im Norden
und Süden von zwei schreckensvollen Leidensfenstern umstanden ist. Hier — und nur
hier, in dem gesamten, so harmonischen Zyklus - fließt Blut, werden Marterqualen
gelitten, geschieht gewaltsamer Tod2. Die Passionsgleirhung nimmt nicht nur Christus und
die «martyrs rouges» Johannes d. T., Stephanus, Paeilers, Katharina und den Marientod

zusammen, sie will durch ihren Schnittpunkt aeich Albrecht einbeziehen, den Herrscher,
der nach mittelalterlicher Auffassung beim Vollzug des ihm aufgetragenen höchsten

Amtes sein Leben lassen muß. Man kennt die sakrale und sazerdotale Rechtfertigung des

mittelalterlichen Königtums. «Ze hilfe und ze tröste», wie es im Stiftungsbrief des Klosters

von 1311 heißt, blicken die heiligen Protagonisten des Leidens und des Opfertodes auf
die königliche Sterbestätte nieder, als Fürsprecher, in «advocatio» und «intercessio»,
gemäß alter Sepulkralüberlieferung. Es ist nicht bedeeitungslos, daß das Chorpolygon
auch architektonisch, durch Steifen, Gewölbefächer und niederreichende Dienste,
ausgezeichnet und abgehoben ist. In seiner Mitte, auf dem einzigen figürlichen Schlußstein,
erscheint Christus als Pantokrator, emd daraufist ringsum die Inschrift «Rex Albcrtvs»
angebracht die enge Beziehung bestätigend. Als eine angedeutete Scheitelrotunde im
Langchor, so sondert sich das Polygon, einer uralten Memorialtradition folgend3, als ein

«Martyrium» aus, ein ikonologischer Zentralbau in spätmittelalterlich anagogischem
Sinne, und der Bilderkreis der drei Leidensfenster formiert sich dabei als eine Memorie, die

den Königstod trostvoll auf Analogien in der Heilsgeschichte verweist*.

Der Heilskönig in der Mitte, mit der weithin wirkenden Kreuzigungsszene als Achse

der gesamten Heilsgeschichte, die engsten Vorläufer und Zeugen zur Seite - diesem

christozentrischen Kern ist der Gedanke der Nachfolge mit besonderem Nachdruck
angeschlossen. Der «imitatio Christi» unterstellen sich vorerst die Blutzeugen und Bekenner,
dann das Kollegium der Zwölfboten, hierauf die beiden Ordensgründer, schließlich Patrone
verschiedenster Art, sowohl nach franziskanischen wie auch nach habsburgischen Prädi-
lektionen. Wie die Apostel auf Christus folgen, so fühlt sich das Franziskanertum als ein
«ordo apostolorum». In der Szene der Stigmatisation ist die Idee der Nachfolge zum

174



.:. ¦:

^
..fi rffi

u raA

r
i

ijUiiUTroter
Grund Grund erhaltene Stifterscheibe

Abb. i. Königsfelden. Schema der Chorfenster

Fenster i : Die Passion Christi
Fenster 2 : Die Menschwerdung Christi
Fenster 4 : Aus dem Leben Johannes des

Täufers und der hl. Katharina
Fenster 6 : Sechs Apostel
Fenster 8: Leben des hl. Franziskus
Fenster 10: Leben der hl. .Anna

Fenster 3 : Die Erscheinungen Christi nach seinem Tode
Fenster 5 : Aus dem Leben des Apostels Paulus. Tod

(und Verherrlichung) Maria
Fenster 7 : Sechs Apostel
Fenster 9: Leben des hl. Nikolaus
Fenster 11 : Leben der hl. Klara

Auftrag eines «zweiten Christus» gesteigert. Eine direktere Konkordanz kennt die
gesamte Hagiologie nicht; Franziskus ist dadurch «Christo prae aliis conformior»5.

Auf ähnliche Weise sind die habsburgischen Fürsten und Fürstinnen auf ihre - mit
Bedacht ausgewählten - Namens-, Landes- und Lieblingsheilige verpflichtet. Als «exem-

pla» und «advocati» wirken die Heiligen bis in die Gegenwart der Königsfelder Stifter

175



und Konventualen. Wie Franziskus und Klara, wie die besonderen Patrone, so sind selbst

der hier gefallene König und seine Familie in den Heilsplan eingeschlossen; so steht
Geschichte bis in die Gegenwart einter dem «Eindruck» der Heilsgeschichte. Das Leben des

Erlösers ist «sacramentum futuri». Geschichte als Geschichte der Nachfolge kann auf diese

Weise den Rang einer Konkordanz erreichen.

In diesem herwärts führenden Programm ist das Alte Testament — und mit ihm das

altverbürgte typologische Denken zwischen Alter und Neuer Schrift - fast ausgetilgt. Nur
einige Propheten (in kleinem Maßstab) und die Basisbilder des Annafensters (der Stammvater

Jesse, flankiert von zwei Sünden-Urbildern, alle mit dem Schlafmotiv) vertreten
den Alten Bund. Das geschieht ausgerechnet zur Zeit der so konkordanzreichen Armenbibeln

und des LIeilsspiegels am Oberrhein. In Königsfelden liegt die gesamte Erzählung
in dem hellen Licht «sub gratia». Und mit den Taten der hll. Franziskus und Klara und
mit dem hl. Ludwig von Toulouse ist die moderne Leitidee der «imitatio Christi» geschichtlich

bis an die Schwelle des 14. Jhs., ja mit Allusionen in dieses selbst hineingeführt. In
diesem Zusammenhang darf wenigstens an ein älteres Königsprogramm erinnert werden :

das der Sainte-Chapelle in Paris, das sich — nicht nur mit dem Fenster der
Reliquientranslation von 123g — im Zeichen von Dornenkrone und Krone, unter der Gleichung
«Christ-Roi»/«roi chrétien» ganz auf Saint Louis bezieht, «créé pour lui, inspiré par
lui et ne prenant tout son sens que rapporté à sa personnalité»6.

Von den Königsfelder Ikonographen war den Glasmalern ein Gedankcnbau anvertraut,

den höchste Beziehungsdichte und kristallene Klarheit auszeichnen. Aber der
«maître-d'œuvre» ist den Theologen nichts schuldig geblieben — es könnte scheinen, als

hätte seine Kunst hochdifferenzierter Bildpolyphonie ihrerseits ein solches Programm
herausgefordert. Wie kunstvoll man ikonologisiert, wie ikonologisch man die Kunst
einsetzt - es zeigt sich zum Beispiel auch darin, daß in der Kirche des Doppelklosters weibliche

und männliche Heiligenlegenden in genauer Gleichzahl und bis in die einzelnen
Szenen in genauer Gegenüberstellung auftreten.

Eine ganze Bilderwelt zu organisieren, in symbolischen und epischen Systemen,
gehört ja zu den Sonderleistungen der Glasmalerei. Welche andere Gattung der Malerei
besäße ebenso umfassende und imperative Gliederungsstrukturen, um die große gedankliche
Ordnung als solche zur Anschauung zei bringen? Die Arten des Zusammenhangs, in
Typologien, Konkordanzen, epischen Sequenzen: sie sind es vorerst, was als abstraktes
Muster und ornamentale Ordnung den Betrachter anspricht. Diesen Armaturen sind die
einzelnen Bilder durchaus ein- und untergeordnet. Um so sonderbarer mutet es an, daß
die Forschung, immerzu beschäftigt mit den Problemen des Bildes, sich dieser erhabenen

Syntax noch kaum angenommen hat; wäre doch das Einzelbild erst hierdurch in seiner

Bedeutung, seinem Wirklichkeitscharakter, seiner Komposition, seiner Farbigkeit zu
verstehen; und wäre umgekehrt manches an der gebauten Architektur auch von hier aus

interpretierbar.
Der Königsfelder Gesamtplan verläßt die gebräuchliche Aufreihung gleicher oder

ähnlicher Gliederungsformen und vereinigt die elfFenster zu einem Ganzen höherer Ordnung. Parataxe

scheint der Differenziertheit dieser Planung nicht mehr genügt zu haben. Sie setzt

176



vielmehr zwei verschiedene Systeme - Medaillons und Tabernakel - in genauer Verschrän-

kemg und Steigerung ein.

Seitdem das hoch- und spätgotische Fenster durch Steinsprossen in senkrechte Streifen

zerlegt ist, erlischt nach und nach die Phantasie strahlender zentrischer Gruppenbil-
demgen, die als Armatur für typologische Zusammenhänge dem «style rayonnant» so

sehr entsprechen. Die Lanzette setzt sich durch, das heißt die schmale Ornamentbahn,
auf welcher die Bildmedaillons vertikal übereinandergereiht sind, kleine Vielpässe von
verschiedenster Form. Mehr und mehr ziehen auch architektonische Tabernakelgebilde
in die Lanzetten ein7. Auch hier sind ikonographische Konkordanzen möglich, durch

Querverbindungen auf gleicher Höhe; aber die Vertikalbahn dominiert. Das frühe

14. Jh. inszeniert in ganz andern Ordneengen als die hohe Zeit der Kathedralen, nämlich

streifig und «textil». Ornamentteppiche mit aufgesetzten Medaillons: das ist die

Formel, die in den Gebieten deutscher Zunge durchaus vorherrscht, wenigstens östlich
des Rheins.

Nun eröffnen die Königsfelder Medaillonsfenster in der Geschichte der Bildfassungen
eine neue Epoche, indem sie, zum erstenmal, so viel man heute sehen kann8, die Vierpaß-

emd Remdbilder auf die gesamte dreilanzettige Fensterbreite ausweiten. Das Großbild, weithin

sichtbar und faßlich, sprengt die Dämme des Streifenschemas, ja es setzt sich an
die Stelle der ehemaligen typologischen Gruppenordnung. Mag die Großform an sich auf
klassische Dispositionen in der Art von Bourges zurückgreifen - entscheidend ist die volle

Beanspruchung des Bildspiegels für eine einzige, einheitliche Szene. Nicht in der
Konkordanz (in der zeichenhaften Übereinstimmung mit Präfigurationen oder in andern

Entsprechungen), sondern in der Prägnanz der Erzählung gründet nun die Bedeutung der
Szene. Noch in der Sainte-Chapelle in Paris konnten nach vier Cartons nicht weniger als

zwanzig verschiedene Medaillons ausgeführt werden; in Königsfelden hat jedes Bild seine

eigene epische Individualität. Statt des entrückten Kleinbilderschatzes, hoch oben, «typice
et figuraliter» verschlüsselt: nun das große, knapp gerahmte Einzelbild. Statt der

erhabenen Gleichung Altes/Neues Testament: nun die Erzählung, eindrücklich und

sinnenfällig. Statt des magisch funkelnden Farbenmosaiks : nun die individuell gebaette,

lesbare Szene.

Man hat lange nicht wahrgenommen, daß der Wagemut des Königsfelder Meisters

gerade im System des Passionsfensters zeitgenössische kathedrale Baetformen aufnimmt.
Wirklich besitzt das Maßwerkgerüst dieses Fensters ein Geschwister in dem großen

Rosenquadrat der Straßburger Münsterfassade, die eben damals als ein Geniestreich aus

Steinfiligran aufwuchs. Aeich aeifdie Scheiben der Dominikanerkirche und von St. Thomas
ebendort ist hinzuweisen, ferner auf die lebhafte Nachfolge dieses Typers im Elsaß0.

Das jüngere System - die «arcature gablée» - ist in Frankreich nach 1300 nicht nur
mehr für Einzelgestalten, sondern auch in ganzen Reihen emd Fronten als bedeutemgsvolle

Fassung für mehrgliedrige Szenen eingesetzt10. Solche Anregungen nimmt Königsfelden
mit der ihm eigenen Konsequenz auf: die drei Bahnen sind hier zu einer kohärenten,
fensterbreiten und fensterhohen einheitlichen «Fassade» zusammengeschlossen. Während
im Elsaß und im Bodenseeraum die Lanzettentürme gesondert bleiben, mit eingestellten

Einzelfigürchen oder (vertikal angeordneten) Einzelszenen, schafft man in Königsfelden
echte Stockwerke und durchlaufenden Bühnenraum für eine Vielzahl von Gestalten11.

4 177



Fast ausnahmslos gilt für das Geschoß die Einheit der Szene, ja gelegentlich wagt ein

Trennpfosten sogar ein Gerät oder eine Gestalt zu überschneiden, die Grenzen der
Tabernakelzellen vollends auflösend. Auch hier setzt sich die fensterbreite Erzählung
gegen allen Schematismus der Einzelpanneaux und Lanzetten durch.

Besonders fällt auf, wie klar und logisch die Bauten in Königsfelden gebildet sind — frei

von Schmuckborten, pflanzlicher Üppigkeit und goldschmiedehafter Preziosität, wie es

damals weithin, besonders im Konstanzer Kreis, üblich ist. Ähnliche Sachlichkeit emd

baugerechte Reinheit wird man damals in einigen elsässischen Fenstern finden (Mutzig,
Colmar Dominikaner, Straßburg St. Thomas und Dominikaner usw.), vereinzelt auch im
Bodenseegebiet (Heiligkreuztal). Zugrunde liegt das Plangut der großen Bauhütten, zumal
des Straßburger Münsters, mit Fassadenrissen und Werkzeichnungen in Orthogonalprojektion.

Es verwundert nicht, daß das Straßburger Münster selbst mit dem
Blendmaßwerk der Westfront und mit Kleinbauten wie dem Grabmal des Bischofs Konrad von
Lichtenberg gleiche Formen wie die Königsfelder Tabernakelfenster aufweist. In den

hohen Baldachintürmen der Königsfelder Apostelfenster erreicht das räumliche und

konstruktive Verständnis den Höhepunkt, mit Verkürzungen, Überschneidungen,
Übereckansichten, Auf- und Untersichten. Hier weht vollends Bauhüttenluft, und vollends ist hier
Straßburg als Ursprung zu fassen (Münsterhochschiff, St. Thomas, Dominikaner), wie auch
die sonderbare Maßwerk-Rahmenarchitektur um die Propheten als eindeutiges elsässi-

sches Patent gelten muß12.

Wie nur ganz wenige andere Verglaseingen kündet Königsfelden noch heute von diesem

Augenblick der integralen Kathedralherrschaft auch in der Glasmalerei. Der Bau wiederholt sich

selbst, glorifiziert sich selbst in seinen eigenen Kleinformen. Das ist, wie man weiß, späte

«Doktrin», am Ende der klassischen Kathedrale, die ja Bildfenster von eigener, nicht
architektonischer Ordnung hervorgebracht hatte. Nur einen Augenblick scheint der
Einstand zu währen — und schon erkühnen sich Türme und Baldachine hinauf in
phantastische Höhen, über sechs und mehr Felder hin, diaphane Inventionen, Gotik, «die
nicht gebaut wurde», reine Architekturträume, über alle Rahmungs- und Krönungsfunktionen

hinaus, so schon in Straßburger Dominikanerscheiben, in der Katharinen-
kapelle des Münsters, im Colmarer Münster usw. Eine andere Entwicklung läßt in den

Tabernakeln eigenen Raum entstehen, von eigener Perspektive, mit eigenen Architekturmotiven

und eigenem Bildlicht - Raum, der nicht mehr der vorgegebene Raum der
«Kathedrale» ist.

Umgekehrt ist es erlaubt, die Königsfelder Tabernakelfronten auf die gebaeite Architektur

dieser Stufe zu beziehen. Ihr Strahlen in «Gold und Silber», die Propheten und
vielerlei Engelsgesinde auf den Söllern und in den Zwickeln, der Charakter eines himmelhaften

Schreins mit « Monstranz »-Funktion — all das könnte zugleich einen authentischen
Kommentar zur gebauten Architektur ergeben.

Während eines halben Jahrhunderts hatten (in der Übergangszone des Oberrheins)
Medaillons- und Tabernakelsysteme in aller Lockerheit neben- und gegeneinander bestanden -
das erste noch wesentlich für Historien, das zweite noch wesentlich für Einzelgestalten
bestimmt. Es fehlte nicht an Versuchen, das Verschiedene zu verbinden, etwa in der Stadt-

178



kirche von Eßlingen durch Einsatz kräftiger Ornamentbänder. In Königsfelden gelingt
die Vereinigemg deirch zwei komplementäre Operationen : einerseits durch die Architek-
tonisierung des Medaillons im Passionsfenster mit dem Maßwerksystem, andererseits

sozusagen durch die Historisierimg (oder «Episiereeng») der Tabernakelgruppe. Hier wie
dort reduziert sich das Rahmenwerk rigoros ; hier wie dort wechselt es von der magischen
Zone der Ornamentik in die rationalere und sachlichere der Architektur - ohne aber an
Bedeutung einzubüßen, denn beide, Majestas-Kreis emd Tabernakel-Triptychon, sind

ja ausgesprochene Würdeformen.
Mit den auf Teppichgrund aufgelegten Vielpässen folgen das Johannes- und das

Paulusfenster alter Tradition. Aber im westlichen Fensterquartett werden verwegene

Konsequenzen gezogen. Während die Erzählung weiterhin von unten nach oben verläuft -
nicht anders denkbar, wo eine Wurzel Jesse vorkommt -, ist die Medaillonsfolge als ein
lastendes Gehänge dargeboten (weshalb eben die Wurzel Jesse doch nicht als solche sichtbar

aufwachsen darf)13. Kettenglieder (im Franziskusfenster) oder Engelarme (im
Annafenster) müssen die Rahmenreifen aneinander halten; Löwen und Atlasmännchen stemmen

die Bildrampen. Selbst die herzoglichen Stifter sind in diesen Fenstern von dem handfesten

Werk nicht dispensiert: nicht adorierend, nicht ein symbolisches kleines Fenster

haltend - wie es üblich ist —, sondern selber mittragend bringen sie ihre Bilderfolge dar.

Am weitesten geht das Klarafenster, indem es die Szenen als ein Scheibengehänge von
großen Engelpaaren darbieten läßt. Wie Viktorien, seit alters gewohnt an das Halten von
bedeutungsvollen Fassungen, leisten sie auch hier, für die Klaraszenen, eine Apotheose,
und ihre eilige Kopfwendung nach vorne scheint zugleich das Interesse des Betrachters
einzuholen. Nur in fürstlichem Auftrag mochte ein solches Schaustück mit flügelschwirrenden

Knappen und Bilderjongleuren angehen. Das «Selbstschweben» gotischer
Medaillons wird hier funktionell und kausal rationalisiert; Lasten und Tragen, Hängen und
Stützen ersetzen die himmlische Schwerelosigkeit. Aber die Schwere ist zugestanden, um
flugs aufgehoben zu werden, durch Zauberwesen aus der Welt der Drôleries und der

«cour céleste»14. Es ist eine hochhöfische Form des Zeigens, eine rationalisierte Art von
«Monstranz».

*
Das Königsfelder Bild gewinnt, mit einer Breite von gegen zwei Metern, monumentale

Größe. Es tritt hinaus aus dem Halt und der Geborgenheit der übermächtigen ornamentalen

Systeme, wenngleich es von mancherlei Gerüsten noch immer getragen, fixiert und
auch formuliert bleibt. Aber nicht länger ist nun Verlaß auf das wunderbare, einende

Funkeln des Glasmosaiks, und ebenso wenig ist mit ikonographischen Formeln weiter
auszukommen.

Ein Zeitgenosse Giottos, scheint der Hauptmeister darauf zu brennen, von der
Komposition eine Leistung höheren Ranges zu fordern15. Wieder steht dabei das zyklische Denken

am Anfang. Nicht allein dadurch, daß sämtlichen Medaillons dasselbe starre Gitter
der Steinpfosten und Qeiereisen auferlegt ist, ein einheitliches Netz, das die Bildrhythmen

einheitlich regelt und stabilisiert. Es liegt weitreichende Überlegung darin, daß

dem Passionsfenster, das allein frontal in der Achse steht, allein symmetrische
Bildgestaltung vorbehalten ist. Ihm kommen die beiden anliegenden Christusfenster am
nächsten, jedoch nur mit insgesamt vier symmetrischen Dispositionen, trotz der Tripty-

J-79



chon-Anlage. In den Legendenfenstern aber ist die — besonders lebhafte — Erzählung
nicht, wie man sie zei lesen gewohnt ist, durchwegs von links nach rechts geführt, sondern

je ostwärts, altar- und Christuswärts, also zum Beispiel im Franziskusfenster rechtszügig,
im Klarafenster aber trotz ähnlichen Situationen linkszügig. So herrscht, in den festen

Armaturen, ein feines, gerichtetes Blicken und Ziehen, dem Heilskönig entgegen. Der
Betrachter wird sich, ohne es zu bemerken, mit den Protagonisten identifizieren.

Deirch das Stabgitter der Armaturen hat das Medaillonbild eine bisher unbekannte,
streng rationale Struktur: ein volles rechteckiges Mittelfeld, die Hauptgrerppe enthaltend,
und anliegende Segmente für Episoden und Begleitfiguren. Die Aufforderung zur Symmetrie,

die von dieser Teilung ausgeht, ist im Passionsfenster mit ungewöhnlicher Reife aufgenommen.

Hier — und hier allein - tritt die Mittelachse gegenständlich in Erscheinung, als

Kreuz und Martersäule; Achse nicht nur dieses Fensters, sondern des gesamten Zyklus.
Vor ihr gewahrt man viermal Christus: zuerst stehend, dann hängend am Kreuz, dann
schräg in der Pietà, schließlich liegend in der Grablegung - fast meßbar, Station um
Station, der Achse entlang hinauf erzählt. Zu Seiten sind die beiden Bildhälften wie aufder
Goldwaage ausgeglichen16.

Der Charakter der Erzählung fixiert sich dadurch auf besondere Weise. In der Geißelung

sind alle vier Martergeräte hochgezogen, man ermißt die nun folgenden Schläge,
die Bewegung kulminiert, im Stand der höchsten Bedrohung, nicht als ein Augenblicks-
bild, sondern denkwürdig, in der gesetzlichen «Choreographie» der Heilsgeschichte,
«sub gratia». Das Erstaunlichste an geometrischer Organisation zeigt der Tondo mit der
Kreuzabnahme und der Beweinung. Dem Kreis mit dem üblichen Koordinatennetz und
der Kreuzachse wird zusätzlich, mit Boden und zwei Leitern, ein genau gleichseitiges
Dreieck eingesetzt - übrigens die Schlüsselfigur der Triangulatur, welcher, nach Peter

Felder, die gesamte Architektur der Klosterkirche gehorcht. Zentralsymmetrie im Kreis,
rotative Symmetrie im Achtpaß und im Dreieck, bilaterale Symmetrie in der übrigen
Anlage: mit dieser «klassischen» Geometrisierung ist die Klage - und zwar ohne den

Zwang einer gotischen Konstruktionsfigur - in einer Weise «gefaßt», die der Szene den

Rang einer objektiven Repräsentation von höchster Gültigkeit und Verpflichtung gibt.
Der Gefühlsüberschwang franziskanischer Passionsmystik bleibt fern. Jacob Burckhardt
hat diese Tondokompositionen als einzige aus dem Mittelalter zusammen mit jenen Raffaels

genannt.
In den eigentlichen Legendenfenstern darf dann die Erzählung in Fluß kommen, freier und

zufälliger. Von beiden Seiten werden friesartig die Widersacher oder Partner zur Begegnung

geführt, Protagonisten in der Mitte, Begleiter zur Seite. Den Heiligen steht, wie
angedeutet, die Bewegung ostwärts zu; ihr siegreiches Handeln bestimmt die Drift. Es gibt
hier keine Zentralkompositionen von der gründlichen Struktur des Passionsfensters.

Zwischen Rahmen und Bild kommt nicht der reine Dialog der Tondi (mit ihrer
Randempfindlichkeit, rahmengerecht, nicht rahmenhörig) zustande. Es ist eine epische Welt,
irdischer, gelegentlich klirrend, mehr als einmal mit Füllschriften ausgesetzt. In den
«aktuellen» Fenstern der beiden Ordensgründer kündet sich der Stil des chronikalischen
Berichts mit Schauplätzen und modischen Gewändern an.

Die Vorstufen dieser Kompositionskunst sind uns einstweilen nicht bekannt, vielleicht
für immer verschollen, vielleicht nie so zahlreich vorhanden, wie eine streng genetische

180



Theorie sie voraussetzen mag. Weder im Elsaß noch sonstwo am Oberrhein gelingt es den

Glasmalern - sofern sie überhaupt erzählen -, den Konflikt zwischen gegebenem Bildfeld
und ikonographischer Formel mühelos zei überwinden. Und die Erzählweise kommt
gerade damals, wie Albert Knoepfli gezeigt hat17, in den Bann des lyrisch innigen, nur
wenige Gestalten zählenden Andachtsbildes. Da ist der fast totale Verlust der französischen

Glasmalerei aus der Frühzeit des 14. Jhs. schwer zu verschmerzen. Man weiß, daß sie

damals, zumal in Paris, sehr aktiv und gerade für Ordenskirchen besonders beschäftigt

war. Nur Hinweise, nicht aber zureichenden Ersatz, können die Elfenbeinreliefs und die

Buchmalerei der Honoré- und der frühen Peicelle-Zeit bieten.

Auch der Handbücherruhm Königsfeldens, Ansätze zur Dreidimensionalität zu haben, ist

im Zeitalter Giottos unter dem Stichwort der zyklischen Disposition zu prüfen. Die

Rahmensysteme sind alle je frontal zu sehen, aeich die erstaunlich raumhaltigen Baldachine

der Apostelfenster. Und doch liegt folgerichtige Absicht darin, wie das Kleinmotiv der

Szenenrampen behandelt ist: als ein planer Vierpaßfries im Passionsfenster; als ein gleichfalls

frontaler, nun aber körperlicher Klötzchenfries im Johannesfenster; und dann als

seitlich gesehener, «perspektivischer» Konsolenfries in den Westfenstern 8 und 11.

Freilich, das Schema dieser Konsolenfriese bleibt starr, überall von unten rechts gesehen,

ohne Zentrierung oder einheitlichen Augenpunkt, auch ohne Rücksicht aeif die nördliche
oder südliche Stellung des Fensters, so daß etwa die Rampen des Franziskusfensters dem

ostwärts gerichteten Blick zuwider laufen. Mag das Vokabular dieser Friese von der
Oberkirche in Assisi angeregt sein, in ihrer Syntax sind sie weniger als dort einem Joch- oder

einem Gesamtraum verpflichtet.
Die Frontaütät in den Christeisfenstern ist auch dadurch gewahrt, daß dem subjektiven

Ansinnen, im Schrägblick eine Flanke der Dinge zu erschließen, nicht stattgegeben wird.
Es fehlt nicht an einer gewissen Raumtiefe, durch Schichtungen, deirch zarte
Randüberschneideingen, deirch ausgreifende Agilität der Gestalten, deirch den blauen Grund. Aber

wo in diesen drei Fenstern Geräte und Möbel wiederzugeben sind, geschieht es, mit geringen

Ausnahmen, in einfachster, zentraler Fluchtachsenkonstruktion, auch in umgekehrter
Perspektive, jedenfalls frontal. Anders in den Legendenfenstern, an den Flanken des Chors.

Selbst die Szenerie spielt hier irdischer emd intensiver mit. Vergegenwärtigung eines

Schauplatzes ist in den Legenden der Ordensgründer gewagt: eine gotische Stadt (freilich

nördlichen Gepräges) mit hoher Wehrmauer, Kirche und Profanbauten für die

Sarazenenszene; eine Bettelordenskirche in vedutenhafter Charakterisierung und kräftiger
Plastizität neben der Stigmatisation. Indessen sind die Bauwerke nicht als betretbare

Spielräume, sondern als Requisiten gegeben. Man bekommt sie in Schrägansicht zu
sehen, wie es auch im Franziskuszyklus in Assisi der Fall ist, und alle nehmen deirch ihre

Gerichtetheit, wie die Gestalten selbst, an der Handlung teil. Immer geht auch ihr
«Blick» auf die Mitte der Szene, manchmal mit ausgesprochener Dynamik. Auch die

zahlreichen Throne sind nicht nur Würdeformen, sondern zugleich bewegungshaltige
Aktionszeichen. Daß hingegen das Annafenster wieder zentrische Kompositionen und
dreimal ebensolche Baldachingehäuse zeigt, entspricht seinem andern, würdigeren
ikonographischen Gehalt.



Noch Emile Mâle hat an der ikonographischen Einheit der Kathedralverglasungen
gezweifelt, selbst in Chartres. Noch Hans Sedlmayr findet die Aufgabe, solche

«Bildgebäude konkret nachzudenken», unlösbar18. Nach der Einheit der künstlerischen
Gesamtplanring zu fragen, ist noch seltener Gelegenheit. Daß es beide gegeben hat, die ikono-

logische wie die künstlerische Einheit, kann der Glücksfall Königsfelden zeigen.

Anmerkungen:

1 Die nachstehenden Gedanken sind Teile eines am Deutschen Kunsthistorikertag i960 in Basel

gehaltenen Plenarvortrags. Vgl. Kunstchronik i960, S. 277. — Zur zyklischen Disposition: M. Stettler,
Königsfelden. Farbenfenster des 14.Jhs. Laupen bei Bern 1949. - E.Maurer, Königsfelden. Die
Kunstdenkmäler der Schweiz. Basel 1954, S. 85ff. und 3i3ff (fortan abgekürzt als Kdm.). -Derselbe,
Habsburgische und franziskanische Anteile am Königsfelder Bildprogramm. ZAK 19, 1959, S. 220. —

Die entwicklungsgeschichtliche Bedeutung Königsfeldens ist auch französischerseits präzis anerkannt :

«ensemble qui, par sa qualité et la date de son exécution, est au carrefour de tous les grands courants
du 14e siècle» (Le vitrail français, Paris 1958, S. 317).

2 Der Hochaltar war, nach Fugger, dem hl. Leib und Blut Jesu Christi und dem hl. Kreuz geweiht,
und das Schatzverzeichnis von 1357 nennt, als Stiftung der Königin Agnes, ein Partikel der Dornenkrone

(Kdm. S. 60 und 254).
3 Vgl. A. Reinle, Die Rotunde im Chorscheitel. In : Discordia Concors. Festgabe für Edgar

Bonjour. Basel 1968, S. 725.
1 Einer volkstümlichen Überlieferung zufolge galt die Szene mit dem Sturz des Paulus bis ins

19. Jh. als eine Darstellung des Königsmordes. - Am Rande sei daran erinnert, daß das Motiv des dem

Langchor inkorporierten, polygonalen Memorienturms wenige Jahre später in dem von Königin
Agnes geförderten Neubau der Verenenkirche in Zurzach architektonisch wiederkehrt.

5 Schon im Gesamtprogramm der Oberkirche von Assisi erscheint der hl. Franziskus als «novus
Christus», die Gegenwart der christlichen Kirche vertretend. Vgl. W. Schöne, Studien zur Oberkirche
von Assisi, in: Festschrift Kurt Bauch, Berlin 1957, S. 68.

6 L. Grodecki, in: Corpus Vitrearum. France I, Paris 1959, S. 84.
' Wegleitend für die Untersuchung dieser Entwicklung: Eva Frodl-Kraft, Architektur im

Abbild, Ihre Spiegelung in der Glasmalerei. Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte, XVII, S. 7. Ferner:
L. Grodecki, Architectures peintes dans les vitraux, Bulletin monumental, CXV, 1957, S. 226. R. Becks-

mann, s. Anmerkung 8.
8 R. Becksmann kündigt in seinen verdienstvollen Untersuchungen über «Die architektonische

Rahmung des hochgotischen Bildfensters» (Berlin 1967) eine Studie über die Entwicklung des

oberrheinischen Großmedaillonfensters an (Anm. 79).
9 Näheres in Kdm., S. 3i6ff, und bei Becksmann, S. 20ff.

10 So in Saint-Pierre in Chartres, in Vendôme, Fécamp usw.
11 Für die oberrheinischen Zyklen vgl. A. Knoepfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes, Bd. 1,

Konstanz 1961, S. 152. R. Becksmann, S. 29. E. J. Beer, Corpus vitrearum. Schweiz III, Basel 1965.
H. Wentzel, Corpus vitrearum. Deutschland I, Berlin 1958.

12 Differenzierte Nachweise bei R. Becksmann, der freilich (für das Architektursystem der Fenster
2 und 3) Umwege über Konstanz annimmt (S. 33 und 91).

13 Im .Annafenster, vgl. Kdm. S. 202.
11 Zu vergleichen ist die Zwickelwelt der zeitgenössischen Buchmalerei, namentlich der höfisch

französischen.
16 Vgl. hierzu Kdm. S. 321 ff.
16 Vgl. Kdm. S. 92 und 323.
17 A. a. O., S. 138IT.; vgl. auch H. Wentzel, a. a. O., S. 16.
18 H. Sedlmayr, Die Entstehung der Kathedrale. Zürich 1950, S. 150.

182


	Königsfelden : Meisterwerk zyklischer Komposition : eine Nachlese

