
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 20 (1969)

Heft: 3-4

Artikel: Zum gemalten Katharinentaler Kruzifix

Autor: Maurer, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-392996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-392996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM GEMALTEN KATHARINENTALER KRUZIFIX

Von François Maurer

Das Thema «Kreuzigung» nimmt nicht nur die Mitte des christlichen Kultes ein,
auch für den darstellenden Künstler muß die Verketterng von menschlicher Gestalt, die
alles organische Wesen verkörpert, mit dem Kreuze, das heißt mit den Orthogonalen in
dichtester axialer Fügung, zeim Kern der FormVorstellungen gehört haben. Gerichtetheit
und Gelöstheit, Schwere und deren Überwindung sind trefflicher kaum darzustellen. Als
wahre Brennpunkte widerstreben Kruzifixe hohen künstlerischen Ranges freilich in
besonderem Maß der ästhetischen und geschichtlichen Analyse.

Seit K. Bachofen-Burckhardt 1904 das aus dem Dominikanerinnenkloster Katharinental

bei Dießenhofen stammende, mit Bergkristallen, Glasflüssen emd angesteckten Perlen

gezierte und mit dem Gekreuzigten bemalte Holzkreuz von Meterhöhe dem Historischen
Museum Basel schenkte, hat man seine ausnehmende Bedeutung erkannt1. E. A. Stückelberg
entdeckte 1905 auf Anhieb die Verbindung mit dem Rheinaeier Psalter 167 der Zürcher
Zentralbibliothek2. I. Futterer hob ig2g die «Barockisiererngstendenz der letzten
Frühgotik» hervor3. A. Stange betonte ein Jahr später die beginnende Schwingung der
Gestalt4. H. Swarzenski, der das monumentale Gemälde seiner Aeifgabc gemäß nur
erwähnt, stellte es ig36 mit hohen Lobesworten in europäische Zusammenhänge, indem
eisern Verhältnis zum genannten Rheinaeier Psalter präzisierte (den er - vermutlich vor
1241 entstanden — als älter betrachtet)5. H. Jerchel bezieht zur gleichen Zeit den zu
Besançon verwahrten zisterziensischen Psalter der Diözese Basel ein." ig3g möchte
E. Lutze den Kreuztypus aus Italien herleiten, ohne allerdings zwingende Parallelen
vorweisen zer können7. Beschreibend deertete A. Knoepfli ig6i die Mittlerrolle des Kreuzbildes

zwischen romanischen und gotischen Vorstellungen an und erwog Schaffhaeisen
als Ort der Werkstatt8. 1968 schließlich fragte sich A. Reinle: «Wie vollzieht sich im

13. Jh. die Überleitung vom hierarchisch starren romanischen Kruzifixus zu diesem

gotischen?»0. Diesen zuletzt aufgeworfenen Fragen nach typologischer und stilistischer Herkunft.

gelten die folgenden Zeilen (Abb. 1 etnd Abb. 2).
Der Typus des Katharinentaler Kreuzes legt thematisch den Akzent auf das Sterben :

der Gekreuzigte bricht in die Knie; Körper und Oberschenkel bilden einen nach rechts

gewölbten Bogen, die Unterschenkel winkeln nach rechts hin ab.
Das älteste bekannte Beispiel dieser Art scheint, dem um g8o geschaffenen sogenannten

Lotharskreuz in Aachen eingraviert, seinem künstlerischen und keiltischen Rang zufolge
den Anfängen der Erfindung nahe zu sein10. Dementsprechend sorgfältig ist die Haltung
als ein Zusammensacken analysiert. Der Verzicht auf einen Nimbus, die teilweise Wen-
detng ins reine Profil, die ziseliert knappe, jedoch nicht unorganische Strichführimg und
die zurückhaltende Verwendung der Haare oder des Lendentuchs, das nur gerade das

seitliche Ausbrechen der Knie anschaulich macht, verstärken die sachliche Note der

Schilderung. Die Zartheit der Gestalt und die graphische Erscheinungsform mildern
etwas die Direktheit der Aussage. Das verwandte, aber stilistisch wohl jüngere Gerokreuz

im Kölner Dom steigert nicht nur deirch greifbar volle Rundung das Volumen : der Körper

weicht in ganzer Länge nach rechts hin aus und meidet dadurch den Anschein einer

L37



übers Kreuz ausgewogenen Pondération. Die Zusammengesetztheit des Körpers und

seiner Glieder wird hervorgehoben, die Linie gestrafft und folglich mitunter scharf
geknickt, der Ausdruck wendet sich vollends ins Dramatische.

Im u. Jh. sind Beispiele des Typs sehr dünn gesät und überdies wohl nur
angelsächsischer Beharrlichkeit zu verdanken. Ein vermutlich in Winchester um 1050
entstandenes Evangeliar, Pierpont Morgan Ms. 709, entwickelt weiterhin die dramatischen

Züge11. Leib eind Oberschenkel bilden, ohne daß eine Fußstütze hemmte, gemeinsam

schräg herabschießende Massen, die alles Übrige, den Kreuzstamm, Maria und Johannes
in ihre Richtung zwingen. Ein ebenfalls englisches Kreuzigungsbild, im Psalter Arundel

Ms. 60 des British Museum, setzt etwa zur gleichen Zeit (um 1060?) an die Stelle der
mitreißenden Leidenschaft aetsgewogene Zeichenhaftigkeit : Kopf, Leib und Oberschenkel
ordnen sich zu gleichmäßiger Kurve, die sich harmonisch in das Kreuz, das heißt auch in
die Blattseite einpaßt12. Eine weitere, wohl nicht ganz gleichzeitige Miniatur des gleichen
Codex zeigt die Christusgestalt beinahe zum Kreuzeszeichen erstarrt. Diese herkömmliche,

auf dem Kontinent seit Jahrhundertbeginn wieder dominierende und noch für das

folgende Jahrhundert weitgehend verbindliche Reglosigkeit spielt dem meist allein
«bewegten» Kopf ein Höchstmaß an Ausdruckskraft zu. Diese eine Gebärde wandelt ihre

Demut, da sie als allein Bewegtes, ergo Bewegendes die Gestalt augenscheinlich den

physischen Gesetzen, der leiblichen Qual entrückt, zu Triumph.
Daß Reiner van Huy um 1120-113013 und ein Meister der Fassade von Saint-Gilles in der

Provence im zweiten Viertel des 12. Jhs. den «Aachener» Typus eind vor allem dessen

leiblichen Aspekt wieder in den Vordergremd rücken, erweist sich als Versuch, symptomatisch
für ein erneuertes Verständnis der Antike, aber doch vereinzelt. Blieb der maasländische

Erzgießer knapp und direkt in seiner Mitteilung, so hatte der mediterrane Bildhauer, da er
sowohl das physische Leiden wie die unzerstörbare Schönheit des göttlichen Körpers
wiederzugeben wünschte, einen gleichsam byzantinischen Konflikt auszutragen: Leiden ist ihm
vorübergehende Schwäche ; in den muskulösen Beinen, im herkulischen Oberkörper besonders,

im kaum gebeugten Nacken und den ausgebreiteten Armen spürt man ungebrochene Kräfte.
Auf den Speiren der Miniatur im Psalter Arundel 60 kehrt der wohl am Mittelrhein

verwurzelte Glasmaler Gerlachus um 1170—1180 zu einer Synthese von Leidensmotiven,
das heißt hier Ermüdung^ und beruhigtem Zeichen zeirück, sogar die Kreuzfcrm durch
eine mächtige Rundscheibe entschärfend14.

Nuancen nur scheinen den Gekreuzigten auf dem etwas älteren Tragaltar von Stavelot

davon zu unterscheiden15. Doch indem der Goldschmied - im Gefolge seines Landsmannes
Reiner die Statur Christi auszehrend - den von Kopf zu Knien reichenden Bogen wirklich
anspannt und mit dem Durchhängen der Arme in Parallele setzt, nähert er sich jenem
höheren Grad der Formelhaftigkeit, dem nach zwei Generationen ein gut Teil der Zukunft
gehören sollte.

Zunächst aber sammelt sich das Interesse auf andere Formen der Kreuzigeing, mit
steigender Intensität zum Beispiel auf den verwandten Typus byzantinischer Prägung:
die nach links hinaeisgedrückte Hüfte und das zur gleichen Seite sinkende, qualdurchfurchte

Haupt meinen zwar wohl in erster Linie ein schmerzliches Sichwinden, außerdem
aber stets noch, aller Flächigkeit ungeachtet, hellenische Körperlichkeit, klassische statuarische

Pondération, das Unbesiegliche harmonischen Körperbaus.

138



ffll

m
™

tm m~>

15 mQ.->-

Vs 7- s-rrr.m -J.

¦*i^ SI.,.1 ».

/,

!v

J

*«

Abb. i. Kretzifix aus Katharinental. Flistorisches Museum Basel

'39



¦-/ Q¦f

z .JG* G

>*
Jà»

^

54--y

¦; V
Z,

^a
~m |>iii.uu'.w>ii'' *rf^

sx

Abb. 2. Kruzifix aeis Katharinental

Dies galt auch für die Meister, die das kühne neeie Motiv der mit nur einem Nagel
zusammengehefteten Füße einführten. Im 1211-1213 ausgemalten sogenannten
Landgrafenpsalter mag der Illuminator beispielsweise weder die Fußstütze noch die byzantinische

Pondération missen16. Das anfängliche Zaudern hielt die Wende nicht auf. Zeigte
das Zusammenbrechen zuvor das Sterben an, so ist fortan, da die Beine den Körper aus

organischen Gründen von Anfang an nicht oder kaum tragen können, die Grausamkeit
der Folter, das Unmaß des Leidens gemeint.

Die Konsequenz aus dem neuen Motiv zieht erst Villard de Honnecourt, beziehungsweise
sein Vorbild. Die neuen plastisch-räumlichen Möglichkeiten erkennend, schildert er,
nicht ohne manches aus der Frühzeit wieder aufzugreifen, den Gekreuzigten in seinem

Skizzenbuch eim 1230-1235 als schwunglos schief hängende Muskelmasse, die in einer
letzten krampfhaften Windung der Beine erstarrt ist.

140



x#xô>:| ü
s* i*
M m

• MV +
A M

• S
M l#

#1M

•§
l#M

M W.%^tli!iis

XÄXlH* *_*
% 0

Abb. 3. Zentralbibliothek Zürich, Psalter Rh. 167: Auferstehung Christi

Die empfindsamen oder leidenschaftlich-sachlichen Lösungen des ersten Drittels des

13. Jhs. lassen in eigentümlicher Weise den Gehalt über die große Form triumphieren.
Mit dem Katharinentaler Kreuz schlägt das Pendel zu einem Ausgleich, mehr noch: zu
einer Verquickring von Form und Gehalt zurück, die in ihrer Dichte der Formulierung
des Themas auf dem Tragaltar von Stavelot den Anschein eines Zufallstreffers verleiht. Als

Hauptform arbeitet der Maler nun entschieden den von Kopf zu Knien geschlagenen

Bogen heraus. Er opfert der Konstanz der Biegung nahezu alle Umrißdetails und streicht
die Binnenzeichnung des geglätteten Leibes in strenger Analogie zum Lendenteich auf

einige wenige Querakzente zeisammen, die vornehmlich die Kadenz der Krümmung
beschleunigen eind die Leibesrundung einkreisen. Er streckt den Oberkörper über die

Massen, weniger organischer Spannung, als der Kurve zuliebe, die sich in der Höhlung
des Bogens vom schwärzlichen Blau des Glasflusses in der Mitte des Kreuzstammes ab-

141



heben soll. Ein Verebben oder Auspendeln des Schwunges ist vermieden: die Bogcn-
enden sind zur Spitze getrieben oder wie gekappt.

Gewichtsverhältnisse spielen nunmehr eine Nebenrolle. Das Blut fließt nicht herab, es

breitet sich sternförmig aers. Statt zer sprießen, gleichen sich die Lilien der* Balkenenden

einem Kreuze an. So breit sich das Lendentuch auffächert, es beschwert kaerm : die

dreieckige Gesamtform läßt sich weder als fallend oder steigend festlegen, sie begründet
vielmehr — seitwärts ziehend oder stoßend — auf ihre abstraktere Weise die Bogenspannung des

Hauptmotivs. Die Kuppen der eingelegten Steine und die Buckel des nachgeahmten
Goldblechs stellen, so ungreifbar ihre Plastizität in Transparenz und gleitendem Glanz
erscheinen mag, den Verzicht auf konkrete Modellierung beim Gekreuzigten als bewußte

Zurückhaltung hin (was freilich nicht heißt, daß auch dem Pinsel das Runden verwehrt

ist). Insgesamt läßt die stilistische Analyse der Typusentwicklung vermuten, der Meister
des Katharinentaler Kreuzes habe in voller Kenntnis der um die Mitte des 13. Jhs.

neuesten Möglichkeiten den Versuch unternommen, die oder eine Frühform des Typus
wieder zu beleben. Die ausgesuchte Genauigkeit der linearen Formbändigung, die
bewußte Flächigkeit und vor allem die unlösliche Mischung von erzählerischer Spontaneität
und abstrahierender Zeichenhaftigkeit finden sich hier wie dort. Konsequent ist auch das

schichtenweise Erschließen des Volumens, wie es das Lotharskreuz vorführt, in stufenlose

Umgreifung der Körper und Räume etmgesetzt.
Aeich Details erklären sich möglicherweise als Rückgriffe. Die mit Goldranken über-

sponnenen dunkelblauen Glaseinlagen führen nicht nur zu etwas jüngeren pariserischen
Parallelen — dem Psalter Ludwigs des Heiligen beispielsweise17 —, sondern mit der Hilfe
des dem Kreuz stilistisch nahen Rheinauer Psalters 167 (der imitierte Cabochons hinzufügt)

zeir karolingischen Buchmalerei, so besonders zum Aachener Evangeliar des frühen

g. Jhs. (das sich seinerseits über Miniaturen in der Art des angelsächsischen Codex

Amiatinus - um 700 - auf Spätrömisches beruft)18. Auch in der singulären Kreuzform
schwingt anscheinend Frühmittelalterliches nach: die eigentümliche Ausrundung der

einspringenden Winkel der «Lilien» erinnert an britische Steinkreuze des 7. und 8. Jhs.;
das go8 gestiftete Siegeskreuz von Oviedo (mit seltsamen Vielpaßkonglomeraten)10 und
die wahrscheinlich g67 entstandene Ottonenkrone (mit ihren knolligen Lilienaufsätzen
emd den angesteckten Perlen nicht allein)20 bestätigen, daß vor allem das 10. Jh. auf das

Katharinentaler Kreuz eingewirkt hat.

In vermindertem Maß läßt sich die örtliche Streuung der typologisch und damit auch
stilistisch näher verwandten Kruzifixe als Argument in diesem Zusammenhang verwenden.

Im Maasgebiet, der Heimat des Lotharskreuzes, scheint sich der Typus früh
durchzusetzen, ja geradezu auf die Fassung «Katharinental» einzupendeln. Nach den bereits

genannten sehr nahen Beispielen des 12. Jhs. läßt zunächst die vermutlich noch dem ersten

Drittel des 13. Jhs. entstammende vollplastische Christusgestalt von Saint-Gilles (Belgien)
mit schier hellenischem, kraftvoll biegsamem und ausgewogenem Körperbau das Anti-
Statuarische des Themas vergessen, bringt Glättemg und organisch motivierte

Formspannung im Großen21. Das riesige, vielleicht schon um 1250 geschaffene Triumphkreuz
von Oplinter (Belgien) häuft dagegen die Motive des Knickens und Brechens, ohne jedoch
das Prinzip der kontinuierlichen Reihung zu verlassen, und neigt wieder zur Profilansicht--•-.

142



Am Oberrhein fehlen eigentliche Vorstufen, was um so schwerer wiegt, als mehrere

Nachfolger nachzuweisen sind. Der Engelberger Psalter Ms. 61, vermutlich um 1254 gemalt,
mildert - auch die schwächere Qualität wirkt sich aus - das Pointierte und Gespannte;
die Faltung des Lendentuches hat bei aller motivischen Abhängigkeit das Metallische
nahezu eingebüßt und größtenteils deirch eine zögernde, weiche Bewegtheit ersetzt, die
wieder mehr vom Körper ahnen läßt23. Diese Versprechen löst i25g/6o der bereits

erwähnte zisterziensische Psalter zu Besançon ein21. Motiv um Motiv hat sich mit Volumen
und Energie gesättigt und giert nach Ausdruck und raumerschließender Eigenbewegung.

Kleinteiliges Gesplitter umbrandet die wenigen verbliebenen größeren Faltenschwünge.
Das überfüllte Bildfeld droht oftmals zu bersten. Christus, der die Augen offen hält,
scheint sich dem Betrachter entgegenzuwerfen. Auf europäische Horizonte auch dieser

Weiterentwicklung weist Niccolò Pisano, der den Typus in den gleichen Jahren zu ähnlicher

Heftigkeit steigert. Dem gleichsam heroischen Gekreuzigten der Kanzel zu Pisa (1260),

wo Härten und Brüche auf das Lendentuch eingeschränkt sind, läßt er 1265-1268 das

Christusbild des Pulpito zu Siena folgen, das sich kraft eines erneuerten Gefühls fürs

Dramatische, wie es ein Villard de Honnecourt wieder verstanden hatte, und dank
vertiefter Form-, ja Formelbewußtheit, die der Art des Katharinentaler Meisters entspricht,
zu einem neuen Typus verdichtet.

Die eigentliche Handschrift des Malers des Katharinentaler Kreuzes könnte sich im
oberrheinischen Gebiet ausgebildet haben. Hier war auch - allerdings hinter Klostermauern

- ein bedeutender Prototyp gegenwärtig: der Psalter Pierpont Morgan 70g
gehörte seit dem 11. Jh. als Geschenk der Stifterin der Bibliothek zu Weingarten an. - Die
datierbaren stilnahen Werke verkörpern freilich eine anscheinend meist etwas reifere
Phase des plastisch-linearen Manierismus der Jahrhundertmitte. Die Michaelsgestalt
eines Strebepfeilers des Münsters zu Freiburg im Breisgau stellt sich mit ihrem stets noch

großformigen, doch sperrigeren und kühner in mehreren Richtungen ausgreifenden Man-
telgefält dem Drachentöter eines um 1250 zu datierenden oberrheinischen Psalters zu
München oder einer Marienscheibe des Straßburger Münsters zur Seite25. Gemessen an
den oft verglichenen Glasgemälden zu Frankfurt und Naumburg verarbeitet das straß-

burgische Werk deutlich Eindrücke der letzten der im dortigen Querhaus tätigen
Bildhauer (man vergleiche den Samson der Vierung) und besonders der von Reims abhängigen

Lettnermeister.
Näher zu den Ursprüngen des Katharinentaler Meisters scheint der bereits mehrfach

erwähnte Rheinauer Psalter zu führen. Dessen auferstehender Christus (Abb. 3) zeichnet sich

durch verwandte innere Größe und ähnliche Prägnanz der Kompositionsformel aus. Unterhalb

des « Gewandbalkens », der den Leib überquert, bereiten beispielsweise strähnige, straff
um den Körper gewickelte und stufenweise aufgehellte Falten in ähnlich differenzierter
Umsicht das dominierende «Knickmotiv» vor. Beim über der Brustwunde sich teilenden

Mantel hätte der Katharinentaler Maler freilich ein Mehreres an Räumlichkeit erzielt.

Auch entfaltet sich das Gewand bei der Miniatur etwas üppiger, zerbrechen die
Faltenkämme, bevor sie den Körper umgreifen, gärt in den Schatten jene Unruhe, die zwanzig

Jahre später im Psalter von Besançon ausbrechen wird auf Kosten des einen hinreißenden

Schwunges und der einen beherrschenden Bilddiagonale. Außer dem Meister der

Auferstehung, der am ehesten am Oberrhein geschult sein könnte, arbeiteten mindestens drei

143



weitere Maler am Rheinaeier Psalter: der wohl altertümlichste ist in der Art thüringischsächsischer

Meister byzantinischer Beleuchteingsmagie verpflichtet (Gebeut Christi) ; das

daraus hervorgegangene protospätgotische Zerbrechen der Gewandmassen reiht den

Maler der Gefangennahme unter die Vorläufer des Illuminators des Aschaffenburger
Evangeliars ein (dessen Crucifixus trotz byzantinischer Haltung dem Katharinentaler
ausnehmend nahe kommt)26, indes der Meister der Verkündigung durch alle Aufsplitte-

rung ein organischeres, wohl französisch inspiriertes Formgefühl dringen läßt. Daß diese

kosmopolitische Vielfalt der Künstlerpersönlichkeiten die Einheit der Werkstatt nicht
zerbrach, deutet aeif eine Auftragsfülle, die schwerlich dem Rheinauer Kloster allein -
wenn überhaupt — zuzutrauen ist. Zu erwägen dürfte ein Zusammenhang mit den seit

alters der Abtei verbundenen Staufern sein, also vielleicht mit Heinrich VII. oder
Friedrich IL, der 1241 die Vogtei an sich zog27. Der bereits erwähnte imitierte Steinschmeick

der Bilderrahmen könnte als königliches Motiv gegolten haben, vielleicht kraft seines

Aachener Vorbildes. Ebenso könnten die betonten Altertümlichkeiten als Appell an

politische Symbolkräfte zu verstehen sein.

Im Falle des Katharinentaler Kreuzes dürften Werkstattzusammenhänge diese

reichspolitischen Aspekte, insbesondere die Verbindung mit dem Aachener Lotharskreuz,
vermittelt haben. Sie trafen sich mit dem anfänglichen Bestreben der Bettelordcn,
altehrwürdige Formen wieder aufzunehmen. Ihrer Baukunst stand am Oberrhein das 11. Jh.
zu Gevatter und schon um 1240-1250 kristallisierte sich - wie das Beispiel der Baslcr

Dominikanerkirche etwa lehrt28 — eine Synthese von Alt und Neu heraus, die durchaus mit
dem Stilcharakter des Kreuzes übereinstimmt und ähnlich weit in die Zukunft weist.

Anmerkungen:

1 Jber. Hist. Mus. Basel 1904, S. 5!'. Vgl. auch A. Glaser in Historische Schätze Basels, Basel o. J.,
S.

2 E. A. Stückelberg, in Christliche Kunst 1, 1905, Beilage zu Heft 7.
3 I. Futterer, Gotische Bildwerke der deutschen Schweiz 1220—1440, Augsburg 1930, S. 48.
4 A. Stange, Deutsche romanische Tafelmalerei, Münchner Jb. der bildenden K. NF 7, 1930,

S. 180f. Mit dem Datum «Ende 13. Jh.».
5 H. Swarzenski, Die lateinischen illuminierten Handschriften in den Ländern an Rhein, Main

und Donau, Berlin 1936, S. 47.
6 H. Jerchel, Der Zisterzienserpsalter in Besançon. ASA 1935, S. 112.
7 E. Lutze, Ein bemaltes Vortragekreuz aus Regensburg, Anzeiger d. Germ. Nat. Mus. 1936/1939,

S. 48m
8 A. Knoepfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes 1, Konstanz/Lindau 1961, S. 102, 111 und 113.
9 A. Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (neu bearbeiteter erster Band von J. Gantners

Kunstgeschichte der Schweiz), Frauenfeld 1968, S. 469.
10 Zuletzt wohl P. E. Schramm und F. Mütherich, Denkmale der deutschen Könige und Kaiser 1,

München 1962, S. 155.
11 M. Rickert, Painting in Britain, The Middle Ages, London 1954, S. 51.
12 M. Rickert, 1. c, S. 63. P. Thoby, Le crucifix des origines au Concile de Trente, Nantes 1959, S. 41.
13 H. Schnitzler, Rheinische Kunstkammer 2, Düsseldorf 1959, S. 26.
11 H. Wentzel, Meisterwerke der Glasmalerei, Berlin 1951, S. 19.
15 J. de Borchgrave d'Altena, in Art mosan, Cat. Liège 1951, S. i6gf.
18 H. Wentzel, in Festschrift Julius Baum, Stuttgart 1952, S. 40 fr.
17 FI. Omont, Le Psautier de Saint Louis, P. s. d., z. B. Tafel 43.

144



18 P. Verzone, Werdendes Abendland, Baden-Baden rgÖ7, S. i8i.
19 P. Metz, in Th. Bossert, Geschichte des Kunstgewerbes 5, Berlin ig32, S. 211.
20 F. Rademacher, Zs. dtsch. V. für Kunstwissenschaft 1934. Schramm und Mütherich, 1. c, S. 143.
21 G. de Francovich, Kunstgesch. Jb. d. Bibliotheca Hertziana 2, 1938, S. 160 (mit dem Datum

«um 1280»).
22 J. Baum, in P. Clemen, Belgische Kunstdenkmäler, München 1923, S. 165.
22 H. Swarzenski, 1. c, S. 51 und 125.
24 Vgl. Anm. 6. H. Swarzenski, 1. c, S. 126.
25 H. Swarzenski, 1. c, S. 50, 123. - H. Wentzel, Meisterwerke der Glasmalerei, Berlin 1951, S. 30.
20 H. Swarzenski, 1. c., S. 25ff und ior.
27 H. Fietz, Kdm. Zürich 1, Basel 1938, S. 226.
28 F. Maurer, Kdm. Basel-Stadt V, Basel 1966, bes. S. 228-234.

ZUR ARCHITEKTUR DES KONSTANZER HL. GRABES

Von Peter Kurmann

Das Hl. Grab zu Konstanz, ein zwölfeckiger kleiner Zentralbau, der sich inmitten der

Mauritiusrotunde nordöstlich des Münsters erhebt (Abb. 1), ist schon mehrfach im
Hinblick auf seinen Skulpturenschmuck untersucht worden. Mit Recht haben die
verschiedenen Autoren das architektonische Gerüst dieses Kleinbaus in erster Linie als

Bildträger empfunden und behandelt. Angesichts der Wichtigkeit und der sehr hohen Qualität
einzelner Figeiren mußte die stilkritische Erfassung der eigentlichen Bauformen dabei

zwangsläufig ins Hintertreffen geraten. Deshalb sei hier einmal die Architektur dieses

entzückenden Kleinbaus isoliert betrachtet. Dank der eingehenden Beschreibungen des

HL Grabes, die R. Busch1, H. Reiners2 und zuletzt A. Knoepfli3 verfaßt haben, ist es

nicht mehr nötig, eine Bestandesaufnahme des Objektes vorauszuschicken.

Das Hl. Grab, nach allgemeiner Übereinkunft ins letzte Viertel des 13. Jhs. datiert,
erhebt sich an der Stelle, wo schon seit dem 10. Jh. eine Nachahmung des Christeisgrabes

bestand. Die Quellen berichten nämlich, daß Bischof Konrad (g34~g75) in der von ihm
errichteten Mauritiusrotunde ein «sepulchrum Domini in similitudine illius Jerusolimi-
tani»4 aufstellen ließ. Die Mauritiusrotunde wurde zwar, wie auch das Hl. Grab selber,

im 13. Jh. erneuert5, aber sie dürfte, sieht man von dem im 15. Jh. hinzugekommenen
Rippengewölbe ab, vom Vorgängerbau nicht allzu sehr verschieden sein, weil sie auf den

Mauern der ottonischen Anlage steht. Über das Aussehen der konradinischen
Grabesimitation gibt es keine Nachrichten; wir wissen lediglich, daß sie halb so groß wie die

Anlage in Jerusalem war6. Da Bischof Konrad die Pilgerstätten des Hl. Landes aus eigener

Anschauung kannte, darf man mit Reiners und Knoepfli vermuten, daß er in Konstanz
das Grab Christi mehr oder weniger getreu nachgebildet hat, nämlich nicht nur das

längsgerichtete Grabgehäuse selber, sondern auch den polygonalen — vermutlich
zwölfeckigen - Säulenbaldachin, der, von einem kegelförmigen Zeltdach überspannt, das Hei-
landsgrab unter sich barg. Der Baldachin seinerseits wurde wieder von einer riesigen

Rundkirche, der sogenannten Anastasisrotunde, umschlossen; frei in der Mitte ihres

3 Ho


	Zum gemalten Katharinentaler Kruzifix

