
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 17 (1966)

Heft: 4

Artikel: Der Basler Prediger-Totentanz : Geschichte und erste
Restaurierungsergebnisse

Autor: Boerlin, Paul-Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-392919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-392919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


D E R BAS LE R P R E D IG E R-TO'I'E N'FAN /
Geschichte und erste Restaurierungsergebnisse

In dem nächstens erscheinenden Kunstdenkmälerband Basel-Stadt V von Dr. François Maurer
kommen unter anderem die Totentanz-Darstellungen an der untergegangenen Kirchhofmauer des

Basler Predigerklosters zur Darstellung, satzungsgemäß in der Knappheil eines wissenschaftlichen

Inventars. Unsere Mitglieder werden es gewiß schätzen, wenn sich der Text eines etwas weiter

ausholenden Vortrags von Dr. P. H. Boerlin, gehalten am 16. Mai 1966 im Kunstmuseum Basel

vor dem Verein für das Historische Museum und der Freiwilligen Basler Denkmalpflege, in leicht

gekürzter Fassung (und ohne die Ausführungen von Dr. Paolo Cadorin über die technischen

Aspekte der Restaurierung der Totentanz-Fragmente) dem Kunstdenkmälerband zugesellt. (Red.)

Es gehört zu den bezeichnenden Symptomen einserer Zeit, daß sie den Gedanken an
den Tod verdrängt und ihn, solange es nur immer geht, nicht zur Kenntnis nehmen will.
Anders jedoch das Mittelalter: Durch ständige Mahnung wird das Bev\eißtsein der
Vergänglichkeit allen irdischen Daseins wachgehalten. Dieser allgemeine Vanitas-Gedanke
hat in verschiedenartigen literarischen und bildlichen Prägungen Ausdreick gefunden.

Ein erster Komplex umfaßt die seit der zweiten Flälfte des 13. Jhs. verbreitete Legende

von der «Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten». Drei hochmütige junge Edelleute

(oft drei Könige) haben sich auf der Jagd in einen verlassenen Friedhof verirrt. Plötzlich
stehen vor ihnen drei gräßlich anzuschauende Tote mit verwesten, zerfressenen, in
zerfallene Laken gehüllten Körpern. Sie sprechen die drei entsetzt zurückweichenden Könige

an, und es entwickelt sich ein Zwiegespräch, in dem die Toten die Lebenden auffordern,

von ihrem genußsüchtigen Leben abzulassen. Die Mahnung der Toten gipfelt in dem

Hinweis «Was ihr seid, das waren wir. Was wir sind, das werdet ihr».
Die Legende von den drei Lebenden und den drei Toten ist vom Ende des 13. bis zum

Beginn des 16. Jhs. überaus häufig dargestellt worden. In ihr haben die Toten, das heißt die

Verstorbenen, die mit ihrem eigenen Beispiel die Lebensführung der Lebenden zu
beeinflussen suchen, ihre Gestaltung als lebende, sprechende, handelnde Kadaver gefunden.

Aber auch für den Tod selbst, als personifizierte Macht, sind mehrere feste Vorstel-

lungsformen entstanden. Als am Ende des 14. Jhs. den Gedanken an das Sterben weniger
die Hoffnung auf die ewige Seligkeit, als vielmehr die Angst vor dem Jüngsten Gericht
und vor der Bestrafung der Sünder bestimmte, da wurde der Tod als Person zu einer

schreckenerregenden, feindlichen Gestalt. Genährt von den zahlreichen Bibelstellen, die
den Menschen und seine Hinfälligkeit mit dem Gras, den Blumen, dem Korn emd ihrem
Welken vergleichen, taucht in dieser Zeit das Bild vom Tod als Schnitter mit Sichel oder
Sense auf, wie es sich beispielsweise auf einer Karte des sogenannten Tarockspiels König
Karls VI. von Frankreich von 1392 findet. In diese Darstellung, die den Sensenmann zu

Pferd zeigt, ist aber noch ein zweiter Typus eingeflossen: der Tod als Reiter, der in der

Apokalypse des Johannes als «Reiter auf dem fahlen Pferd» beschrieben wird. Auch der

Tod als Jäger, der seine Opfer mit dem Pfeilbogen erlegt, und der Tod als Spielmann, der auf
der Fiedel oder auf einem Blasinstrument spielend, meist einem Zink, die Menschen

herbeilockt, sind Formeln, die für lange Zeit ihre Gültigkeit behalten sollten.

128



Das in ihnen ausgedrückte Bewußtsein von der Macht des Todes führt zum Grundgedanken

des allgemeinen Sterbens: Alle Menschen müssen sterben, ohne Unterschied,
hoch und niedrig, reich und arm, alt und jung, vom Kaiser bis zum Bettler, vom Papst
bis zum Waldbruder. Und damit ist der weitere Gedanke verbunden, daß niemand weiß,
wann er sterben wird; einvermutet ergreift der Tod seine Opfer. Auf der Basis dieser
beiden Tatsachen erwächst die Vorstellung des Totentanzes.

Ein Bild von der Geschichte des Totentanzes, seiner Motive und Beziehungen läßt
sich nur noch mit großer Mühe gewinnen. Die seit der Mitte des ig. Jhs. entstandene
wissenschaftliche Literatur über die Vergänglichkeitsthemen geht ins Uferlose. Schon

allein die Literatur über die Totentänze ist nicht mehr überschaubar, und sie steckt voll
der widersprechendsten Theorien, die einander diametral gegenüberstehen. Nicht einmal

über die Datierung der wichtigsten Monumente ist völlige Klarheit zu gewinnen:
Differenzen von fünfzig, achtzig, ja hundert Jahren sind die Regel. Die Kompliziertheit
und Verflochtenheit der Materie spiegelt sich in den Tabellen, mit denen Stephan
Kozâky1 und später Hellmut Rosenfeld' vergeblich versucht haben, eines Stoffes Herr zu
werden, der sich gleichermaßen auf die Gebiete der deutschen Philologie, der
Kunstgeschichte, der Religionsgeschichte, des Brauchtums und der Theaterwissenschaft erstreckt.

Es hat nicht an Versuchen gefehlt, die verbreitete Legende von den drei Lebenden
und den drei Toten unter die maßgeblichen Vorläufer des Totentanzes einzureihen. Klar
und überzeugend hat jedoch Willy Rotzler' aufdie grundlegenden l'ntei schiede zwischen
den beiden Themen hingewiesen: In der Legende werden die Lebenden von den Toten
nicht zum Sterben abgeholt, sondern zei einem gottesfürchtigen Lebenswandel ermahnt.
Im Totentanz dagegen erscheinen die Toten als Stellvertreter des Todes, um die Lebenelen

zum Sterben zu holen. Aeich hat das für den Totentanz und für das bürgerliche 15.Jh.
im allgemeinen spezifische Motiv von der Abfolge der Stände für die ältere Legende
keine Bedeutung.

Dieses Ständemotiv nun entstammt den sogenannten «Vadomori-Gedichten», einer im

13. Jh. in Frankreich entstandenen, lateinischen Dichtung. In 34 Distichen variieren die
Vertreter der verschiedenen Stände, Bereife eincl Alter den Gedanken des Todes, jeder mit
einem Distichon, das mit «Vado mori» («Ich gehe sterben») beginnt und schließt. -
Allerdings sind es hier ausschließlich Lebende, die auftreten und sprechen. Den Menschen
den Tod, der sie holt, gegenüberzustellen, ist ein Gedanke, der sich in der «Conflictus-
Literatur» findet in dem seit dem 12. Jh. auftauchenden Streitgespräch zwischen
Menschen und Tod. in welchem der Tod das letzte Wort behält. Die besondere Form des

Totentanzes, die alternierende Folge von Menschen und Todesgestalten in teilweise

tanzartiger Bewegung, scheint eine weitere Wurzel in jenem im Volk verbreiteten Glauben

zu haben, daß die Toten nachts auf dem Friedhof Tänze aufführen, und daß sie

das Bestreben haben, die Lebenden in ihren Reigen hineinzuziehen. Wer aber diesen

Reigen mittanzt, stirbt auf der Stelle.

Ständeprinzip, Konfrontation des Menschen mit dem Tod oder mit einem Toten als
dessen Stellvertreter, Friedhofreigen der Toten diese Elemente der mittelalterlichen
Bußliteratur und des Volksglaubens haben als Grundzüge, zweifellos mit mannigfaltigen
anderen Anregungen und in kaum mehr zu entwirrender Verflechtung, die Vorstellung
des Totentanzes geprägt. Emile Mâle nimmt an, daß die Geistlichen begannen, ihre

129



>

'-~jf/
\ Ì \

-

v

i %

Abb. i. Der «Herold», Fragment aus dem Basier Prediger-Totentanz, vor Abnahme der Übermalungen.
Historisches Museum Basel

Büßpredigten durch die szenische Aufführung eines Totentanzes wirksam zei ergänzen,
und er kann dafür ein Zeugnis aeis dem Jahre 1393 beibringen, wonach in der Kirche von
Caudebec, in der Normandie, eine solche szenische Darstellung stattgefunden habe1.

Tatsächlich findet sich auf zahlreichen Totentanzbildern am Anfang die Gestalt des

Predigers, der von der Kanzel herab seine Zuhörer auf den durch den Sündenfall in die

Welt gekommenen Tod hinweist und sie zur Buße aufruft, und tatsächlich sind es auch
die die Predigt ins Zentrum ihrer Tätigkeit stellenden Bettelorden, Dominikaner vor
allem und Franziskaner, welche in ihren Bauten den Totentanz besonders gerne
darstellen ließen.

130



In den bildlichen Darstellungen endlich tritt das Motiv des eigentlichen Reigens der Toten

und der Lebenden bald zerrück. Wir finden es beispielsweise in den sehr zerstörten
Wandbildern der Kirche Notre-Dame von Kermaria in der Bretagne, die zwar (nach
Emile Male6) erst um 1450/60 entstanden sind, die aber einen sehr altertümlichen

Typus bewahrt haben.

Der älteste bekannte Totentanz ist derjenige des Ancien cimetière des Innocents in
Paris, der 1424/25 entstanden ist. Er fiel allerdings im 17. Jh. einer Straßenverbreiterung

zum Opfer, aber seine Bilder sowohl, wie auch die Verse, die sie begleitet haben, sind in
Gestalt der «Danse macabre» erhalten, die der Pariser Drucker Guyot Marchand 1485
erstmals herausgab. Die Holzschnitte dieser Publikation sind offensichtlich leicht modernisierte

Kopien nach dem heute verlorenen Wandbild der Innocents, eind sie zeigen nein nicht
den gleichmäßigen Reigen, sondern ein paarweises Auftreten je einer Todesgestalt und
eines Standesvertreters. Diese im Dialog verbundenen Paare bewegen sich von rechts

nach links; wir haben, wie Arnold Pfister sehr überzeitgend dargelegt hat6, eine Art
Prozession vor ems, ein «fortwährendes Aufschließen» der Paare nach dem Friedhof hin,
und erst dort findet der 'Tanz statt. In der Folge ninrmt die Isolierung der Paare überhand,
und gleichzeitig wandelt sich auch die Auffassung der Todesgestalt: Es sind nicht mehr

Tote, welche die Lebenden holen, sondern der Tod selbst. Der ursprünglich einheitliche

Zug ist zur Simultandarstclliing eines im zeitlichen Nacheinander vielfach wiederholten
Geschehens geworden. Dieser Übergang hat sich gegen die Mitte des 15. Jhs. im Basler

Totentanz vollzogen.
Der sogenannte «Tod von Basel» gehört zu den berühmtesten Darstelletngen dieses

Themas. Er war eines der Hauptwahrzeichen der Stadt, und die reisenden Engländer
pflegten ihn wie eine Wallfahrtsstätte aeifzeisuchen und ihn in Stichen und anderen

Nachbildungen nach Hause zu nehmen. Der Basler Totentanz ist aber auch ein Gegenstand

großer Verwirrung: Noch immer stellen in Basel Fremde und Einheimische hartnäckig
die Frage, wo sich denn nun der berühmte Totentanz von Holbein befinde.

Unter dem Basler Totentanz ist jedoch primär jenes Wandbild zu verstehen, das im

15. Jh. auf die Kirchhofmauer des 1233 gegründeten Dominikanerklosters, des

sogenannten Predigerklosters, gemalt wurde. Dieser Kirchhof, der auf der Nordseite der zum
Teil von 1261, zeim Teil aus der zweiten Hälfte des 14. Jhs. stammenden Klosterkirche
lag, diente dem Begräbnis der Laien. Der Totentanz befand sich auf der Innenseite der

langen, geraden Matter, die der St. Johann-Vorstadt entlang den Kirchhof gegen die
Straße hin abschloß. Die Darstellung bildete einen einzigen fortlaufenden Streifen mit
lebensgroßen Figuren. Den Beginn machte im Westen, das heißt links, der Prediger auf
der Kanzel, der mit zum Bildtypeis des 'Totentanzes gehört. Neben ihm steht das Beinhaits,

aus dem zwei pfeifende und trommelnde Tode herausbrechen, und auf sie zu bewegen sich

in langer Reihe, beginnend mit Papst und Kaiser, die Paare. Gemessenen Schrittes
die Vertreter der Stände, hüpfend und zeim Teil die Menschen mit ihren Attributen
verhöhnend, der Tod. Das Bild ele-s Sündenfalles beschloß die Folge. Den einzelnen Gruppen
waren Texte beigegeben : Zwei Strophen von je vier gereimten Versen enthielten die
Anrede des Todes und die Antwort (oder besser: die Klage) der Menschen.

Diese Texte sind integrierende Bestandteile des Totentanzes und finden sich denn
aeich auf den meisten Darstellungen. Sie reichen ins 14. Jh. zurück, sind aber erst in

131



/'"-•'XTMb -,.« *wm fy**. .'•¦
s Ssfc?<»>-

/>N v.

--_

gß$ e « v

m
» • « •i;,«2«/*

: '.'*¦ IXfS&ê
< N

¦5

mt£%:£¦:*>M
um*.^^

ö-'JfiÄ
Rr/ff

"H
w-e

»

Üt
Abb. 2. Konrad Witz (um 1400-1444/47) : König Salomo. Ausschnitt aus «Salomo und die Königin von

Saba» vom Heilspiegelaltar. Staatliche Museen, Berlin-Dahlem

Handschriften aus der Mitte des 15.Jhs. überliefert und dann vor allem auch deirch

Blockbücher mit Holzschnitten verbreitet worden. Normalerweise waren 24 Paare
dargestellt. In Basel ist diese Zahl um 15 Paare auf 39 erweitert worden; bezeichnenderweise

für ein spätmittelalterliches Stadtwesen sind es vor allem obrigkeitliche Berufe und

Figuren aus dem Volk, die hier eingeschoben wurden.
Mit dem mitten im 15. Jh. entstandenen Prediger-Totentanz hat nein also Hans

Holbein d. J. nichts zu tun. Sein Beitrag zu dem Thema ist 80 Jahre jünger: Es sind 51

kleine Holzschnitte mit Todesdarstellungen, die Holbein 1526 geschaffen hatte, und von
denen 41 im Jahre 1538 in Lyon und 10 weitere in späteren Ausgaben erschienen. Aber

132



.,.-..*"•¦'

,;<

Abb. 3. Der «Herold» nach der Restaurierung, Wams noch nicht bis auf die originale
Schicht freigelegt

auch typologisch sind diese Holzschnitte nicht mit dem Totentanz gleichzusetzen. Es

handelt sich um Todesbilder,«imagines mortis», die sich von dem französischen Typus des

«Mors de la pomme» herleiten; nicht eine Reihung von Paaren in gleichmäßiger,
feierlicher Wiederholung, sondern Genreszenen gewissermaßen, in denen der Tod die
Menschen bei ihrer spezifischen Tätigkeit überrascht. Noch etwas früher, 1524, war in Basel

das Totentanz-Alphabet von Holbein erschienen: 24 Initialen, ebenfalls in Holz
geschnitten, mit Todesdai'stellungen.

Den hartnäckigen Irrtum, der Prediger-Totentanz stamme von Holbein, hat der aus
Plauen gebürtige «poeta laureatus» Huldrich Frölich in Basel auf dem Gewissen. Er gab

ri:;



1588 ein Buch heraus, in dem er die Verse des Prediger-Totentanzes publizierte und sie

mit Kopien der « Imagines mortis» von Holbein illustrierte. Der Titel des Beiches erwähnte,
es handle sich um den Totentanz im Prediger-Kirchhof; er galt zwar nur den Versen,
mußte vom Leser aber unwillkürlich aeich auf die Bilder bezogen werden. Diese Kompilation

wurde zwischen 1696 und 1796 vom Verlag der Gebrüder Mechel in mehrfacher

Auflage erneut herausgegeben und damit weiter verbreitet eind befestigt.
Was nein die Entstehung des Totentanz-Wandbildes an der Kirchhofmauer des Predigerklosters

betrifft, so hat eine alte Tradition die Zeit um 1440 überliefert. Im Jahre 1439 hatte neben

anderen Unglücksfällen eine schreckliche Pestepidemie Basel heimgesucht und auch

zahlreiche Teilnehmer des großen Konzils, das seit 1431 in der Stadt tagte, dahingerafft.
Es wurde daher schon immer vermertet, das Wandbild sei unter dem unmittelbaren Ein-
elruck dieser Ereignisse geschaffen worden. Die neuere Forschung und insbesondere auch
die Ergebnisse der Totentanz-Ausstellung im Basier Klingentalmuseeim von 1942 haben

aus stilistischen eind ikonographischen Gründen die Datierung um 1440 bestätigt. Die

Bearbeitung des Predigerklosters für den im Dretck befindlichen Band des Kunstdenk-
mälcr-Inveritars durch François Maurer hat zwar keine archivalischen Anhaltspunkte für
die Datierung des Totentanzes ergeben, doch zeigte es sich, daß die Predigermönche auf
Grund ihrer finanziellen Verhältnisse wohl erst um 1442 in der Lage waren, einen Auftrag
von solchem Umfang zei vergeben7.

Weitere Verwirrung stiftete die Tatsache, daß in dem den Predigermönchen
unterstellten Dominikanerinnenkloster Klingental irr Kleinbasel ebenfalls ein Totentanz-Wandbild
vorhanden war. Nicht auf einem öffentlichen Friedhof, sondern versteckt im Kreetzgang

gelegen, gerieten die Bilder in Vergessenheit, bis 1766-1768 der Basler Zeichner und

Topograph Emanuel Büchel auf Anregung von Prof. d'Annone Verse emd Bilder in
minutiösen Kopien festhielt (Abb. 6 und 9). Da Büchel ein Restaurierungsdatum «1512»
zunächst falsch als «1312» gelesen hatte, glaubte die Forschung lange Zeit, im Klingental
die älteste monumentale Darstellung des Totentanzes gefunden zu haben. Da nein der
Großbasier und der Kleinbasler Zyklus aufs aerffallendste übereinstimmen, mußte man
annehmen, der Prediger-Totentanz sei nach der Vorlage des Klingentals geschaffen

worden. Inzwischen hat sich jedoch ergeben - eind der Inventarband von 1961 hat es

bestätigt" - daß die Bilder im Klingental eine um 1460/80 entstandene, flüchtige Kopie
nach dem berühmten Prediger-Totentanz waren. Die geschützte Lage im Kreuzgang
hatte den Vorteil, daß weniger Restaurierungen über sie hinweg gingen. Erst im 19. Jh.
sind die Bilder verblaßt und i860 fielen die Reste der netten Kaserne zum Opfer. So

beruhen unsere Kenntnisse dieses Monumentes allein auf Bücheis Aqeiarellen.
Die Fresken an der dem Wetter ausgesetzten Kirchhofmauer des Predigerklosters

dagegen erlitten im Verlaeife der Jahrhunderte eine ganze Reihe von teilweise sehr

einschneidenden Restaurierungen und Übermalungen. Erstmals bezeugt ist eine Erneuerung im

Jahre 1568 (wobei vorbehalten bleibt, daß in den 130 Jahren seit der Entstehung der

Bilder noch andere Restaurierungen vorangegangen sein mögen). Wie der genannte
Frölich 1588 berichtet, war es Hans Hug Kluber, der «den Todtentantz zu Basel Anno
1568 aeiffs herrlichste widerumb renovieret» hat. Mit einem gewissen Stolz hat Kleiber

am Schleiß des Todeszuges die Gruppe «Tod und Maler» mit seinem eigenen Bildnis

beigefügt. Die nächste Restauriereing fand 1616 statt, durch Emanuel Bock, wie Rudolf

134



V

f
»

K'*f* V
m

Abb. 4. Der «Jüngling». Fragment aus dem Basler Prediger-Totentanz, bis auf die Schicht von Kluber
freigelegt. Historisches Museum Basel

Riggenbach festgestellt hat. Hier wurde mit Ölfarbe offenbar eine eigentliche Neufassung

vorgenommen und mit einem Vordach und hölzernen Gittertüren vor Witterung und

mutwilligen Beschädigungen geschützt. Fünf Jahre später, 1621, wurde der Totentanz
in dieser Neufassung in Gestalt einer Kupferstichfolge von Matthäus Merian d. Ä.

publiziert. Sie wurde mehrfach neu aufgelegt und ist uns als älteste direkte Quelle wertvoll,

obwohl Merian den originalen Zustand der Bilder gar nicht kennen konnte. - Schon

nach vierzig Jahren, 1658. wurde wiederum eine Erneuerung (durch Emanuel Meyer)
durchgeführt und bei dieser Gelegenheit das Bildnis von Kluber wieder beseitigt. 1703,
nach weiteren guten vierzig Jahren, mußten Mauer und Dach repariert werden, wobei

'35



die Flachmaler Gebrüder Becker aerch die Gemälde einer Behantllung unterzogen. -
1773 endlich hat Emanuel Büchel auch den Zustand des Prediger-Totentanzes festgehalten

und in einer Reihe großformatiger, leuchtender Aquarelle der Nachwelt
überliefert (Abb. 7).

In der Folge machten sich wieder schwere Schäden an der Mauer und am hölzernen

Gang bemerkbar. Am 26. Oktober 1804 richteten daher zwanzig Anwohner eine Petition

an den Rat, wiesen auf den verwahrlosten Zustand und den drohenden Einsturz der
Dächer- hin und forderten den Abbruch. Dadurch werde, bei wesentlich niedrigeren
Kosten, eine freie Platzanlage gewonnen und die Straßenkurve verbessert. Die Behörden

waren nicht abgeneigt. Auf Grund eines Augenscheines stellten sie fest, daß alles sehr

baufällig sei, und «da ohnedies das verdorbene Gemälde des Todtentanzes selbst von keiner

Bedeutung sei und wenig Rücksicht verdiene, so dürfte allerdings durch Wegschaffung
des befragten Gemäuers eine ziemliche Kostenersparnis für die Verwaltung erzielt
werden».

Nach einem endlosen Hin und Her zwischen den zeiständigen Ämtern begann am

5. August 1805 das Lohnamt mit dem Abbruch. Am 6. August abends, nach Feierabend,
wurde die Mauer mit dem Totentanz in Angriff genommen. Als die Zuschauer sahen, wie
die Arbeiter Holz eind Abbruchmaterial unter sich teilten, griffen sie nach deren Weggang

ebenfalls zu, eind so wurde nächtlicherweile die Maeier in keirzem geschleift. Nach
einem Verhör der Beteiligten, bei dem es allein um den Wert der entgangenen
Abbruchmaterialien ging, wurde der Beschluß gefaßt, in der St. Johann-Vorstadt die Straße zu
verbreitern emd ihren Laeif zei begradigen. Bald ließen sich Stimmen vernehmen, die den

Abbruch laut beklagten.
Mehrere Kunstfreunde, darunter Daniel Burckhardt-Wildt und Peter Vischer, hatten

eine Reihe von Fragmenten der Totentanzbilder gerettet, eind von diesen kamen nach und
nach neunzehn im Historischen Museum Basel zusammen; vier weitere sind verschollen.

Infolge der zahlreichen Übermalungen, die der Totentanz erfahren hatte, zeigen
diese Brerchstücke allerdings einen wenig erfreirlichen Zustand, der von der originalen
Gestalt der Bilder nichts mehr erkennen läßt (Abb. 1). Resigniert stellte darum Daniel

Burckhardt-Werthemann vor dreißig Jahren fest": «Schön wäre es natürlich, wenn... an

den vielen, im Historischen Museum von Basel noch erhaltenen Bruchstücken die mit
dicker Ölfarbe vorgenommenen Übermalungen entfernt würden. Wir stehen hier leider -
unserer Schätzung nach - vor einer technischen Unmöglichkeit...»

Ist dieser Verzicht aber wirklich unausweichlich Diese Frage stellte sich vor Jahren
der Basler Denkmalpfleger und kompetente Erforscher der Basler Wandmalerei des

Mittelalters Rudolf Riggenbach. Aeif seine Initiative hin wurde in Zusammenarbeit mit
dem Historischen Museum eincl mit finanzieller Hilfe der Freiwilligen Basler Denkmalpflege

durch Dr. Paolo Cadorin, den Restaurator der öffentlichen Kunstsammlung
Basel, vorläufig an zwei Fragmenten, dem «Herold» und dem «Jüngling», der Versuch

unternommen, zu allfälligen Resten der originalen Malerei vorzustoßen. In mühevoller
Kleinarbeit trug Dr. Cadorin Schicht um Schicht ab, eind was zum Vorschein gekommen

ist, darf geradezei als sensationell bezeichnet werden: Unter den vielfachen, entstellenden

Übermalungen, die immer mehr von der ursprünglichen Komposition abgewichen waren,
ist die Malerei des 15. Jhs. weitgehend erhalten. Obwohl die Arbeiten an den beielen

136



Stücken noch nicht ganz abgeschlossen sind, liegt jetzt doch beim «Jüngling» die Schicht
von Hans Hug Kluber (1568), die dem Original weitgehend folgt, zutage (Abb. 4) ;

beim «Herold» aber ist (mit Ausnahme des Wamses) das Original vollständig freigelegt
(Abb. 3).

Was uns die beiden abgedeckten Fragmente nun an neuen Gesichtspunkten liefern,
ist erstens die Feststellung, daß das Original von dem überkommenen Aspekt der Bilder

ganz erheblich abweicht, und zweitens die Erkenntnis, daß dieses Original von aeisneh-

mend hoher Qualität ist. - Zweifellos war die Schaffung eines monumentalen Totentanz-
Zyklus in dem der Öffentlichkeit zeigänglichen Predigerfriedhof eine der ganz großen
Aufgaben, welche die Zeit um 1440 zu vergeben hatte. Erinnern wir uns auch daran,
elaß im Sommer 1440, also unmittelbar vor dem vermuteten Datum des Totentanzes, bei
der Papstkrönung von Felix V. in Basel der Krönringszug mit großem Gepränge vom
Münsterplatz zum Predigcrkloster führte, wo der neue Papst in der Kirche empfangen
und dann ins Kloster zum Mittagsmahl geleitet wurde. Es überrascht daher nicht, daß

man diese bedeutende Aufgabe auch mit dem bedeirtendsten Maler jener Zeit in
Verbindung brachte, mit Konrad Witz.

So hat Daniel Burckhardt-Werthemann, der Entdecker von Konrad Witz, ausführlich

zu beweisen gesucht, daß der Autor der Prediger-Wandbilder mit Witz zu identifizieren

sei10. Auch Rudolf Riggenbach hat auf Grund seiner Totentanz-Ausstellung von
1942 diesen Gedanken vertreten. Und in seiner Witz-Monographie hat Joseph Gantner
die «außerordentlich subtile Frage einer möglichen Autorschaft des Konrad Witz»
untersucht", mußte aber angesichts des Zustandes der Fragmente aerf eine weitergehende
Argumentation verzichten.

m

V

Abb. 5. Konrad Witz (um 1400-1444/47): Sibylle. Ausschnitt aus «Kaiser Augustus und die Sibylle von
Tibur» vom Heilspiegelaltar. Musée des Beaux-Arts, Dijon. - Abb. 6. «Tod und Heidin» aus dem
Basler Klingental-Totentanz. Aquarellkopie von Emanuel Büchel. 1768. Kupferstichkabinett der Öffentlichen

Kunstsammlung Basel. Abb. 7. «Tod und Heidin» aus dem Basier Prediger-Totentanz. Aquarell¬
kopie von Emanuel Büchel. 177'1- Kupferstichkabinett der Öffentlichen Kunstsammlung Basel

'37



Heute aber bietet die gelungene Restaurierung erstmals die Möglichkeit, Werke von
Witz mit der originalen Fassung des Totentanzes zu vergleichen etnd zu prüfen, wie weit
dieses Original der stets mit mehr oder weniger Reserve ausgesprochenen Witz-Hypothese
entgegenkommt. Zieht man zum Vergleich mit dem «Herold» des Totentanzes (Abb. 3)

eine Reihe von Köpfen aus Tafeln von Witz heran (wobei marr sich an jene zei halten hat,
bei denen nicht spätere Retouchen die ursprüngliche Faktur verändert haben), so fallen
merkwürdig übereinstimmende Elemente in Bau und Formung der Gesichter auf (Abb. 2) :

Die keibische Modellierung, welche das Gesicht als Fläche behandelt und diese Fläche mit
einer Kante an die Wange stoßen läßt. Die dreieckige Gesichtsform. Die lange, gerade
Nase mit dem flachen Rücken. Die Art, wie der Augenbogen ohne Unterbruch in die
Nasenlinie übergeht. Die Abdrehung der Nase, die wie leicht zur Seite geklappt atissieht.
Die kugeligen Augen, die gleichsam aus cincin Haiitschlitz hervorquellen. Das Verhältnis
der relativ kleinen Gesichter (mit niedriger Stirn) zu einer mächtigen Kopfbedeckung.

Was beim Vergleich mit dem Salomo des Heilspiegelaltars besonders deutlich zutage
tritt, ist auch bei weiteren Köpfen dieses und anderer Altäre von Witz zu beobachten

(Ântipater, Abisai, Königin von Saba, Magdalena, Hl. Anna). - Eine weitere Eigentümlichkeit

des «Heroldes», daß die Horizontalachsen der beiden Augen nicht in einer Linie
liegen, sondern gegeneinander verschoben sind, kommt oft bei Witz vor (zum Beispiel
Bartholomäus, Anna, Ahasvérus, Esther [Abb. 8], Verkündigungs-Maria).

Schließlich erfordert die Lichtführung besondere Aufmerksamkeit. Normalerweise

pflegt das Licht von links ins Bild geführt zei werden, da sonst die malende rechte Hand
selbst einen Schatten auf die Arbeit werfen würde. Bei Witz aber, der ein Linkshänder war,
fällt das Licht stets von rechts ein. Und genau das gleiche ist der Fall bei den beiden

Totentanz-Fragmenten (deutlich sichtbar beim «Herold»); auch diese Figuren sind von
einem Linkshänder gemalt worden.

Wenn trotzdem etwas an dem Kopf des «Herolds» nicht mit den Gestalten von Witz
zusammenklingen möchte, dann ist es der Eindruck spontaner Menschlichkeit, der da-
deirch entsteht, daß dieses Gesicht uns direkt anblickt. Die Figeiren von Witz haben sonst

etwas beinahe Puppenhaft-Hölzernes, und es gibt keine, die den Betrachter so unmittelbar

ins Auge faßt12. Wenn im 15. Jh. eine Person in dieser Weise aus dem Bild schaut,
dann handelt es sich in der Regel um ein Selbstporträt. Damit soll allerdings keineswegs

behauptet werden, wir sähen im «Herold» den Maler des Totentanzes vor uns.

Nicht in den Rahmen einserer Vorstellung des Stiles von Witz scheinen Komposition
und Pondération der Totentanz-Gruppen zei passen. Die Beweglichkeit der Figuren und
die Bewegtheit ihrer Zuordnung zueinander widersprechen dem gewohnten Bild statuarischer

Feierlichkeit bei Witz. Nun hat aber die Restauriereing ergeben, wie sehr spätere
Übermalungen die Bilder und gerade die Streikten' der Figeiren verändert haben. Der mit
schräg gelegtem Kopf zu Boden blickende «Herold» (Abb. 1), dessen ganze Gestalt
Büchel überliefert, muß, das zeigt jetzt die originale Kopfhaltung (Abb. 3), ursprünglich
sehr viel axialer ponderiert gewesen sein. Wenn wir eine Ahnung von der originalen
Komposition erlangen wollen, müssen wir daher auf den Klingentaler Totentanz zurückgreifen,

da dieser die Prediger-Bilder kurz nach ihrer Entstehung kopiert hat, also noch

vor den störenden Übermalungen13. In der Tat fällt beim Klingental der wesentlich
steifere und statuarischere Charakter der Figuren auf.

138



• i Jim

PR

fi"
i

Abb. 8. Konrad Witz (um 1400-1444/47): Esther. Ausschnitt aus «Esther vor Ahasver» vom
Heilspiegelaltar, öffentliche Kunstsammlung Basel. - Abb. 9. Der «Herzog» aus dem Basier Klingental-
Totentanz. Ausschnitt aus der Aquarellkopie von Emanuel Büchel, 1767. Kupfersrichkabinett der

öffentlichen Kunstsammlung Basel

Wenn im übermalten Zustand der Prediger-Bilder der Tod hüpft (Spielmann), springt
(Schelltheiß) oder Fußtritte aeisteilt (Ritter), so steht oder schreitet er im Klingental, und

Analoges gilt auch für die menschlichen Figetren. Die «Heidin» beispielsweise, die in der
überlieferten Fassung des Prediger-Zyklers dem Tod nachläuft, steht im Klingental gleich
einer Statue da (Abb. 7 eind 6). - Vom Klingental her gesehen, werden auch in der

Komposition der Figuren Verwandtschaften zu Witz'schen Gestalten erkennbar. Gerade
die «Heidin» (Abb. 6) steht der Sibylle auf der Augustus-Tafel von Witz (Abb. 5) sehr

nahe ; beide sind in gleicher Weise hochgegürtet, und ihre Haltung zeigt das gleiche Zu-
rücklehnen und die marionettenhaft erhobenen Hände. Ähnliche Beziehungen bestehen

noch bei weiteren Figuren14. Ein Charakteristikum beim Klingental ist ferner das leichte
In-die-Knie-Sinken vieler Figuren: sie scheinen halb zu stehen, halb zu sitzen15, und
dieses Motiv fällt auch bei Witz'schen Gestalten aerf16 (Abb. 9 emd 8).

Auf dem Umweg über die Klingentaler Bilder kommt man so für das Prediger-Urbild
aerch vom Kompositionellcn her näher zu Witz, als man nach den Prediger-Fragmenten
in ihrem bisherigen Zustand vermuten durfte, wobei immer festzuhalten ist, daß das

Klingental nur eine wesentlich schwächere Kopie besaß, die zudem neir durch die Hand
des figureneingewohnten Büchel überliefert ist.

139



Zusammenfassend läßt sich feststellen, daß die Fragmente des Prediger-Totentanzes in
ihrem heutigen übermalten Zeistand so weit vom Original abweichen, daß mit ihnen
keine stilistische Argumentation geführt werden kann. Das Original aber steht Witz sehr

viel näher, als sich auf Grund der übermalten Fassung ahnen ließ. Das Material, das jetzt
vorliegt, reicht indessen noch nicht aus, um die Frage nach dem Meister des Prediger-
Totentanzes abschließend beurteilen zu können. Man muß daher unbedingt wünschen,
daß die ganze Reihe der Fragmente abgedeckt wird. Erst dann wird die Frage «Witz
oder nicht Witz ?» auf einer genügend breiten Basis untersucht werden können. Aber
wie das Resultat auch aetsfallen mag: Es ist gewiß, daß Basel mit einem Schlage neunzehn

hochbedeutende Werke aus der Mitte des 15. Jhs. geschenkt bekäme, und wenn
es sich zeigen sollte, daß Konrad Witz nicht der Autor der Prediger-Bilder ist, dann hat
es eben einen zweiten Maler gleichen Ranges gegeben. Das andere monumentale Bildwerk
Basels, Holbeins Ausmalung des Großratssaales, ist bis auf kleinste Reste unwiederbringlich

verloren. Der Totentanz dagegen läßt sich zu einem gelten Teil zeirückgewinnen.
Paul-Henry Boerlin

Anmerkungen:

1 Tabelle am Schluß von Lieferung 1 bei Stephan Kozäky, Geschichte der Totentänze, 3
Lieferungen, Budapest 1936-1944.

2 S. 307 bei FIeli.mut Rosenfeld, Der mittelalterliche Totentanz, Münster/Köln 1954 (Beihefte

zum Archiv für Kulturgeschichte, Heft 3).

"Willy Rotzler, Die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten, Winterthur 1961. -
Derselbe, Drei Lebende und drei Tote, im Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, IV (1958),
Sp. 512-524.

* S. 391/92 bei Emile Mâle, L'art religieux de la fin du moyen âge en France, Paris 1908.
6 S. 401 bei Emile Mâle (Anm. 4).
• S. 3 bei Arnold Pfister, Über Tod und Totentänze, Einleitung zum Katalog 414 des

Buchantiquariates Henning Oppermann Basel, s. 1. 1928.
7 Freundliche Mitteilung von Dr. François Maurer.
8 S. 107, 109 und 112 bei Rudolf Riggenbach, Die Wandbilder des Klingentals, in: Die

Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. IV, Die Kirchen, Klöster und Kapellen, II, von François Maurer,
Basel 1961.

9 S. 138 bei Daniel Burckiiardt-Wertiikmann. Kunstgeschichtliche Basler Sagen und ihr Kern
(S. 119-140 in: Festschrift zur Eröffnung des Kunstmuseums, herausgegeben von der Öffentlichen
Kunstsammlung Basel, Basel 1936).

10 S. 137-140 bei Daniel Burckiiardt-Wertiiemann, Kunstgeschichtliche Basier Sagen und ihr Kern
(Anm. 9). F'erner S. 81-85 hei Daniel Burckiiardt-Wertiiemann, Aus der Vorgeschichte des Konrat
Witz und von den Höhepunkten seiner ersten Basler Tätigkeit, in : Zeitschrift für schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte, Bd. 5, 1943, S. 65-85.

11 S. 39/40 bei Joseph Gantner, Konrad Witz, 2. Aufl., Wien 1943.
12 Auch der hl. Bartholomäus vom Heilspiegel-Altar blickt dem Betrachter nicht so ins Auge,

sondern schaut haarscharf an ihm vorbei.
18 Einen Beweis für die ursprüngliche Übereinstimmung der beiden Zyklen liefert die Gestalt des

«Herolds»: Die Restaurierung hat links oben eine Hand zutage gefördert, die nur diejenige des Todes
sein kann (Abb, 3). Seit der durch Merian überlieferten Überarbeitung des Prediger-Bildes von 1616
hatte der Tod mit beiden Händen viel tiefer gegriffen. Im Klingental jedoch war zwar zur Zeit der
Aufnahme durch Büchel der « Herold» bereits zerstört; wir sehen aber deutlich, daß derTod den linken
Arm emporhält. Entsprechend muß auch das Prediger-Bild ausgesehen haben.

11 «Edelfrau» - Augustus; «Bischof» - David; «Edelfrau» - Christus des Genfer Altares.
15 «König», «Herzog», «Jurist». Todesfigur bei: «Kardinal», «Jungfrau», «Narr», «Blinder»,

«Türk», «Heidin», «Koch».
16 Verkündigungsengel vom Heilspiegel-Altar. Esther, Königin von Saba, Christophorus.

140


	Der Basler Prediger-Totentanz : Geschichte und erste Restaurierungsergebnisse

