
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 16 (1965)

Heft: 1

Artikel: Zwei gotische Wandbildfragmente und ihre ikonographische Deutung

Autor: Murbach, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-392873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-392873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZWEI GOTISCHE WANDBILDFRAGMENTE UND IHRE

IKONOGRAPHISCHE DEUTUNG

Mit welchem Interesse Erwin Poeschel den inhaltlichen Fragen in seinen Arbeiten

nachgegangen ist oder wie er auch im Gespräch mit Vorliebe dieses Thema anschlug,

weiß der ihm Nahestehende. In seinen Kunstdenkmälerbänden von Graubünden hat er

zudem mit dem Volkskundlichen des öftern Bekanntschaft gemacht. Auf dieses doppelspurige

Geleise führt die nachfolgende Skizze, die zugleich dem Volkstümlichen und dem

Ikonographischen verpflichtet ist. Eine generelle Unterscheidung zwischen den

zyklischen Darstellungen und den Einzelmotiven in der Wandmalerei des Mittelalters zeigt,
daß die letzteren sowohl formal wie inhaltlich eine viel freiere Gestaltung gestatten.
Neben den ornamental umrahmten und durch traditionelle Kompositionsschemata

festgelegten Szenen aus dem Leben Christi gibt es z. B. ganz spontan auftretend Abwandlungen

etwa des Erbärmdebildes in der Gestalt des Feiertagschristus1. Lokale oder

persönliche Erfindungen in der Auswahl der Handwerkzeuge lassen schwerlich einen Proto-

typvis für dieses Motiv namhaft machen.

Einen noch größeren Spielraum in dieser Beziehung weist eine mittelalterliche
Märchen- und Sagenerzählung auf, die unter dem Stichwort «der Teufel in der Kirche»
oder das «Sündenregister auf der Kuhhaut» bekannt ist. Bis in unsere Zeit hat sich dieses

volkstümliche Motiv unter der sprichwörtlichen Bezeichnung «es geht auf keine Kuhhaut»
erhalten. Ohne den Zuschuß jenes entscheidenden religiösen Gehaltes hätte sich dieses

Bildthema jedoch nie an die Innenwand einer Kirche verirren können. Heute
weitgehend seines früheren christlichen Schwerpunktes beraubt, gehörte es in der Gotik, wie
die vielen schriftlichen Dokumente verraten, zur Exempelliteratur in der Art der Predigt-
märlein. Diesem Schrifttum nachgegangen zu sein, ist das Verdienst des Basler
Volkskundlers Robert Wildhaber2. Das durch einige bildliche Belege aus der Kunstgeschichte
illustrierte Referat bestätigte den ersten Eindruck, daß es sich bei den beiden bisher

unbekannten oder mißverstandenen Wandgemälderesten in den Kirchen auf der Ufenau
vind in Erlenbach im Simmental um Mahnbilder des Sündenregisters handelt. Soweit es

notwendig ist, soll auf das sorgfältig avisgebreitete Textmaterial hingewiesen werden, das

Wildhaber in seiner Arbeit zusammengestellt hat. Es zeigt die bis in die Frühzeit des

Christentums zeitlich zurückgehende Herkunft und auch die weitgespannte geographische

Verbreitung dieser Erzählung. Das Grvindthema bildet die Aufzeichnung der Sünden

durch den Teufel, von welchem Hach3 glaubt, die älteste Erwähnung in einer Rede

gefunden zu haben, die der Bischof von Kyzikos kurz vor dem Konzil von Ephesus 431
in Konstantinopel hielt. Im Zusammenhang mit dem Jüngsten Gericht taucht der
Gedanke der Buchführung über das Leben des Menschen immer wieder auf, so in der
Offenbarung Johannes 20,12 oder in Thomas von Celanos Dies irac: «liber scriptus
proferetur in qvto totum continetum unde mundus indirectur.» Daß nicht nur Gott,
sondern ebenfalls der Teufel selbst auf seiner Jagd nach den Seelen als Schreiber tätig ist,

entspricht durchaus der Angstvorstellting des mittelalterlichen Menschen. Unter
anderem führt Wildhaber, um ein konkretes Muster anzuführen, aus dem frühen 13.Jh. die
Sermones vulgares des Jacques de Vitry auf, wo ein Priester während des Gottesdienstes
einen Teufel beobachtet, der auf ein Pergament alle Schwätzer in der Kirche aufschreibt.

23



-.:

m

V

g ¦¦im m i ¦¦;

I

r-'

P^
«•*

j *.-

i!f JM

>Mc3N>,

Ufenau, Kirche St. Peter und Paul. Bildfragment
an der Nordwand. Anfang 14. Jh.

Erlenbach i. S., Pfarrkirche. Bildfragment
an der Südwand. 2. Hälfte 14. Jh.

Da das Blatt nicht ausreicht, zerrt der Satangeselle es mit den Zähnen auseinander. Der
vielen Bereicherungen und Abwandlungen (es werden auch die Schläfer notiert, das

Gespräch selbst usw.) oder Vereinfachungen mviß man sich bewvtßt sein, will man innerhalb

der darstellenden Künste wie Graphik, Wandmalerei und Plastik den Kern der

Erzählung erkennen. Daß gerade im 14. und 15.Jh. die handschriftlichen und damit
selbstverständlich auch die bildmäßigen Wiedergaben dieser Teufelsgeschichte sich häufen,

bestätigen viele Exempel aus unserer Gegend. So wird in einem Schrotblatt um 1500

(Abb. S. 27) wahrscheinlich aus Straßburg4, und im Exempelbuch des Ritters vom Thvirn5,
erschienen bei Michael Furter 1493 in Basel, dieses Thema gestaltet. Die zugehörige
erklärende Schrift ordnet sich ganz dem Bild unter. Ins optisch Monumentale
hinübergewechselt hat das wohl bekannteste Gemälde mit der «Kuhhaut», das sich an der Nordwand

gegen die Nebenapsis in der Georgskirche von Oberzell befindet8. Vier Teufel
ziehen eine Kuhhaut an allen Enden aviseinander, während ein kleiner Beelzebub auf
dem Leder selbst sitzt. Er bemüht sich, das Geschwätz der oberhalb des Tierfells in

Flalbfigvrren sichtbaren Frauen aufzuschreiben, wobei die beigefügte Hängelampe
verraten soll, daß sich die Szene in der Kirche abspielt. Das einzige avif schweizerischem

Boden bisher gefundene Wandbild kommt im Kanton Aargau vor. In der Kirche von
Leutwil7 begnügt sich der Maler, die beiden mit den Händen gestikulierenden Weiber
und über ihnen den geflügelten Teufel darzustellen, was durchaus genügt, dieses Gemälde

-1



©*
sK

V1
5*~

&/

/<,.

ï ' vT

mY

%
-^ 'iHil'""tiV mil WHMÉiaMJliilfiir^ln n

Schrotblatt, Ausschnitt aus Abb. S. 27.

Um 1490

Lcutwil AC, Pfarrkirche. Wandbild
an der Südmauer des Schiffes. 15. Jh.

unserem Themenkreis einzuordnen. Diese im Aufbau ähnliche Dreiergruppe erscheint

in-nitten djr figurenreichen Bühne des Schrottblattes. Im Innern einer Kirche begegnen
sich dort verschiedene Menschen, welche in der Hauptsache den anwesenden Teufeln
Anlaß für ihre Eintragungen in das Sündenregister geben. Die Datierung der Leutwiler
Fresken in die erste Hälfte des 15.Jhs. scheint uns der teigig-weichen Gewandformen

wegen gegeben.
Daß auch in den nordischen Ländern der Teufel und die beiden Schwätzerinnen in

der Kirche als geläufiges Svrjet vorkommen, beweisen dortige Beispiele ebenfalls in der

spätgotischen Wandmalerei. Den freundlichen Hinweis verdanke ich Professor Armin
Tuulse, Stockholm. In «Kultur Historisk Leksikon for Nordisk Middel Alder», III Date-
ring - Epiphania, Kopenhagen 1958, unter dem Stichwort Teufel (Djaevel, Ikon. S. 134)
ist ein Wandstück an einem Gewölbe mit zwei gestikulierenden Frauen und einem
schreibenden Teufel abgebildet.

Um nun zu den beiden Beispielen unserer Abhandlung überzugehen, nehmen wir
jenes Bild voraus, das sich leichter entziffern läßt. Die nach Birchler8 aus dem 13.Jh.
stammenden und vor Jahren freigelegten Ausmalungen in der Kirche St. Peter und Paul auf
der Ufenau haben die Apostelmartyrien zvim Gegenstand. Die kaum sichtbaren Friese an
der Nordwand des Schiffes sind später teilweise übermalt worden. Ein solches Fragment
kam in der Mitte der Wand zum Vorschein. Erkennbar sind ein Teufel mit Schriftrolle

25



und Partien von zwei Frauen. Man glaubt zwei Edelfräulein aus der Manessischen Handschrift

vor sich zu haben, denn ihre adelige Herkunft lässt sich am hermelinbesetzten
Innenteil des Mantels ablesen. Die links stehende Frau ist bis auf das Gesicht erhalten
geblieben, während die neben ihr stehende Dame bloß anhand des Mantelrestes identifiziert

werden kann. Würde man annehmen, daß beide Frauen einen Heiligenschein
tragen, dann hätte man es mit der Heimsuchungsgruppe zu tun. Diese Deutung ist aber
unwahrscheinlich, weil zu den beiden Personen der von links auf sie zvischreitende Teufel
gehört. Dies wird auch dadurch bestätigt, daß er, der gleichen Farbschicht angehörend,
mit der erhobenen Linken auf die Schwatzbasen hinweist. Die Schriftrolle in seiner
Rechten ist mit wahllos aneinandergereihten Buchstaben versehen, so daß angenommen
werden darf, er habe das Gespräch bereits aufgezeichnet. Der Vogelkopf und die Form
der Flügel des Teufels entsprechen wie die vorher charakterisierten Gewanddetails der
Frauen den Stileigenheiten des beginnenden 14.Jhs. Da jede einrahmende Ornamentierung

fehlt, geht die formale Isolierung parallel mit der inhaltlichen, d. h. es handelt sich

hier um ein an gut sichtbarer Stelle angebrachtes Mahnbild, das im Figürlichen die

Größenordnung der schichtmäßig darunter liegenden Gestalten der Apostelzone sprengt.
Die keulenschwingende Figvir mit dem Raben, rechts unterhalb unserer Grvippe vind

figurai größer, dürfte von Birchler richtig als ein Teil der Meinrad-Legende gedeutet
worden sein.

Das zweite Beispiel ist im Berner Oberland im Simmental beheimatet, und zwar in
der freskenreichen Landkirche von Erlenbach11. Der Gemälderest, um den es hier geht,
verdankt sein Überleben ebenfalls einer 1962 unternommenen Restaurierung (Abb. S. 24).
Das Fragment an der Südwand des Schiffes seitlich des monumentalen Christophorus aus

der Zeit um 1300 in der Nähe der heutigen vind der früheren Kanzel ist maßstäblich
bescheidener als das Ufenauer Bild: zwei Frauen sitzen einander gegenüber, die eine

ganz vorhanden, die andere stark beschädigt. Darunter befindet sich ein rechteckiges

Tafelstück mit einigen Buchstaben, die verstreut auf der Fläche verteilt sind. Lesbar sind

ein R oder P, ein A und ein G. Ein sprachlicher Zusammenhang läßt sich nicht
feststellen, zumal ja auch keine durchgehende Zeile ersichtlich ist. Sieht man sich die

Umgebung der beiden Frauen näher an, so entdeckt man links oben bei der vollständig
erhaltenen Figvir ein Bein oder einen Arm in schwarzer Farbe. Letzteres dürfte eher der

Fall sein, da nämlich auch der Raum zwischen den beiden Gestalten die gleiche Farbe

aufweist: so läßt sich denken, daß ein großer Teufel hinter ihnen steht und mit beiden

Pranken die Frauen umfaßt (vgl. Schrotblatt). Und ein weiteres Detail ließe auf eine

Teufelsfigur schließen, der spinnen- oder krebsförmige Umriß unmittelbar über der

Schrifttafel. Aber selbst wenn kein Teufel eindeutig erkennbar ist, dürfte die Szenerie

ohne weiteres als ein Beitrag zum Sündenregister verstanden werden. Der etwas primitive

Stilcharakter, der in der bäurisch anmutenden Vollfigur zum Ausdruck kommt,
erschwert die zeitliche Einordnung. Die zweite Hälfte des 14.Jhs. scheint am naheliegendsten.

Beim stark reduzierten Bestand mittelalterlicher Wandmalerei, wie er uns überliefert

ist, darf anhand dieser beiden Funde mit dem Thema des Sündenregisters angenommen
werden, es habe in der späten Gotik nicht an einer weiten Verbreitung dieses Paradestückes

mit dem Teufel in der Kirche gefehlt. Ernst Murbach

26



*&%

rD ycriv

m?r/3 yyZJETSI

3E3

11 113

il:feï
K 'ïi"«* «/Il ran?

YZ/i ^%ä

B»%^ r̂x'i

^S«SK5

*"><

ë
1

K

<//

as*

m
•¦

•

3nttmmarwuoi PHi'ïTiînÜ1SÜ

on»*' tr mAmt+a&^HSH wœwmts

Schrotblatt des «Meisters mit dem Maschenhintergrund». Wohl aus Straßburg. Um 1490

2 7



Reichenau, Oberarli. Das Sündenregister. Wandgemälde an der Nordwand.
Anfang 14. Jh.

1 Robert Wildhaber, Der «Feiertagschristus» als ikonographischer Ausdruck der Sonntagsheiligung.

In ZAK 1956, S. 1. Dieser Beitrag ist ein Beweis für die enge Beziehung zwischen der

kunstgeschichtlichen und der volkskundlichen Wissenschaft.

2 Robert Wildhaber, Das Sündenregister auf der Kuhhaut. Beiträge zur vergleichenden
Erzählforschung. Herausgegeben von Kurt Ranke, Helsinki 1955. F. F. Communications Nr. 163.

3T1i.Hach, Das «Sündenregister». In: Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit, N.F., 28

(i88i),S.35.
1 F. Lippmann, Kupferstiche und Flolzschnitte in Nachbildungen, Mappe IV, Berlin 1892, Nr.31.

Aus der Überfülle der Kirchenbesucher läßt sich die Zweiergruppe der Schwatzbasen mit dem Teufel
mit Leichtigkeit isolieren. Übrigens steht das ganze Blatt im Zeichen der Entheiligung des

Gotteshauses: Vertreibung der Händler (im Hintergrund).
5 Der Ritter vom Thtirn, Basel 1493, bei Michael Furter. Nachwort von Kurt Pfister, München

1922, S. 13.

6 J.Sauer, Die Monumentalmalcrei der Reichenau. In: «Kultur der Abtei Reichenau», 2.Halb¬

band, München 1925, S. 935.
7 Michael Stettler, Kdm. Aargau I, Basel 1947, S. 205 und Abb. 152.

s Linus Birchler, Die Ufenau und ihr gallorömischer Tempel. NZZ Sonntagsausgabe vom 9.
November 1958, Nr. 3277.

9 Ernst von Känel, Kirche Erlenbach im Simmcntal. Schweizerische Kunstführer, herausgegeben

von der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte, Juli 1963.

:¦<¦


	Zwei gotische Wandbildfragmente und ihre ikonographische Deutung

