
Zeitschrift: Unsere Kunstdenkmäler : Mitteilungsblatt für die Mitglieder der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte = Nos monuments
d’art et d’histoire : bulletin destiné aux membres de la Société d’Histoire
de l’Art en Suisse = I nostri monumenti storici : bollettino per i membri
della Società di Storia dell’Arte in Svizzera

Herausgeber: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

Band: 15 (1964)

Heft: 4

Artikel: Über den Buchschmuck der Engadiner Musikhandschriften und die
Gesangskultur im Oberengadin

Autor: Jenny, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-392867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-392867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1718 Stoß (Schwyz)

1720 St. Gallen, Hl.-Geist-Spital (jetzt Historisches Museum)
Peter Ernst (II) (1701-1762)

1720 Martinsberg-Oberwangen (Thurgau)
[1723 Flums (St. Gallen)]
1724 St. Wolfgang in Haggen (St. Gallen)
[1725 Neukirch a.d.Thur (Thurgau)]
[1732 Sommeri (Thurgau)]
1743 Bischofszell (Thurgau), Zeitglockenturm (2)

[1745 Uttwil (Thurgau)]
[1746 Roggwil (Thurgau) (2)]
1746 Grub (Appenzell) aus Roggwil
1754 Arbon (Thurgau), Johanneskapelle
1756 St. Gallen, Altes Rathaus (jetzt Leonhardstraße 15)

[1764? Erlen (Thurgau) (3)]
[1704? (1764?) Keßwil (Thurgau)]

Johann Melchior Ernst 1702—1782, ab 1724 in Memmingen)

1723 Wigoltingen (Thurgau)
Peter Ernst (II) und Johann Melchior Ernst

1724 Wil, seit 1725 Kloster Fischingen (Thurgau)
[1727 Neukirch-Egnach (Thurgau)]
[1731/1733 St.Gallen, St.Mangen (4)]

Peter Ernst (II) und Johann Heinrich Ernst (1739-1787)
[1762 Arbon (Thurgau) (2)]

Franz Leopold Neumeyer (1787-1805 in Lindau nachweisbar)

1794 Uttwil (Thurgau)
[1805 St.Gallen, St.Mangen]

Die Archivalien für die biographischen Angaben stammen aus den Stadtarchiven in Biberach, Ulm,
Kempten und Lindau und sind publiziert im Deutschen Glockenatlas, Württemberg und Hohen-
zollern, bzw. in dem im Druck befindlichen Atlas für Bayerisch-Schwaben. Das Verzeichnis stützt
sich u. a. auf die schweizerischen Kunstdenkmälerbände sowie auf Material und Auskünfte der Inven-
tarisationsämter.

ÜBER DEN BUCHSCHMUCK DER ENGADINER MUSIKHANDSCHRIFTEN
UND DIE GESANGSKULTUR IM OBERENGADIN

«Una cuorta forma da cantaer» nennt sich die mit farbigem Titelblatt ausgestattete
Zuozer Musikhandschrift, welche 1745 niedergeschrieben wurde von der «Honorata et

prudainta Iuvna Jungfrauv Maritta a Planta» (Sig. A 208), ein heimatkünstlerisch
wertvolles Engadiner Stimmbuch, zu dem ein gleichartiges handschriftliches Dokument von
1742 überliefert ist, aufgezeichnet von Batrumieu i Vedrosi. Vedrosis Stimmbuch ist
weniger farbig, zurückhaltender in der Abstimmung der Farbtöne des Titelblattes und
hinsichtlich des Inhaltsverzeichnisses und der Notenzeilen von großer Sorgfalt und

209



Schönheit (Sig. A 30/STAGR). Im Stimmbuch von Jungfer Maritta Planta fehlt das

Inhaltsverzeichnis, ebenso ist der künstlerischen Gestaltung der Notensätze geringere
Aufmerksamkeit geschenkt.

Die strenge, einfache Schönheit der buntausgemalten Titelseiten ist niemals vergleichbar

mit der Buchkunst der illustrierten mittelalterlichen Prachthandschriften. Ebensowenig

lassen sich die Engadiner Stimmbücher vergleichen mit den herrlichen Stunden-
büchern jener Zeit, die sich durch Anmut und Einfallsreichtum auszeichnen, oder mit
den schweizerischen Bilderchroniken.

Damit steht fest, daß die schmückende Hand, welche die Titelseiten und zuweilen auch
die Notenblätter der Engadiner Musikhandschriften bemalte, eigener, bodenständiger
Intention gehorchte. Auch im altern Handschriftenbestand des Staatsarchivs Graubünden
findet sich nichts Verwandtes und nichts Vergleichbares. Indessen fällt es nicht schwer,
die Vorbilder für die stilisierten Blumen und Blätter, das ornamentale Rankenwerk für
Blütenkelche, Randverzierungen, Muscheln und ausgeschmückte Medaillons
beizubringen; denn die Eigenart des Buchschmuckes der Engadiner Musikhandschriften
entspricht jener der Sgraffito-Kunst im Engadin und hat daher deren Formensprache in
farbiger Nachbildung übernommen. Tor- und Fensterbogen, Bekrönungen, Pilaster-

bänder, Blumen, Rosetten, Umrahmungen, Pflanzen- und Schlingbänder, wie sie für
Inschrifttafeln in Guarda an Sgraffito-Fassaden bis 1646 nachgewiesen sind, lieferten
das schmückende Element, wobei selbst die klare Schönheit und Einfachheit der Schrift

von den Tafeln der Sgraffito-Fassaden in den Text der Titelblätter der Musikhandschriften

übernommen wurde.
Dies war nur daher möglich, weil sich im Engadin seit Generationen ein ungewöhnlich

feines Empfinden für die Einordnung der Sgraffito-Dekorationen in die bauliche

Gesamterscheinung der Häuser ausgebildet hatte, weshalb das aus dem Süden stammende

Verfahren dermaßen den Bedürfnissen des Engadins zugeordnet wurde, daß man nach
Hans Urbach, einem Kenner der Sgraffito-Technik, «ohne Bedenken von einer

bodenständigen und wahrhaft volkstümlichen Kunst reden kann». Dies trifft jedenfalls auch

für den Buchschmuck der Engadiner Musikhandschriften zu. Wie in der dekorativen
Kunst der Fassadengestaltung, wurde auch beim Buchschmuck bewußt jeder plastische
Eindruck vermieden, aus der Einsicht heraus, daß Sgraffito eine Flächenkunst ist. Damit
gelang es, auch im Notenheft jenen eigenartigen Zauber der schleierhaften, fast

durchsichtigen Flachornamente des Sgraffitos zu erhalten, was vor allem dem Stimmbuch
Vedrosis einen besondern Reiz verleiht, weil statt der verschiedenartigen Ausmalung der

Zwischenflächen, die Maritta Plantas Titelseite kennzeichnet (A 208), lediglich der
Raum zwischen den Ornamenten mit leichten Parallel- und Kreuzschraffuren in
verschiedener, durchscheinend gehaltener Tönung belegt wurde (A 30).

Ein knapper Hinweis auf die große historische Tradition der kirchlichen Musikpflege
im Engadin kann zeigen, wie sehr die beiden Engadiner Stimmbücher aus der Kunst
und Kultur des Tales genährt sind. Bekanntlich hat der evangelische Theologe Ambro-
sius Lobwasser (1515-1585) mit Erfolg versucht, die Melodien des Psalters von Marot
und Beza seinen deutschen Glaubensgenossen durch eine Übersetzung zugänglich zu
machen, die 1573 in Leipzig erschien, bis ins 18.Jh. maßgebend blieb und trotz der

sprachlichen und theologischen Mängel über sechzig Auflagen erfahren hat. Während



n fc^»
k>

LllOK "*NA«s?

vD G L\
¦ -.-•

A TJ.\t ER 1(>"C

K\n

ne

U RITTA LANTA
9C
uh
$*&

i
Titelseite des Engadiner Stimmbuches von Maritta Planta, Zuoz, 1745. Staatsarchiv Graubünden,

Chur. Sig. A 208, Rätoromanischer Handschriftenband

der Lobwassei'sche Psalter in Conters und in Jenaz im Prättigau deutsch gesungen wurde,
erklang er im Engadin in ladinischer Sprache, worüber z.B. die wertvolle Chronik von
Landammann Daniel Jost aus Conters, Konrad Michels Liederbüchlein und Nicolin
Sererhards «Einfalte Delineation» erzählen.

Aus der Zeit des Pfarrers Johannes Coatz (1732-1772) vermittelt Ferdinand Sprecher
anhand der Chronik von Daniel Jost über den Gesang der Lobwasserschen Psalmen in
Conters im Prättigau folgende interessante Notiz: «Anno 1735, den ig.Januarius,
habend wir in der Kirchen die Lobwasserischen Psalmen von Anfang anfangen singen;
sind willens, selbige der Ordnung nach zu vollenden mit Gottes Beystand. Die 150
Lobwasserischen Psalmen samt dem Passion habend ohngefähr 1386 Gsatz (Sätze), möchten

ohngefähr in sechs Jahren und sechs Sonntagen vollendet warden, ausgenommen man
singe an mehr Sonntagen als an den Festen der Festgesänger.» Neun Jahre später meldet
dieselbe Chronik: «Anno 1744, den 22.Aprellen, habend wir die Lobwasserischen 150
Psalmen zum End gesungen, ist also verflossen sit der Zeyt, daß wir sie anfangen zu
singen habend, neun (9) Jahr und 94 Tag,» was für die tiefe Verwurzelung dieses Lieder-

gutes im Volke ein lebendiges Zeugnis sein dürfte.
Diese Verbundenheit des Volkes mit dem Psalter von Ambrosius Lobwasser wird

aber auch bekräftigt durch das schöne Lrederbüchlein aus dem Handschriftennachlaß



Konrad Michels von Buchen (i 726-1805), dessen kulturgeschichtliche und volkskundliche

Bedeutung im Bünclner Jahrbuch 1962 gewürdigt werden konnte. Konrad Michels
Liederbuch mit Notensatz (Msc. B 711, Staatsarchiv Graubünden), das 1763 abgeschlossen

wurde, enthält neben vielen geistlichen Liedern und Chorälen jener Zeit auch Volkslieder

aus dem Prättigau, Gebete, Sprüche und alte Singweisen, wobei der Schluß des

Liederbuches hinweist auf die «Ordinaire Christlich-geistreiche und wohl Löbliche
Kirchen Gesänger so Jetziger Zeit zu Jenatz, Vor und Nach der Predig, Nach den
Psalmen gesungen werden bey der Orgel.» Durch das Liederbuch Michels von Buchen
ist demnach für die Gemeinde Jenaz nicht nur das Vorhandensein einer brauchbaren

Kirchenorgel und der geregelte sonntägliche Organistendienst, sondern auch eine

gepflegte kirchliche Gesangskultur nachgewiesen, die sich darin spiegelt, daß Michel es

nicht unterlassen hat, seinen Liederaufzeichnungen die verschiedenen Weisen der Bässe

beizufügen. Die kirchliche Gesangskultur von Jenaz, welche in der musikhistorischen und
heimatkundlichen Literatur Graubündens nicht gewürdigt und bekannt ist, entspricht
durchaus jener, die Daniel Jost in seiner Chronik über den Lobwasserschen Psalmengesang

im Prättigauer Dorfe Conters überliefert hat.
Wie das vornehme Liederbüchlein Konrad Michels von Buchen oder die Conterser

Chronik von Daniel Jost, bekräftigen nun aber auch die Notenhandschriften des Enga-
dins aus dem 18.Jh., daß die Pflege des kirchlichen Gesanges in den stillen Dörfern des

rätischen Berglandes einer jahrhundertealten Überlieferung folgte und frommer,
tiefverwurzelter Gesangsfreudigkeit im Volke entspricht, was Nicolin Sererhard in seiner

«Einfalte Delineation» köstlich mitzuteilen weiß: «Zu Zuz (Zuoz im Engadin) findet
sich das rahreste Kirchen Gesang im ganzen Land, ja in vielen Ländern. Ein Zuzer
Schulmeister hatte diese rare Singkunst von den Musicanten des Prinzen von Oranien
in Holland erlehrnet und in seinem Vaterland schon vor ziemlich vielen Jahren durch
Hilf der Herren Planta als Liebhabern der Music, die das gemeine Volk darzu mit allem
Fleiß angetrieben, endlich in Übung bringen können. Der ganze Lobwasserische Psalter
ist nur in 24 besondere Melodeyen gebracht, nrit denen sie alterniren; die ganze Singer-
Gesellschaft ist in sieben Chören abgetheilt, jeder Chor singt nur wenig Worte, der
folgende empfacht dessen Stimm in der Eyl, da indessen der erstere pausiert, und allso

circulieren sie, und wechseln immer mit einandern ab auf die seltsammste Weiß, bis das

Gesang vollendet ist. Hab mich auf dem Synodo zu Zuz über die Raritaet dieser Music
und über die Fertigkeit der Singern beyderley Geschlechts nicht wenig verwundern
müssen, und darbey gedacht: omnia conandi docilis solertia vincit, auch zugleich, wie
noch weit herrlicher die Chören der himmlischen Musicanten seyn werden.» (Ausgabe

1944, S. 106/Msc. B 40, STAGR.)
Neben Nicolin Sererhard rühmt auch Heinrich Bansi in seinen «Fragmenten zur

Kulturgeschichte des Oberengadins» den Zuozer Kirchengesang. Der Gelehrte teilt die

Auffassung Sererhards, daß dieser kunstvolle Gesang durch die Planta, Schucan und
andere nach holländischen Psalmenmelodien eingeführt worden sei. Jedenfalls entspricht
die Engadiner Gesangskunst jener reichen Blüte bündnerischer Volkskultur, wie sie für
das Geistesleben der Rätoromanen im handschriftlichen Nachlaß des 17. und 18.Jhs. und
im Monumentalwerk der Rätoromanischen «Chrestomathie» von Caspar Decurtins
überliefert ist. Ähnlich wie die Stimmbücher des Gemeindearchivs in Zuoz mit den Auf-

212



Schriften Cantus Primus, Altus, Tenor, Bassus, Quintus und Sextus für den mehrstimmigen
Kirchengesang, der ohne Orgelbegleitung gesungen wurde und die Gemeinde weit-
herum berühmt machte, bilden auch die in Chur archivierten Stimmbücher der Sänger
Kostbarkeiten der kirchlichen Gesangskultur des Engadins. Aus den im Zuozer
Gemeindearchiv erhaltenen Musikwerken, welche Balthasar v. Planta nach einer Eintragung
1707 in Amsterdam erworben haben soll, bestätigt sich der Hinweis von Nicolin Sererhard.

Neben vier- bis achtstimmigen Psalmen des Niederländers Jean Pierre Sweelinck,
dem fünfstimmigen Madrigale von Claudio Monteverdi und jenem von Luca Marenzio
enthalten die Liederbände Werke von Cornelius Padbrué und Pietro Philippo Inglese,
die ebenfalls in Amsterdam zwischen 1615 und 1641 erschienen sind. Die vorgenannten
Komponisten haben im Reiche der Musikgeschichte Namen von Klang und Ansehen,
besonders Sweelinck und Monteverdi. Auch Luca Marenzio von Coccaglio bei Brescia

(1550/60-1599) war einer der hervorragendsten Komponisten der Madrigalmusik,
Pietro Philippo Inglese ein bedeutender Orgelmeister aus England.

Außer diesen Musikwerken und den Psalmen Sweelincks enthalten die Zuozer Stimmbücher

die verbreiteten Lieder von Bachofen, Crüger, Schmidlin, Simmler, auch solche

von Beria und Jean Baptista Lully. Überdies erscheint Pfarrer Andrea Schucan von
Zuoz (gest. 1758) als Komponist verschiedener Lieder und Tonsätze und ist damit ein

bünclnerischer Vorläufer im Reich der Töne — ein Reich, das in Graubünden, ähnlich
wie jenes der Baukultur, von Süden und Norden, von italienischen, deutschen und
niederländischen Meistern der Musik beeinflußt wurde. Deshalb sind die Musikbände im
Gemeindearchiv Zuoz und die zahlreichen Stimmbücher und Liederbände aus dem

Oberengadin im bündnerischen Staatsarchiv eine eindrückliche Dokumentation dafür,
daß sich der Rätoromane auch in der Musik - schöpfend aus fremden und eigenen Quellen

und getragen durch die bodenständige Kraft und den ausgeprägten Charakter des

bündnerischen Bergvolkes - eine eigene Tonwelt, eine eigene Musikkultur und Kunstform

zu schaffen wußte, die in Barblans Liedern und dessen Calvenmusik, in den Liedern

von Cantrcnr und Tumasch Dolf, in jenen von Erni und vielen andern Bündner
Komponisten bleibende Gestalt und bleibenden Ausdruck gefunden hat.

Die geistige Schulung dafür bildete außer dem Messegesang die bewußte Pflege kirchlicher

Musik, wie sie in Conters, Jenaz und in Zuoz überliefert ist. Der Reichtum an

handschriftlichen Musikwerken, Lieder- und Stimmbüchern aus dem Engadin, wie er
im Handschriftenbestand aus ehemaligem Privatbesitz überliefert ist, vermittelt in
ähnlicher Weise wie das Monumentalwerk der «Rätoromanischen Chrestomathie» von
Caspar Decurtins einen tiefen Einblick in das Kultur- und Geistesleben der Rätoromanen.
Dabei ist zu beachten, daß die Musikhandschriften fast ausnahmslos dem geschlossenen

Kreis der Oberengadiner Gemeinden zugehören, die es ablehnten, nach der Orgel zu
singen. Als Generalmajor Albert Dietegen v. Planta Ende des 18.Jhs. den Zuozern eine

Kirchenorgel schenken wollte, wurde das Geschenk zurückgewiesen mit der Begründung,
daß der Psalmengesang dadurch Schaden erleide.

Wie Bundi in seiner Studie über den «Kirchengesang in der Engadiner Gemeinde

Zuoz» nachweist (Schweiz. Musikzeitung 1907, Nr. 34-36), verpflichten bereits die

Zuozer Gemeindestatuten von 1666 die Kirchgänger unter Bußandrohung zur Beteiligung
am Kirchengesang. Jeder hatte sein Psalmenbuch mitzunehmen und niemand durfte

213



vor Beendigung des Psalmengesanges die Kirche verlassen, eine Bestimmung, die 1670

erneut bestätigt worden ist. Ebenso waren in Bever Kirchgang und Psalmengesang durch
Statuten geregelt, die sich selbst auf die Verteilung der Stimmen nach Geschlecht und
Alter bezogen. In Zuoz wurden die technischen Schwierigkeiten des mehrstimmigen
Kirchengesanges durch die Bildung eines besondern Kirchenchores gemeistert, der in
regelmäßiger Übung und strenger Schulung des geistlichen Gesanges nach einer Zuozer

Singordnung oder «Regula del chaunt» unterrichtet wurde, die seit 1744 als Teil der
amtlichen Gemeindeverlautbarungen ausdrücklich erwähnt und bestätigt wird. Gute

Sänger erhielten seit 1756 zu Lasten der Gemeindekasse eine «gratificaziun», welche sich

zunächst ausschließlich auf die Männer bezog, nach 1780 aber auch den Sängerinnen
zuerkannt wurde, unter gleichzeitiger Erhöhung der Sängerhonorare für fleißige und

tüchtige Mitarbeit im Psalmenchor, über die eine besondere Kommission entschied,
welche die musikalische Qualität und die Leistungen des Chores zu beurteilen und zu
beaufsichtigen hatte. Unter diesen Voraussetzungen gelang es in jahrhundertealter
Tradition dem Zuozer Kirchenchor, schwierige Chorwerke holländischer, italienischer,
französischer und englischer Meister in vielstimmiger Bearbeitung mühelos und
sorgfältig interpretiert zu singen.

Angesichts der jahrhundertealten Gesangskultur in der Gemeinde Zuoz, die im
Bereiche der übrigen Gemeinden des Oberengadins eine intensive Strahlungskraft
ausübte, ist es verständlich, wenn bei der Bearbeitung des großen Handschriftenbestandes

aus ehemaligem Privatbesitz im Staatsarchiv Graubünden, welcher durch ein umfassendes

neues Regestenwerk mit Handschriftenverzeichnrs, Personen-, Orts- und Schlagwortregister

demnächst der Wissenschaft und Forschung erschlossen wird, der Fachbearbeiter
der Musikhandschriften, Pfr. Dr. Markus Jenny, heute in Zürich, feststellte, daß die Ober-

engadiner «vom Ende des 17.Jhs. an bis ins ig.Jh hinein eine kirchliche Musikpflege
kannten, die hoch über dem Durchschnitt lag. Durch den Umstand, daß der Gesangsstoff

jener Kirchenchöre und wohl auch der häuslichen, geistlichen Singgesellschaften

weitgehend fremdsprachigen Sammlungen entnommen wurde und also die Noten
abgeschrieben und mit romanischen Texten versehen werden mußten, sind wir über das

Repertoire der Oberengadiner evangelischen Gemeinden und ihrer Chöre aufs genaueste
orientiert. Dieser seltene Umstand läßt die zum Teil kalligraphisch mit größter Sorgfalt

ausgestatteten Notenbände auch zu einer der bemerkenswertesten Besonderheiten der
romanischen Handschriftenbestände werden. Daß sie, wenn auch in bescheidenem

Maße und im wesentlichen nur von der Hand eines einzigen Tonsetzers (Andrea Schucan)
Engadiner Originalkompositionen enthalten, darf immerhin erwähnt werden.» Der
wissenschaftliche Fachbearbeiter der romanischen Musikhandschriften im bündnerischen

Staatsarchiv, dessen Dissertation der «Geschichte des deutschschweizerischen evangelischen

Gesangbuches im 16.Jh.» (Basel 1955) gewidmet ist und eine einläßliche
Darstellung von Chiampells Gesangbuch von 1562 enthält, stellt schließlich fest, daß die

Oberengadiner Musikhandschriften im Staatsarchiv «in ihrer ganzen Eigenart eines der

größten Curiosa der Churer Handschriftenbände darstellen.»

Tatsächlich dürfen die Engadiner Stimmbücher im bündnerischen Staatsarchiv, die
in großer Zahl vorliegen und auch hinsichtlich der geschmückten Exemplare teilweise der
Nachwelt erhalten sind, nicht nur musikgeschichtlich, sondern auch kultur- und kunst-

214



geschichtlich als seltsamste « Curiosa» der Handschriftenbestände aus ehemaligem Privatbesitz

bewertet werden. Das Stimmbuch Maritta Plantas (A 208) und jenes von Batru-
mieu Vedrosi (A 30) verwenden statt des geometrischen den figürlichen Formenschatz
der Engadiner Sgraffiti. Wie es dieser Kunst angemessen ist, geschieht dies in streng
stilisierter Weise. Dem scharfen Beobachter wird jedoch kaum die Beeinflussung
entgehen, welche Hans Ardüser und dessen Wandmalereien auf den Buchschmuck der

Engadiner Stimmbücher ausübten.

Obwohl die Fassaden- und Wandmalereien des Schulmeisters und Chronisten Hans
Ardüser nicht als Kunstwerke anzusprechen sind, hat der Kunsthistoriker J.R. Rahn in
seinen «Kunst- und Wanderstudien in der Schweiz» diesem Bündner Hausmaler eine

freundliche Würdigung gewidmet. Die Fassadenmalereien Ardüsers sind ein eigenartiger
Schmuck vieler bündnerischer Dörfer; sie zeichnen sich aus durch eine seltene Frische
der Farben, durch Munterkeit und Liebreiz der Darstellungen, durch kindliche Naivität,

aber auch wieder durch Geist, wie die Kompositronen am einstigen Hause Gees in
Scharans zeigen. Mit künstlerischem Feingefühl hat Hans Ardüser den ornamentalen
Schmuck der architektonischen Gliederung der Fassade angepaßt, bis zu einer reizvollen
Umrahmung des Doppelfensters im zweiten Stockwerk, dem einerseits ein schildhaltender
Genius und andererseits duftiges Rankenwerk zugeordnet wurde, das eine gereimte
Inschrift des Malers fast märchenhaft umschließt. Dieses in Ardüsers Aufzeichnungen
ausdrücklich erwähnte Werk wurde 1605 für 15 Gulden erstellt und zeigt die für den

Maler charakteristischen Farben: Ockergelb, Oxydgrün, Rostrot und Blauschwarz -
Farbtöne, welche auch den Buchschmuck der beiden Engadiner Stimmbücher von
Maritta Planta (A 208) und Batrumieu Vedrosi (A 30) kennzeichnen.

In gleicher Weise zeigt sich hinsichtlich der Blumenornamente und des farbigen
Rankenwerks eine auffallende Übereinstimmung mit den Pflanzenkompositionen, wie
sie von Ardüser im Engadin und im Münstertal, in Mittelbünden, im Hinterrheingebiet,
am Heinzenberg und im Domleschg, in der Landschaft Davos, im Albulatal und
Oberhalbstein mindestens noch fragmentarisch überliefert sind. Bei den unermüdlichen
Wanderungen des Schulmeisters, Chronisten und Hausmalers durch die bündnerischen
Talschaften und Dörfer entstand, nach seinen eigenen Aufzeichnungen von 1583 bis 1605,
ein reiches Werk von Dekorationen, von welchem heute nur noch ein bescheidener

Bruchteil erhalten ist. Die Buntheit der volkstümlichen Schmuckfreude, wie sie sich auch
in den Engadiner Musikhandschriften äußert, blieb nicht ohne Einfluß auf den empfindsamen

aufnahmebereiten Geist der Bergbevölkerung und stellte der Nachschaffung keine
unüberwindlichen Hindernisse entgegen.

Farbiger Fassaden- und Wandschmuck war nach Ardüsers Selbstbiographie und nach
der «Rätischen Chronik» dieses Schulmeisters, die den Zeitraum von 1572 bis 1614

erfaßt, damals im Engadin, im Münster- und im obern Albulatal reichlich vorhanden,
was die bunten Fragmente in Ardez, Zernez und Guarda, die gut erhaltenen Malereien
in Filisur, teils auch im Unterengadin und Münstertal bestätigen, wenn auch diese Werke

nur teilweise von der Hand Ardüsers stammen dürften. Überdies ist in diesem Zusammenhang

zu beachten, daß im letzten Drittel des 16.Jhs. besonders im Engadin und im
Albulatal die Fassadenmalerei mehr und mehr durch das Sgraffito von den Hauswänden

verdrängt wurde, woraus sich von selbst ergibt, daß hinter den Buchmalereien, wie sie

215



in den Titelblättern vereinzelter Engadiner Musikhandschriften erhalten sind, eine

doppelte geistige Beeinflussung vernehmbar ist: teils durch die Farbenwelt der Malerei,
teils durch den Formenreichtum und die ornamentale Kraft und Schönheit des Sgraffitos.
Dies wandelt sich erst gegen das Ende des i8.Jhs. unter dem Einfluß der französischen

Revolution und ihrer großen Zeitenwende. So zeigt die Notenschrift von Januott N.
Tschander A 29 d) vom Jahre 1794, die ebenfalls zum Kreis der Engadiner Musikhandschriften

gehört, keine Ranken und Blumen, sondern Kordeln, Schnüre und theatralisch
geschwungene rote Vorhänge — eine Schmuckfreudigkeit nach zeitgenössischem
Geschmack, unbeeinflußt von Sgraffito und bemalter Fassade, aber auch unberührt von der

Eigenart und Schönheit rätoromanischer Kultur.
Demgegenüber sind die Stimmbücher von Maritta Planta und Batrumieu Vedrosi

verkleinerte Spiegelbilder von Sgraffito und bunter Fassade, ähnlich wie dies auch die
bemalten Kasten und l'ruhen, die eingelegten Tische, geschnitzten Stabellen oder die
reizvollen alten Engadiner Stickereien sein wollen. Das geschmückte Haus und seine

Mobilien, bestickte Decken und bemalte Bücher, sind Nachbilder der rätoromanischen
Dorfkultur : sie entspringen der geselligen Freude am Dasein und der Verbundenheit mit
der Dorfgemeinschaft, deren Bräuche und Feste das Jahr sinnvoll gliedern und beleben.
Die schweren, großen Baukuben der Engadiner Häuser und die Enge der geschlossenen

Siedlungsweise im romanischen Dorf wurden durch bunte Fassaden und durch Sgraffito
aufgelockert, weshalb diese künstlerisch erhellte Welt durch Bemalung von Kasten und
Truhen, durch Schnitzwerk, Intarsien und durch Stickereien auf den selbstgewobenen
Tüchern sich in die Tiefe der Häuser, in die langen und breiten Gänge und in die Stuben

eingefunden hat, um das Haus wohnlich zu gestalten; denn der Winter war lang in der
Höhe des Gebirges.

In tapferer Freude am Dasein und in enger menschlicher Verbundenheit mit dem
Dorfe und seiner Kultur wurde gesungen, gemalt, gestickt und erzählt und damit
zugleich der gemeinsame Lebens- und Erlebniskreis in der existenzbedrohten, kargen Umwelt

gefestigt. Dieser Erlebniskreis und seine geistige Strahlungskraft gehören zum Wesen
des rätoromanischen Dorfes und bilden die besondere Schönheit rätoromanischer Kultur,
wie sie im Riesenwerk der Rätoromanischen «Chrestomathie» überliefert ist. Darin liegt
letztlich auch das Geheimnis dos Zuozer Psalmengesanges und der blühenden Musikkultur

des Oberengadins, die bis heute in den Oberengadiner Musikwochen Leben und
Kraft behalten hat. Der geistige Wert der Stimmbücher und Musikhandschriften des

Oberengadins liegt deshalb nicht in ihrer künstlerischen Ausschmückung, die lediglich
als Ausdruck der Freude bewertet sein will, sondern in ihrer jahrhundertealten Verbundenheit

mit der rätoromanischen Dorfgemeinschaft, für deren hohe Kultur dieses

seltsame Schrifttum eine einzigartige historische Dokumentation darstellt. In dieser Sicht
sind die rätoromanischen Musikhandschriften des Oberengadins und ihr Buchschmuck
nicht bloß «in ihrer ganzen Eigenart eines der größten Curiosa der Churer Handschriftenbestände»,

sondern echte historische Schätze des rätoromanischen Schrifttums
Graubündens.

RudolfJenny

2r6


	Über den Buchschmuck der Engadiner Musikhandschriften und die Gesangskultur im Oberengadin

