
Zeitschrift: Archiv für das schweizerische Unterrichtswesen

Band: 37/1951 (1952)

Artikel: Education interculturelle et éducation générale

Autor: Meylan, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-48156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-48156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Education interculturelle et éducation générale

Par Louis Meylan, Professeur à l'Université de Lausanne

Dans un article paru ici-même, en 1946,1 je me suis appliqué à définir et
articuler entre eUes les fins de l'école générale ou de culture: ceUe qui, à la
différence de la formation technique ou professionneUe, est proposée, au
degré où ils en sont capables, à tous les adolescents d'une communauté
démocratique.

Ces fins peuvent se ramener à trois: accomplissement de la personne,
sous les espèces complémentaires de l'individualisation et de la socialisation;
orientation vers la forme de service répondant le mieux à ses dons; intégration

à l'humanité, au double sens, compréhensif et extensif, de ce terme.

Ces trois fins, d'aflleurs, s'impliquent mutueUement, dans cet acte
indivisible qu'est l'éducation. Et, si l'éducation doit être progressive, eUe n'a
de valeur que dans la mesure où eUe est, à son terme, intégrale ; c'est à dire
produit, vers la fin de l'adolescence, des personnes harmonieusement
développées, aptes et résolues à servir la communauté prochaine, tout en éprouvant,

à l'égard des autres coUectivités dont se compose l'humanité, le sentiment

d'appartenance, sur lequel se fonde le sens mondial. Si, en effet, la

personne ne s'accompht qu'au service de la communauté prochaine, la
communauté prochaine est, eUe-même, au service des valeurs humaines

communes à l'humanité tout entière.

Depuis qu'a paru l'article dont je viens de rappeler le thème, l'Unesco
a inséré, dans sa «Déclaration universeUe des droits de l'homme», une définition

développée - une brève description, si l'on préfère - de l'éducation que
toute coUectivité humaine doit à ses membres. H ne sera pas sans intérêt de
la confronter avec ceUe que nous en donnions alors. Voici donc l'essentiel
de l'article 26 : «Toute personne a droit à l'éducation. L'éducation doit être
gratuite, au moins en ce qui concerne l'enseignement élémentaire et
fondamental. L'enseignement élémentaire est obhgatoire. L'enseignement
technique et professionnel doit être généralisé; l'accès aux études supérieures
doit être ouvert en pleine égalité à tous, en fonction de leur mérite. - L'éducation

doit viser au plein épanouissement de la personnalité humaine et au
renforcement du respect des droits de l'homme et des libertés fondamentales.
EUe doit favoriser la compréhension, la tolérance et l'amitié entre toutes les

nations et tous les groupes raciaux ou rehgieux...»

1 Les constantes de l'école de culture (pp. 24-36).



Education interculturelle et éducation générale 31

Si l'on y joint l'article 27, premier alinéa: «Toute personne a le droit de

prendre part hbrement à la vie cultureUe de la communauté, de jouir des

arts et de participer au progrès scientifique et aux bienfaits qui en résultent»;
et l'article 29, premier alinéa: «L'individu a des devoirs envers la communauté

dans laqueUe seule le Ubre et plein développement de sa personnalité
est possible»; on retrouve, me semble-t-ü, nos trois fins: accomplissement
de la personne, orientation et préparation à un service précis, intégration à

l'humanité dans la riche et complémentaire diversité de ses modes de vie.
Cette coïncidence nous encourage à penser que ce sont bien là les constantes
essentieUes de l'éducation générale.

* * *

Mais, si la seule éducation méritant le nom d'éducation générale est ceUe

qui vise, et atteint, ces trois fins solidaires; selon les lieux ou les temps, un
de ces moments peut revêtir, aux yeux de ceux qui radministrent, une
importance particulière. Ce qui différencie les divers types éducatifs qui se sont
succédés au cours des siècles (ou que préconisent, en un même temps, des

régimes différents) c'est, si je puis dire, le dosage de ces trois moments:
l'accent principal étant mis, soit sur l'accomplissement de la personne indi-
vidueUe, soit sur son enracinement dans sa tradition particulière et son
ordination à la communauté nationale, soit sur son intégration à la société la
plus ample, l'humanité.

Ainsi le type scolaire qui a trouvé son expression la plus caractérisée
dans les coUèges jésuites du XVHe et du XVIIIe siècle se proposait avant
tout - on pourrait presque dire exclusivement - l'accomplissement de l'être
individuel, par ce que l'on appelait alors les humanités: la fréquentation des
hommes les plus accomplis du siècle de Périclès et du siècle d'Auguste. (Vers
le même temps, par contre, en Allemagne et chez nous, le gymnase protestant,

organisé et contrôlé par l'Etat, se préoccupait, dans une assez large
mesure, de préparer les ministres et les magistrats nécessaires à la coUectivité.)

Le type scolaire défini sous la Révolution française, entre autres par
Condorcet, mettait l'accent sur l'orientation et la préparation de l'adolescent

aux diverses carrières dans lesqueUes le citoyen peut servir l'Etat; et
sacrifiait nettement la formation générale à la formation civique et
professionneUe. Aujourd'hui, en réaction à l'individualisme excessif, qui caractérise
de nouveau l'école dès la Restauration, les éducateurs «progressistes» (comme
disent les pédagogues anglo-saxons) mettent l'accent sur l'entraînement à la
vie communautaire, préconisant donc la classe-communauté ou l'école-cité.

Simultanément, l'interdépendance croissante des économies et des

cultures, et la forme, nouveUe, de guerre qui en résulte: la guerre totale, menaçant

d'anéantir la civilisation spiritueUe non moins que la civilisation materieUe,

semblent réclamer des gouvernements et des éducateurs qu'us se

préoccupent de supprimer, tout au moins d'atténuer, les «tensions internationales

» qui menacent, à tout instant, de déclencher une conflagration gêné-



32 Education intercultureUe et éducation générale

raie ruineuse; et qu'ils mettent donc l'accent sur l'intégration de l'adolescent
à l'humanité. Dans certains pays de l'Europe occidentale, dans les dominions
britanniques ou aux Etats-Unis d'Amérique, l'école tend donc à considérer
comme sa tâche numéro un l'éducation intercultureUe, l'éducation du sens
mondial.

• * *
Mais chacune des trois tâches, définies sous le nom de constantes de

l'éducation générale, mérite tout aussi bien d'être appelée sa tâche numéro un;
eUes sont d'égale importance et d'égale dignité; et si, jusqu'ici, l'éducation
n'a pas produit tous les fruits qu'on est en droit d'en espérer, c'est, entre
autres raisons, parce qu'eUe a toujours été partieUe ou partiale, négligeant,
ou sous-estimant, l'une ou l'autre de ses trois fins complémentaires.

Education intercultureUe, donc, mais sans négliger l'intégration à la
communauté nationale, ni l'éducation de la personne individueUe. Puisque seule
mérite le nom d'éducation générale ceUe qui, dans un même acte, accompht
la personne (corps, intelhgence, sensibilité et volonté) et la rend propre à un
service précis ; l'enracine dans sa propre culture et l'intègre à la communauté
nationale; élargit son horizon inteUectuel et affectif à toutes les cultures, à

toutes les nations qui, à eUes toutes, constituent l'humanité.
Il est difficüe à l'homme, dont l'esprit est borné et le cœur étroit, de

tenir, comme dit Pascal, les deux bouts de la chaîne et tous les anneaux
intermédiaires. Il ne voit bien un objet, ü n'éprouve un sentiment dans sa plénitude,

qu'en se refusant, en quelque sorte, aux autres objets, aux autres
sentiments. C'est ainsi qu'au XVIIe siècle, en France, on n'était sensible qu'à la
symétrie des parcs à la Lenôtre, tandis qu'aüleurs on n'aimait que les jardins
paysagers. C'est ainsi qu'après les découvertes de Pasteur, on ne s'est

préoccupé que de détruire les agents pathogènes, sans plus penser que ces agents
sont sans action sur un organisme vigoureux. On pourrait multiplier ces

exemples : l'humanité, constate mélancoliquement Erasme, est comparable à

un cavalier pris de vin, qui tombe tantôt à droite, tantôt à gauche,
incapable de se tenir droit en seUe...

Mais cette inaptitude à embrasser tous les termes d'un problème entraîne,
sur le plan éducatif, des conséquences infiniment plus graves que sur les plans
Uttéraire ou esthétique par exemple, où peuvent s'éterniser, sans grand
inconvénient, la quereUe de l'idéalisme et du réalisme, ceUe du classicisme et
du romantisme, ou ceUe de la peinture pure et de la peinture figurative. Si,
donc, l'interdépendance accrue des économies et des cultures, et la menace
qui pèse sur la civilisation, font à l'éducateur un devoir impérieux de se

préoccuper, beaucoup plus qu'aux siècles passés, d'élargir l'horizon inteUectuel
et affectif de l'adolescent, et de le persuader qu'ü appartient, par delà les

groupes sociaux et politiques dans lesquels se sont écoulées les premières
années de son existence, à l'humanité tout entière ; ü faut se garder de négliger,

pour répondre à cette exigence - quelque pressante qu'eUe soit - les

autres exigences, permanentes, d'une éducation synthétique ou intégrale.



Education intercultureUe et éducation générale 33

L'éducation intercultureUe doit donc être définie dans le cadre de
l'éducation générale, dont eUe n'est qu'un aspect ou un moment ; et, plus
généralement, l'éducateur doit constamment repenser (ré-évaluer) en fonction de
la situation présente toutes les constantes d'une authentique et complète
éducation.

* • *

Or ü les harmoniserait plus aisément, et les articulerait plus sûrement
entre eUes si, remettant en honneur un des plus beaux mots de notre langue,
ü appelait «humanités» cette éducation générale que la société doit à chacun
de ses membres. C'est là, en effet, son véritable nom ; fl convient donc de le
revendiquer, lui rendant du même coup son sens étymologique et phflo-
sophique, obscurci dès la Renaissance: l'éducation par la vertu de laqueUe
le «petit d'homme» est informé à l'humanité.1

Ce serait bien autre chose qu'un changement de vocable : un changement
d'horizon. Car l'éducateur se rendrait, dès lors, clairement compte de ce
qu'il fait; or, comme le disait le maître fondeur évoqué par Schüler dans son
«Chant de la cloche»,

Den schlechten Mann muß man verachten,
Der nie bedacht was er voUbringt.
Das ist's ja, was den Menschen zieret,
Und dazu ward ihm der Verstand,
Daß er im innern Herzen spüret,
Was er erschafft mit seiner Hand.

En matière d'éducation, les erreurs ou les insuffisances les plus graves ont,
en effet, le plus souvent, leur principe dans l'idée insuffisante ou erronée que
se fait l'éducateur de la fin à laqueUe tendent les enseignements et les exercices

proposés à ses élèves. Son effort aurait de tout autres résultats, s'ü était
toujours conscient que ce qu'ü leur doit, ce sont des humanités; c'est à dire
son aide et ceUe de l'humanité tout entière pour qu'us deviennent des hommes
accomplis au service de la communauté humaine; si, par exemple, établissant

jour après jour son plan de travaü pour le lendemain, ü s'arrêtait quelques

instants à méditer l'expression fâcheusement tombée en déshérence:
faire ses humanités.

Il se rappeleraittout d'abord, que l'enfant a, pour cela, absolument besoin
de l'aide de ses aînés; qu'à la différence de l'animal qui est, presque dès sa

naissance, tout ce qu'ü sera à l'âge adulte, le «petit d'homme» a une longue
enfance et une longue adolescence, pour être élevé et pour s'élever à la pleine

1 J'ai exposé, dans la première partie de mon ouvrage : Les humanités et la personne,
comment, confondant les moyens avec la fin, les humanistes du XVIe siècle ont donné
le nom d'humanités à l'instrument arbitrairement élu par eux à cette fin: l'étude des
chefs d'oeuvre des Httératures grecque et latine; et comment, aujourd'hui, des humanités
impHquent nécessairement, en plus de cette initiation à la civiHsation antique, l'étude des
sciences, l'histoire et la géographie universelles, les langues modernes. bref, tout ce qui
figure au plan d'études de notre école de culture.



34 Education interculturelle et éducation générale

stature de l'homme. Serrant de plus près le terme, il noterait alors que c'est
l'adolescent lui-même qui est l'agent principal de cette information. (C'est
lui qui «fait ses humanités», et son maître ni personne ne saurait les faire à sa

place.) Il en conclurait qu'à mesure qu'apparaissent en lui les intérêts
manifestant ses divers besoins de croissance (physiques, inteUectuels, affectifs,
esthétiques, éthiques, religieux), le rôle de l'éducateur - rôle discret, mais
irremplaçable - c'est de lui proposer les objets ou les activités les plus
propres à y répondre; et que c'est cela qu'ü faut s'ingénier à faire, qu'A
s'agisse d'éducation physique, d'éducation sensorieUe, d'éducation du
jugement, de l'exercice de la raison, du développement de la sensibflité, de l'éveu
et de l'affînement du sens moral, de l'affermissement du caractère, de la
culture du sens religieux...

Imagine-t-on ce que deviendrait l'école, si le maître se demandait ainsi
chaque soir: Dans ce que nous ferons ensemble demain, qu'y aura-t-il pour
former et assouphr le corps de mes élèves, pour mûrir leur jugement, pour
fortifier leur caractère, pour cultiver en eux l'esprit de service ou le sens

rehgieux? Les étrangers qui passaient par Fribourg, au temps du Père
Girard, s'émervefllaient de l'intelligence et de la distinction morale des
enfants auxquels ü leur arrivait de demander leur chemin. Tout cela parce
que le Préfet des écoles françaises avait donné pour mot d'ordre à ses coUa-
borateurs: On agit comme on pense, et l'on pense comme on aime; et que
ceux-ci s'en inspiraient fidèlement, jour après jour.

L'homme, ce n'est en effet ni un corps, ni une intelligence, ni un cœur
seulement; et l'adolescent en qui l'éducation n'aurait cultivé que le corps,
l'intelligence ou la sensibflité, serait un monstre. Il faut donc que l'éducation
favorise en lui le développement de tous ses pouvoirs. Main, tête et cœur,
disait Pestalozzi.

* * *

Mais nous sommes loin d'avoir explicité tout ce qui est implicite dans le
concept d'homme; partant, dans le concept d'humanités, et dans l'expression
que nous avons prise pour thème de notre méditation: faire ses humanités.
L'être considéré jusqu'ici est en effet une abstraction: ce qui est immédiatement

donné, ce n'est pas l'homme, mais les hommes; des hommes qui se
ressemblent entre eux et répondent à leur vocation commune dans la mesure
où Us manifestent certains de ces traits communs, mais qui diffèrent aussi les

uns des autres; qui ont donc, à côté de leur vocation commune, une
vocation individueUe, à laqueUe l'éducation doit aussi les aider à répondre.
Madame Necker de Saussure, après avoir donné de l'éducation une définition

très voisine de ceUe de Pestalozzi (élever un enfant, c'est le mettre en
état de remplir un jour le mieux possible la destination de sa vie) ajoutait
finement: «La destination de l'être humain n'est pas la perfection, mais sa

perfection; chaque être est appelé à être parfait, mais à sa manière; il ne
serait même pas parfait, s'il ne l'était à sa manière.»1



Education intercultureUe et éducation générale 35

Renonçant à cette abstraction paresseuse: l'élève moyen, le maître se
demandera donc, non seulement: Qu'y a-t-fl dans ce que nous ferons
ensemble demain pour l'éducation de la tête, du cœur, de la main? mais

encore, évoquant chacun de ses élèves (Pestalozzi disait : ses enfants) : Qu'y
a-t-fl pour l'intelligence de Pierre ou ceUe de Jacques, pour le cœur de Jean
ou de Marie? Ou plutôt encore, en classe, répondant à l'appel muet de
chacun de ceux qu'il doit aider à «devenir celui qu'il est», s'adressant per-
sonneUement à Pierre, à Jacques, à Jean, à Marie, il donnera à chacun ce

que requiert sa vocation singulière, obscure encore pour lui.
Mais il leur fera sentir en même temps que, s'ils ont à incarner, chacun,

un mode singulier, unique de l'Etre, ce n'est pas pour leur délectation seulement,

mais pour leurs camarades, pour cet être coUectif qu'est le groupe ;

que les différences sont complémentaires, et qu'en les mettant en commun
ils réaliseront une forme d'être supérieure, plus riche que chacun des êtres

qui la constituent: la société des personnes. Ainsi se concilient deux
exigences, en apparence contradictoires: l'école individualisée (école sur
mesure) et récole-communauté: la personne ne se réalise qu'au service de
la communauté; mais, seules, des personnes peuvent constituer entre eUes

une authentique communauté. (Et c'est précisément en quoi la communauté
se distingue de la masse, et l'esprit communautaire de l'esprit grégaire.)

Poursuivant l'analyse de cette inépuisable notion: les humanités,
éducation à rhumanité, le maître que j'imagine méditant chaque soir le sens de

son effort éducatifs'aviserait, un jour ou l'autre, que la personne communautaire

et le groupe scolaire n'épuisent pas le concept d'humanité; que
l'humanité comprend une multiplicité hiérarchisée de groupes: groupe de
travaü et groupe de jeu; groupes sociaux (qui, sous leur forme dégénérée,
sont ces coteries, ces chapeUes dans lesqueUes s'enlise la vie spiritueUe);
groupements politiques: commune, canton, nation, confédération ou
empire; associations cultureUes de tout ordre: littéraires, artistiques, scientifiques,

philanthropiques, rehgieuses... Et que la personne doit apprendre
à concilier, en les hiérarchisant, ses obligations envers chacun des groupes
auxquels eUe se rattache.

*****
Mais quittons cette fiction, dont l'unique propos était de montrer

comment les problèmes pratiques, qui se posent à chaque instant à l'éducateur,

trouvent leur solution, dès l'instant où celui-ci se rend clairement

compte de la fin, du sens de son effort. Aussi bien est-ce dans cette
perspective que nous nous appliquerons à préciser la place de l'éducation
intercultureUe ou mondiale dans l'éducation générale, que doit impartir
l'école de culture.

Les humanités (l'information du «petit d'homme» à l'humanité)
impliquent donc, en plus de tout ce qui tend à faire de lui une personne ac-

1 L'éducation progressive, livre I, chapitres I et III.



36 Education intercultureUe et éducation générale

comphe, apte à un service précis - et dont nous n'avons pas à parler plus
longuement ici - son intégration à l'humanité, somme de toutes ces formes
d'existence que sont les êtres individuels et les groupes divers, dans lesquels
la personne s'accompht en les servant.

Cette intégration, progressive, commence dans la famiUe; c'est la
découverte essentieUe de Pestalozzi, aux yeux de qui l'école est d'autant plus
parfaite qu'eUe ressemble davantage à la Wohnstube; eUe se poursuit dans le

groupe de jeu, et M. Cousinet a montré comment l'école pourrait la
promouvoir, en organisant le groupe de travaü sur le modèle du groupe de

jeu.1 Mais, quelque essentiel que soit l'apprentissage, dans le groupe de jeu
et le groupe scolaire, de la vie en commun et des vertus qu'eUe impUque
et développe (camaraderie, tolérance, entraide, équité; et cette coUaboration
qui est l'art de s'affirmer et de s'effacer à propos, conformément à l'exigence
du but poursuivi en commun), l'enfant doit prendre, progressivement,
conscience des relations unissant son groupe à d'autres groupes dont, pour
l'instant, il reçoit; mais auxquels il doit se préparer à donner à son tour, pour
réaliser, avec son «prochain» d'abord, cette société authentique,
caractérisée par la mutualité du service.

On évefllera donc son intérêt et sa gratitude à l'égard de tous ceux
grâce au travail desquels sa vie s'écoule commode, heureuse, protégée: les

maçons et les charpentiers qui ont construit la maison qu'il habite et l'école
où il élargit les premières expériences sociales faites dans le cadre familial;
les paysans qui lui donnent le lait, le pain, les fruits ; tous les corps de métiers,
du tisserand qui l'habflle à l'imprimeur qui lui fournit ces instruments de
croissance spiritueUe, les Uvres. On l'intéressera au fonctionnement des
services publics : voirie, service des eaux, contrôle des denrées, pohce... U sera
alors véritablement intégré au groupe prochain: vfllage, commune, cité.

A cette socialisation concrète fera suite une autre forme de socialisation,
qu'on peut appeler abstraite, pour la distinguer de la précédente; mais qu'il
vaudrait peut-être mieux appeler: politisation. Cette étape ne peut être
franchie par l'adolescent que lorsqu'U est capable de comprendre des idées
teües que: Uberté, sécurité, affinités, valeurs économiques et spiritueUes,
centralisation, autonomie locale, fédérahsme... C'est en effet pour assurer
leur hberté et leur sécurité, ppur promouvoir tous ensemble, et, s'U le faut,
défendre, les valeurs primordiales à leurs yeux, que des groupes d'hommes,
ayant entre eux certaines affinités spiritueUes et des intérêts matériels
communs, s'unissent pour constituer soit un état unitaire, soit une fédération.

C'est peut-être l'étape qu'ü est le plus malaisé de faire franchir à l'adolescent

et à l'adolescente.2 La méthode traditionneUe : le cours d'instruction

1 Roger Cousinet: La vie sociale des enfants, Editions du Scarabée, 1950.
** M. M. Bastian, secrétaire de la Commission nationale suisse pour l'Unesco, en fait,

après d'autres, la remarque, à la page 20 de son étude intitulée: La participation de la
Suisse à l'Unesco se justifie-t-elle? (1951).



Education intercultureUe et éducation générale 37

civique, n'a pas donné les résultats qu'on en attendait; probablement parce
qu'ü ne s'appuyait pas sur une expérience suffisante de la vie communautaire.

La classe-communauté, c'est en effet le seul climat dans lequel les
notions politiques puissent être expérimentées, et ainsi assimilées. Et des
adolescents qui se sont entraînés, pendant des années, dans le cadre d'une
teUe classe, à la recherche ou au travail en commun, qui ont appris à trouver
le terrain d'entente sur lequel on peut construire, ces adolescents sont tout
prêts à comprendre comment se posent et se résolvent les problèmes
politiques. Et c'est bien par ce biais-là que, sous le nom de sciences sociales, les
éducateurs des Etats-Unis d'Amérique abordent et traitent ces problèmes,
essentiels pour l'adaptation de l'adolescent et à la communauté nationale et
à la communauté mondiale.

Ces notions acquises, il n'est en effet pas trop difficile de lui faire entendre

que des problèmes analogues se posent dans toute communauté politique;
et que les diverses coUectivités nationales leur ont donné des solutions assez
différentes les unes des autres, mais en somme équivalentes, si seulement elles

respectent les droits essentiels de la personne humaine. U comprendra dès lors,
sans qu'ü soit nécessaire de le lui exphquer longuement, qu'aucune de ces
solutions n'est parfaite de tous points, pas même ceUe qui a prévalu dans son
pays; que tout avantage sur un point comporte certains inconvénients
corrélatifs, et que tout système politique est donc mdéfiniment perfectible.

* * *
Le cours d'histoire fllustrera, d'aflleurs, ces considérations abstraites.

L'histoire, non pas le catalogue des crimes et des turpitudes de ces monstres,
dont le nom même devrait être rayé des fastes de l'humanité: Sardanapale,
Néron, les Borgia, Biaise de Montluc ou le baron des Adrets; ni
l'interminable liste de ces guerres, qui ont retardé et compromis la prise de
conscience par l'humanité de sa vocation véritable, ou de ces traités qui y ont
mis fin... en préparant la prochaine; mais l'évocation de tous les efforts
constructifs, sur les plans politique, social et culturel, grâce auxquels les
communautés humaines pourraient vivre, aujourd'hui, une vie de plus en
plus conforme à leur vocation: législateurs, fondateurs d'ordres, bons
serviteurs de la chose pubhque, inventeurs, poètes, héros et saints ; tout ce qui,
du passé, garde pour nous une valeur positive et actueUe: le trésor que
l'effort des générations successives a amassé, et que nous devons transmettre
à nos après-venants intact ou, mieux encore, accru.

Cette intégration à l'humanité étemeUe, teUe qu'eUe s'affirme au cours
de la préhistoire et de l'histoire, c'est en effet un moment essentiel de ces
humanités, que la coUectivité doit à chaque «petit d'homme»; un moment
essentiel, mais non le seul. A l'histoire doit s'ajouter la géographie, par la
vertu de laqueUe l'adolescent sera intégré à l'humanité actueUe, dans sa
totale et concrète extension. Car des humanités (dans la perspective d'où
nous les considérons ici), c'est une institution tendant à intégrer l'adolescent



38 Education interculturelle et éducation générale

à l'humanité au double sens, compréhensif et extensif, que comporte ce

mot;1 de teUe façon que, riche des valeurs incarnées dans sa propre culture,
ü se sente uni par le hen d'une authentique société à tous ceux qui, sous
tous les deux, riches des valeurs incarnées dans leurs diverses cultures,
entendent, comme lui-même, les mettre au service de la communauté
humaine.

Non seulement donc à ces hommes qui ont fixé notre destin et en qui
nous pouvons révérer les Pères de notre propre culture (c'était là, rappelons-
le en passant, tout le programme des humanités érasmiennes), mais encore
aux hommes et aux cultures dans lesqueUes s'incarnent d'autres modes
d'humanité, qui s'offrent à nous, aujourd'hui, comme des moyens d'approfondir

la nôtre. Et c'est dans la mesure où U réussira à leur faire sentir ce

qu'us doivent, non seulement à leur propre patrie (la petite et la grande),
mais encore aux autres groupes politiques et culturels ; non seulement à leurs

propres Pères spirituels, mais à ceux de toutes les cultures en lesqueUes
actueUement s'incarne l'humanité... que l'éducateur s'acquittera de toute
sa tâche à l'égard de ceux qu'ü doit «nourrir aux humanités». Ce qu'ils
doivent à tous ces hommes et à toutes ces cultures, aux deux sens du mot
devoir: ce qu'Us en ont reçu et en reçoivent, ce qu'us peuvent et doivent
leur donner en retour; étabUssant ainsi, entre eux et les incarnations les plus
authentiques de l'humanité, au cours des siècles et sous tous les deux, une
relation vivante et animatrice, sur le plan de la rédprodté; dans l'esprit de

l'image suggérée à C. F. Meyer par la Fontaine Médicis à Rome : la vasque
qui reçoit et qui verse.2

* * *
1 Du point de vue de la compréhension, l'humanité, c'est l'ensemble de toutes les

manières d'être, de toutes les valeurs authentiquement humaines; du point de vue de
l'extension, c'est l'ensemble des êtres et des groupes dont eUe est la somme.

a L'ordre adopté pour cette présentation à l'enfant de l'humain, sous les espèces de
la géographie et de l'histoire, me paraît être un problème, technique, d'importance
secondaire. Ici comme partout, c'est l'esprit qui vivifie. Pour l'enseignement de la
géographie, on préfère en général, chez nous, partir du Heu natal, du miHeu naturel
(géographie locale) et, après l'étude approfondie du canton, passer à l'étude des autres
cantons, de la Suisse, des autres pays d'Europe et des autres continents. A procéder
ainsi, on court évidemment certains risques, dont le plus grave, c'est que l'adolescent
attribue à son propre pays, par rapport aux autres, des dimensions et une importance
excessives. Mais on y peut obvier, par exemple, en lui montrant toujours, sur la carte,
son pays à la même écheUe que ceux qu'il étudie par la suite; ou en suspendant au mur
de la classe, à côté de la carte du canton et de la Suisse, la mappemonde, rappel
permanent du tout dont on considère successivement les parties. Pourvu que d'innombrables
relations soient étabHes entre tous ces pays, le résultat essentiel sera atteint. On peut
même imaginer, à la limite, un enseignement universaliste de la géographie dans une
école dont le plan d'études ne comporterait que la géographie nationale! - De même

pour l'histoire. Que l'on commence par l'histoire nationale et qu'on la mette ensuite
en relation avec l'histoire des autres nations et des autres cultures; ou qu'on la situe, dès
le moment où eUe débute, dans une série d'amples fresques aUant de la préhistoire
à l'époque actuelle, peu importe! pourvu que l'intérêt et la sympathie des élèves soient
éveillés, en faveur de tout ce qui s'est produit d'authentiquement humain, de tout ce



Education intercultureUe et éducation générale 39

Et pour que l'adolescent se sente plus profondément uni à cet être coUec-
tif, l'humanité; à cet organisme, encore imparfait sans doute, mais désormais,
du moins, consrient de sa raison d'être: s'affirmer dans la riche diversité de
ses modes et la convergence profonde de ses meflleures aspirations; son
maître d'humanités (d'humanité, tout aussi bien) l'entraînera à discerner,
sous les institutions et les expressions les plus diverses, une intention ou des

aspirations convergentes: le propos de définir, d'incarner et de défendre
certaines valeurs que, seule, la pacifique coUaboration de toutes les cultures

peut sauver d'une destruction totale, et manifester sous des modes toujours
plus accomplis.

Ainsi la sdence, dont un Berthelot disait, au milieu du siècle passé: «La
sdence n'a pas de nationalité; eUe est aussi bien aUemande, anglaise,
italienne, russe oujaponaise, que française. EUe progresse par les petites nations
aussi bien que par les grandes; chacune apporte son concours à l'œuvre
commune; et... toute perte éprouvée par l'une d'eUes ou infligée à l'une
d'eUes est une perte pour l'ensemble de l'humanité.» Ce qui serait,
aujourd'hui, plus vrai encore qu'en 1850, si le secret de certaines techniques
(de détection ou de destruction) n'était pas jalousement gardé par leurs
détenteurs, à des fins offensives ou défensives.

De même le droit et l'éthique, tendant à formuler des maximes de jugement

et de comportement universeUement valables, des principes acceptés

par tous. Aux élèves les plus jeunes, le maître fera, par exemple, constater la

convergence générale des règles de conduite énoncées dans les proverbes de

toutes les nations. Aux plus âgés, il montrera que, si les diverses vertus n'ont
pas toujours exactement la même cote dans les diverses cultures (id, une
franchise presque brutale; aflleurs, une extrême réserve), tous les peuples de
la terre ont en commun certains prindpes, constituant l'éthique universeUe
et le droit des gens ; ce qui permet, dès à présent, d'élaborer des chartes uni-
verseUes, substantieUes encore que très générales, teUe la «Déclaration
universelle des droits de l'homme».

L'adolescent découvrira lui-même, dans l'art, un autre de ces organes
universels de l'organisme qu'est l'humanité. Il constatera, en effet, que tous
les peuples ont un art, que l'art de toutes les cultures est, dans une assez large
mesure, accessible à des hommes de toutes les cultures; et que même, plus
une œuvre d'art est originale, plus fidèlement donc eUe exprime ce qu'ü y
a d'irréductiblement particulier dans une culture, plus aisément aussi eUe

passe les frontières et s'impose à l'admiration universeUe.

Mais ü faudra l'aider à discerner le fondement même de cette sodété
universeUe des peuples dans le sens religieux qui, considérant toutes choses

qui, de ce long passé, garde pour nous une valeur actuelle. - En dehors de l'enseignement

systématique de ces deux disciplines (qui ne peuvent être abordées, l'histoire
surtout, que lorsque l'enfant est capable d'établir des relations de cause à effet entre
les phénomènes et les événements), le maître a, d'ailleurs, miUe occasions d'entretenir
chez ses élèves cette curiosité sympathique, qui leur est natureUe, dès un certain âge,

pour ce qui se passe ailleurs ou s'est passé autrefois.



40 Education intercultureUe et éducation générale

sub specie totius et universi, élève individus et coUectivités au-dessus de leurs
intérêts particuliers; et rehe tous les hommes, tous les groupes humains les

uns aux autres, en rehant chacun d'eux à l'Etre universel. Il faudra l'amener
à sentir, dans l'esprit de ce cardinal romain, Nicolas de Cusa, qu'une même
attitude intérieure se manifeste sous la diversité des rites.1 Les grandes
religions du monde lui apparaîtront, dès lors, comme des voies diverses vers la
même source de vie ; si bien qu'après avoir, pendant des mulénaires, dressé

haineusement hommes et cultures les uns contre les autres, une conception
religieuse du monde et de l'homme lui apparaîtra comme le seul climat dans

lequel toutes les nations de la Terre puissent vraiment s'unir, pour faire de
l'humanité, conformément à une beUe image de notre Vinet, le concert de

toutes les pensées et le concours de toutes les volontés vraiment humaines.

* * *

C'est seulement vers la fin de l'adolescence (au gymnase pour les privilégiés

qui y achèvent leurs études de culture, dans les cours post-scolaires

pour tous les autres) que ces notions pourront être assimflées et ces comportements

acquis. Mais ce résultat ne serait jamais atteint, si, dès le prindpe,
éducateurs naturels (parents), et éducateurs de profession (maîtres d'école à

tous les degrés) ne s'ingéniaient à le préparer. D'une part, en évitant tout ce

qui pourrait compromettre l'évolution affective normale de l'enfant et de
l'adolescent, soit en le «fixant» à l'un des stades qu'il doit traverser, soit en
voulant l'amener prématurément au stade ultime; et, d'autre part, en mettant
en œuvre les moyens les plus efficaces pour l'incliner, à mesure qu'il apprendra

à les connaître, à nourrir un sentiment d'appartenance, profond et
animateur, à l'égard de tous les groupes, hiérarchiquement articulés les uns aux
autres, qui composent l'humanité une et diverse. Aux degrés élémentaires de

notre école pubhque, la tâche incombant à l'éducation intercultureUe est
donc, prindpalement, propédeutique et prophylactique.

Commençons par ce qu'U faut éviter de faire. D'abord ne brûler aucune
étape.2 Les fruits forcés sont souvent véreux; et l'homme dont parle, je crois,
Voltaire, qui aime les habitants du Kamchatka pour se dispenser d'aimer son
prochain, n'aime pas plus les naturels de cette lointaine presqu'fle, qu'A
n'aime ses parents ou ses voisins. Car le sentiment d'appartenance aux
groupes humains les plus étendus ne possède de chaleur animatrice que dans
la mesure où ü l'emprunte, en quelque sorte, au hen le plus organique, le
plus biologique : celui qui unit l'enfant à ses procréateurs et, en particulier,
à sa mère. Dans cet ordre d'idées, le mot de Gotthelf est rigoureusement

1 Una reHgio in rituum diversitate, una veritas in varietate resplendet.
* M. le conseiUer d'Etat Picot note judicieusement, dans son discours de Promotions

(juiUet 1951), qu'U ne faut pas passer trop rapidement du cercle qui représente la patrie,
à la sphère qui contient tous les peuples de l'humanité.



Education interculturelle et éducation générale 41

exact: ce n'est qu'au foyer famflial que peut naître ce qui brûlera ensuite sur
un plus vaste théâtre.1

C'est dire qu'aucune de ces intégrations successives ne doit affaiblir, si

peu que ce soit, aucune des précédentes. On ne saurait être véritablement
intégré à l'humanité, dans son extension et sa compréhension la plus vaste, que
dans la mesure où l'on s'est parfaitement intégré, d'abord, à tous les groupes,
emboîtés les uns dans les autres, que sont, en partant du centre, la farnflle,
la commune, la nation, la culture... et où on leur reste intégré.

fl n'est pas moins nécessaire d'éviter tout ce qui empêcherait, plus tard,
l'enfant et l'adolescent de franchir normalement, l'une après l'autre, ces
diverses étapes. Or comment l'adolescent pourrait-ü adopter, à l'égard des

autres cultures, l'attitude de compréhension sympathique définie ci-dessus,
s'ü a toujours entendu dire que les Méridionaux sont paresseux, les Français
immoraux, les AUemands pédants, les Anglo-Saxons formalistes; ou s'il a
été nourri de rédts, plus ou moins fantaisistes, dans lesquels le traître est

toujours un Balkanique, l'homme d'affaires véreux un Yankee, le maquignon
retors un Juif, et le ténor à effets un Itahen ?2

Ou comment pourrait-il se montrer équitable à l'égard des autres peuples,
l'homme qui, élève, aurait appris dans son manuel d'histoire que les ennemis
de son pays étaient tous des fourbes et des lâches, tandis que ceux qui
défendaient son honneur étaient tous braves et chevaleresques ; et que s'ils ont
été parfois battus, c'est parce qu'un traître se trouvait parmi eux (cf. La
Chanson de Roland) Ou celui que l'on a, pendant des années, invité à flétrir
la sauvagerie des soudards bourguignons, souabes, autrichiens, de tous les
soudards, sauf ceux qui combattaient sous le drapeau de son pays ; ou à

s'indigner des actes d'intolérance commis par les catholiques à l'égard des

protestants, ou vice-versa, mais toujours par les uns à l'exclusion des autres ?3

A quoi bon, d'autre part, exhorter l'adolescent à la tolérance, et lui parler
de compréhension intercultureUe si, en classe, son maître avait toujours

raison, lui et ses camarades toujours tort; et si toute manifestation d'originalité

était aussitôt réprimée ou ridiculisée? Ou que pourra signifier pour
lui: coUaboration entre les cultures, s'ü s'est toujours entendu prescrire de
travafller seul, et si aider un camarade était considéré comme un crime

1 Denn im Hause muß beginnen, was leuchten soll im Vaterland. - A en croire les

psychanalystes, les jeux seraient faits dès la fin de la deuxième année.
2 Dans une récente étude sur Les tensions affectant la compréhension internationale,

M. Otto Klineberg a donné de nombreux exemples de ces «stéréotypes nationaux»,
montrant sur queUes bases fragiles reposent toutes ces généralisations.

3 D n'est question, ici, que de l'école et de ceux qui préparent directement l'enfant
à son action. Mais l'effort de l'école et de la famille, même s'U est parfaitement synergique,

peut être annihilé, ou du moins sérieusement compromis, par une presse à

sensation, une radio trop complaisante à l'égard de ceux auxquels elle devrait fournir
un complément d'humanités, et par les fautes de goût de ceux qui exploitent
commercialement la télévision.



42 Education intercultureUe et éducation générale

L'éducation à la compréhension et à la coUaboration intercultureUes
implique ainsi, tout d'abord, un certain climat; dont bénéfideront aussi,
d'aflleurs, la compréhension et la coUaboration dans les groupes politiques et
soriaux plus restreints. L'éducation à la compréhension et à la coUaboration,
qui est l'éducation à la paix, est ainsi indivisible; et c'est dans tous les

secteurs: famiUe, classe, commune, canton, nation, qu'ü faut gagner la bataiUe

contre le caporalisme brutal, l'intransigeance, le mépris et l'intolérance.
Dans un climat tel que puissent s'y épanouir, dans le respect et l'esprit de

service mutuels, ces formes supérieures de la sodabihté que sont la compréhension

et la coUaboration, tout ce que le maître dira, à la rencontre, des

autres cultures et de leurs styles de vie, sera accueilli par l'élève avec un
intérêt sympathique. Par l'imagination, l'enfant de 8 à 12 ans vivra les travaux
et les jours du chasseur de fourrures de la baie d'Hudson, du pêcheur de perles

de l'Océan Indien, du gaucho dans la Pampa, du planteur, du Terre-neu-
vard. L'élève plus âgé s'intéressera aux formes cérémonieuses de la politesse
chinoise, à ces étranges danses immobUes du Cambodge ou de Baß, où de
subtils mouvements des mains expriment toutes les nuances de la vie
intérieure, aux relations qui, chez les peuples arabes, s'établissent entre les pères
et les fils... Ce qu'ü ne pourra pas comprendre ou approuver, ü le respectera

du moins; l'idée qu'ü se fera de l'homme tendra à être adéquate à la
diversité de ses manières d'être. Et tel jugement porté par un étranger sur sa

propre culture lui ouvrira des perspectives neuves. Je pense, par exemple, à

ce mot d'un Maure à un ingénieur français: Vous, Européens, vous avez
conquis l'empire de la Terre; nous gardons les royaumes du Ciel.1

Mais les préventions qui dressent les uns contre les autres des êtres ou
des groupes qui s'estimeraient ou s'aimeraient, s'ils se connaissaient tels

qu'ils sont, ces généralisations indues aboutissant aux stéréotypes étudiés par
M. Klineberg, semblent être un produit spontané de l'esprit humain. Il ne
suffit donc pas que l'éducateur s'abstienne d'en infecter l'enfant: il faut
encore rendre celui-ri incapable d'en mettre lui-même en circulation; et
c'est un des buts que doit se proposer cette éducation du sens critique, qui
constitue, ou devrait constituer, un des articles essentiels du programme
fonctionnel de l'école de culture à tous ses degrés J'ai signalé, dans une étude
pubhée par l'Unesco: Dans la classe avec les moins de treize ans, puis dans une
série d'articles intitulés: L'école et l'éducation du sens mondial2 (articles dans

lesquels je tenais plus largement compte de nos conditions particulières),
quelques dispositifs éducatifs propres à donner à l'enfant l'habitude de

l'exactitude, de l'objectivité et de l'équité dans ses jugements sur autrui. Je
me permets d'y renvoyer le lecteur, qui y trouvera aussi le développement
de tout ce que je n'ai pu qu'effleurer dans ce rapide survol.

• * *
1 Ernest Psichari: Le voyage du Centurion, p. 139.
* L'Ecole bernoise, 1948/49.



Education intercultureUe et éducation générale 43

Car ü est temps de conclure. Parcourant ce qui précède, l'instituteur, le
maître secondaire, se sera dit, à plus d'une reprise: Mais ü n'y a rien là de

nouveau; tout ce qu'on nous recommande ou suggère se fait dans nos
classes, et s'y faisait avant l'Unesco. Il est exact que la constitution
particulière de notre pays et sa situation (géographique et spiritueUe) entre trois
ou quatre grandes cultures, l'avaient conduit, avant même que l'idée d'une
organisation mondiale eût pris forme dans la S.D.N. ou l'O.N.U., à donner
à l'enseignement pubUc, plus particulièrement au degré secondaire, une
orientation moins étroitement nationaliste que certains grands pays, plus
homogènes.

L'éducation nationale, d'aflleurs - dont la conciliation avec l'éducation
intercultureUe peut poser des problèmes déhcats - revêt nécessairement, dans

un pays comme le nôtre, le caractère d'une éducation inter-groupes; et, de
l'éducation inter-groupes à l'éducation intercultureUe, le pas est aisé à

franchir : fl suffit en effet de transférer, des groupes nationaux aux cultures
étrangères, les sentiments et les comportements acquis par l'adolescent, pour
qu'U soit au bénéfice d'une valable éducation du sens mondial.

Si bien qu'un jeune Vaudois, un jeune Tessinois ou un jeune Zuricois,
quand ü est arrivé à se sentir Suisse, membre actif de cette communauté de

communautés, diverses par la langue, la confession, le genre de vie, que sont
nos vingt-deux cantons; quand ü s'est persuadé que sa patrie est plus riche
et plus forte d'être composée de communautés si diverses, si seulement eUes

se respectent assez les unes les autres pour admettre leurs différences, mieux
encore pour les vouloir et assument, joyeusement et fièrement, toutes les

difficultés, mais aussi les merveiUeuses possibilités spiritueUes de cette forme
particulière d'assodation, la fédération... comprend et sent tout ce qu'ü est
essentiel de sentir et de comprendre, pour se comporter en bon dtoyen du
monde.

Dans nos écoles secondaires, en outre, l'éducation intercultureUe,
épanouissement normal d'une éducation inter-groupes, était tout au moins
amorcée. Sur le plan Uttéraire, on faisait, en effet, leur place, non seulement
(comme partout) aux poètes et aux penseurs de l'Antiquité classique, qui
constitueront longtemps encore, toujours peut-être, une part du trésor
commun à toutes les cultures, mais encore aux plus grands poètes des
cultures modernes. Dans certaines sections, le plan d'études comportait un
cours de littérature générale; et, dans toutes, l'on trouvait l'occasion de
faire goûter aux adolescents un rédt de Tolstoï ou de Sehna Lagerlöf, le
Dante et Cervantes; on n'ignorait ni les contes d'Andersen, ni le roman
anglais; les élèves des grandes classes jouaient, dans le texte ou en traduction,
des pièces de Calderon, de Mohère ou de Giraudoux, de Schüler, de Goethe,
d'Hofmannsthal, de Shakespeare ou de Bernard Shaw. Les petits mettaient
en scène des contes orientaux, russes, tchèques ou finlandais. L'histoire de
l'art contribuait encore à multiplier ces contacts sympathiques avec les
cultures les plus diverses, et de succinctes indications sur l'histoire d'une



44 Education intercultureUe et éducation générale

découverte sdentifique suggéraient à l'adolescent que la recherche de la
vérité est une activité supra-nationale... Tout cela pouvait, du moins, être
utilisé pour l'éducation du sens mondial; ce que les différents maîtres
faisaient, sans doute, dans une mesure assez variable.

* * *

Le lecteur qui estimait n'avoir rien trouvé de nouveau dans nos
recommandations n'avait donc pas entièrement tort: presque tout cela se faisait
déjà, ici ou là, occasionneUement. fl s'agit que, désormais, tout cela se fasse

partout, systématiquement. Et cela se fera - et, en outre, ce qui ne se faisait,
il faut en convenir, que très insuffisamment dans nos écoles: cet entraînement

à la vie communautaire et cette éducation du sens critique, dont nous
avons dit la nécessité - dans la mesure où le maître repensera constamment
sa tâche, sous l'invocation de ces humanités dont nous avons vu qu'eUes

impliquent, en plus de l'information et de l'orientation de la personne, son
intégration à l'humanité dans son entière extension. C'est d'aflleurs ainsi, et
ainsi seulement qu'ü pourra satisfaire aux multiples exigences de cette
éducation générale, qui nous est apparue comme indivisible. On ne peut, en
effet, atteindre aucune des fins particulières que l'analyse y distingue, si l'on
ne vise simultanément toutes les autres; si bien que l'éducation de la
personne et l'éducation nationale ne bénéficieront pas moins que l'éducation
intercultureUe de la reprise de consdence, dont ceUe-d aura été l'occasion.

En répondant ainsi à ce que le temps présent réclame de lui, l'éducateur
œuvrera en fidélité à une tradition d'humanisme, qui est une des valeurs les

plus prédeuses de notre patrimoine national. Au cours des siècles, en effet,
les plus clairvoyants et les plus généreux de ceux qui ont exercé parmi nous
le ministère de l'éducation - et j'entends par là les poètes, les artistes, les

penseurs, les ecclésiastiques, non moins que les maîtres d'école - ont
toujours senti et déclaré par des actes que c'est en nous appliquant à comprendre
les valeurs produites par les autres cultures, que nous prendrons le plus
clairement conscience de ceUes que nous avons pour vocation d'ülustrer et
d'incarner, dans notre comportement individuel et dans nos institutions
pubUques.

Et si l'on m'objecte que les circonstances ont changé, que le temps n'est
plus, où notre petit pays pouvait jouer le rôle de truchement ou d'ambassadeur

entre les cultures qui s'interpénétrent sur son territoire, je répondrai,
comme le Tadturne, que point n'est besoin d'espérer pour agir, ni de
réussir pour persévérer. Ce n'est pas parce qu'une conflagration universeUe

peut éclater d'un instant à l'autre, anéantissant ces cultures et la nôtre, que
nous abandonnerons une position inséparable de notre vocation nationale,
et qui a l'avenir pour eUe, quoi qu'U puisse arriver demain.


	Education interculturelle et éducation générale

