
Zeitschrift: Archiv für das schweizerische Unterrichtswesen

Band: 32/1946 (1946)

Artikel: Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

Autor: Weber, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-44554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-44554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

Von Prof. Dr. Leo Weber

Vorsteher der Lehrerbildungsanstalt Solothurn

Das geistige Sein eines Menschen kann in alle drei Zeitdimensionen
ausstrahlen. In prophetischer Rede nimmt der vorsehende Deuter die möghche
Gestalt der Zukunft vorweg. Aus tiefster Schau des menschlichen Wesens

gelingt ihm die Erhellung des Dunkel-Kommenden, und die Richtung der
menschlichen Entwicklung ist ihm gewiß. Verharrt er nicht in reiner theoria,
sondern greift er mitWerk und Tat in das Getriebe der Welt ein, so kann er
zukunftbesümmend wirken. In Rousseau und Nietzsche erkennen wir diesen

zukunftsträchtigen Typ des prophetischen Denkers.
Die geistige Bedeutung eines Menschen kann sich aber auch wesentlich

in seiner Zeit erschöpfen. Bei all den «Namenlosen», aber auch bei all jenen,
die allein von ihrer Zeit verehrt und hochgeschätzt werden - wie zum
Beispiel Opitz -, dürfte dies der Fall sein. Sie gehen als geistige Wirkkraft mit
ihrer Zeit unter, und was fortdauert, ist ihr bloßer Name, der höchstens dem
Historiker vertraut klingt oder, wenn es gut geht, in spätem seelenverwandten

Zeiten wiederum entdeckt wird.
Anders der historisch bedeutsame Mensch, bei dem sich zur unmittelbaren

Wirkung auch die Fernwirkung seiner Werke gesellt. Sie überdauern
seine Zeit. Ja, es ist denkbar, daß «der Ruhm derWerke langsam und
allmählich eintritt, erst leise, dann immer lauter, und oft erst nach hundert
Jahren seine ganze Stärke erreicht: dann aber bleibt er, weil die Werke
bleiben, bisweilen Jahrtausende hindurch».1 So einfach, wie Schopenhauer
es darstellt, ist nun allerdings die Spiegelung einer geistigen Persönlichkeit
im Wandel des historischen Bewußtseins nicht. Denn es ist ja nicht so, daß
das geistige Antlitz eines Menschen unverändert erhalten bleibt und zu allen
Zeiten die gleichen Züge aufweist. Vielmehr tritt, je nach der Tendenz des

herrschenden Zeitgeistes oder einzelner ihn bestimmender Strömungen,
bald diese, bald jene Seite stärker hervor. Denn jede Zeit hat aus ihrer
Problemstellung und aus ihrerWirkhchkeitserfahrung heraus das geschichtliche
Bewußtsein neu zu formen, also daß jede Gegenwart ihre eigene Geschichte
hat. Deshalb bleibt jede historische Deutung ein perspektivisches Sehen :

«Der Bedingtheit durch die Problematik der Zeit entflieht schlechterdings
keine Geschichtsdarstellung.»2

1 Schopenhauer, Aphorismen zur Lebensweisheit. Reclam, S. 438, Anm.
2 F. Medicus, Vom Wahren, Guten und .Schönen, 1943, S. 47. In ähnlicher Weise

B. Croce in: Die Geschichte als Gedanke und Tat, 1945, S. 398.



4 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

Dies gilt in besonderem Maße da, wo es sich um die Darstellung eines
Werkes handelt, das so eng mit demWesen und dem Leben seines Urhebers
verbunden ist, wie das bei Pestalozzi der Fall war. Pestalozzi hat ja mit der
Ursprünglichkeit seines Denkens, durch die barmherzige Liebe seines Herzens

und durch den nie ermüdenden Einsatz seines Willens die Richtung in
die Zukunft gewiesen, seine Zeit zu Ablehnung und begeisterter Zustimmung

zugleich erregt und die nachgeborenen Denker gereizt, sich mit ihm
auseinanderzusetzen. Uns beschäftigt hier nur die DarsteUung Pestalozzis,
soweit sie sich in dem Bewußtsein der Nachwelt gestaltet hat.

Vorwegnehmend ist bereits hier zu sagen, daß das Bild, das sich dieWelt
von Pestalozzi gemacht hat, durchaus nicht von einem Standort aus
gezeichnet ist. Vielmehr finden wir eine Fülle von Darstellungen, die sachlich
und formal recht weit auseinandergehen, so daß es oft schwerhält, aU den
verschiedenen Gesichtspunkten der Beurteilung gerecht zu werden. Die
hier versuchte DarsteUung kann und will nicht erschöpfend sein. Es soUen
vornehmlich jene Interpretationen zu Worte kommen, die aus grundsätzlicher

Besinnung zu Pestalozzi SteUung nehmen und ihrerseits selbst
Ausdruck weltanschaulicher Strömungen sind, die in der nachpestalozzischen
Epoche das geistige Zeitbild mitgestalten halfen. Es wird weiterhin auch
nicht der Anspruch erhoben, die einzelnen Auslegungen einem letzten und
aUgemeingültigen Richterspruch zu unterwerfen, denn auch der Standpunkt
des Verfassers ist aus historischer Begrenztheit heraus gewachsen, und damit
wird die vorliegende DarsteUung selbst ein integrierender Bestandteü in
dem Pestalozzibild, wie es die Gegenwart sieht.

Der Einfluß Pestalozzis auf das pädagogische Denken und die
unterrichtliche Praxis hatte schon zu seinen Lebzeiten die pädagogische Welt
erfaßt. Zwei Gesichtspunkte waren es, die Eltern und Behörden aUer Herren
Länder1 bewogen, Zöglinge oder angehende Lehrer nach Iferten zu schik-
ken, um ihnen dort eine aUgemeine Menschenbüdung geben zu lassen : Einmal

die begeisternde Persönlichkeit Heinrich Pestalozzis. Alle Besucher der
Anstalt, die «etwas merkten»2, waren ergriffen von der glühenden Liebeskraft,

die Pestalozzis Wesen ausgestrahlt haben muß. Pfarrer Rahn aus Zofingen

erzählt: «Er mochte aber herkommen wie er woUte, so brauchte man
ihm nur recht in die Augen zu sehen, um herzhche Liebe und große Achtung
für ihn zu gewinnen.» Von seiner Begegnung mit Pestalozzi schrieb der
preußische Staatsrat Nicolovius: «Ich habe mit einem Manne Bekanntschaft
gemacht, der wahrlich in jedem Sinne ein Mann ist.» Auch Fichte sah in der

hingebenden Liebe das eigentliche Motiv seiner Größe und Bedeutsamkeit,
wenn er in den « Reden an die deutsche Nation » behauptete, daß Pestalozzi
in seinem Streben nach seinem Ziel aufrechterhalten und getrieben wurde
«durch einen unversiegbaren und allmächtigen und deutschen Trieb: die

1 Über die Nationalitätszugehörigkeit der Schüler siehe Niederen Rezension des

Aufsatzes von Henning in: Pestalozzi im Lichte zweier Zeitgenossen, 1944, S. 74, und
A. Zander, Leben und Erziehung in Pestalozzis Institut zu Iferten, 1931, S. 13.

2 A. Zander, a. a. O., S. 34.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 5

Liebe zu dem armen, verwahrlosten Volke».1 Der dänische Stadtlehrer Tor-
litz schrieb von seinem Aufenthalt in Burgdorf über Pestalozzi: «Munter
und feurig ist er wie ein Jüngling, anhänglich und scherzend wie ein Kind.**

Roger de Guimp, von 1808-1817 im Institut in Iferten weüend, schrieb über
seinen ersten Eindruck: «Bald aber wurde ich hingerissen durch die sanfte
Güte Pestalozzis, durch seinen lebhaften und doch milden Blick, durch die
wohlwoUende Herzlichkeit, welche durch das ganze Haus herrschte.» Selbst
aus seinen Büchern wehte dieser warmherzige Geist, der die Menschen aus
der Ferne zu ihm hinzog. Charakteristisch für diese Feniwirkung ist die
rührend offene, bekannte Tagebuchnotiz der Königin Luise: «Ich lese jetzt
Lienhard und Gertrud. Ein Buch für das Volk von Pestalozzi. Wie gut meint
er's mit dem Volke. Wäre ich mein eigener Herr, ich setzte mich in einen

Wagen und führe zu jenem Manne in die Schweiz, um ihm in der Menschheit

Namen zu danken.»2Ähnlich empfand auch Herder. Seine Rezension von
«Lienhard und Gertrud» in den «Erfurter gelehrten Anzeigen» von 1797
beschreibt Pestalozzi als «voU warmen Mitgefühls für alle Klassen unseres
Geschlechts. ..»

Zum andern aber erblickte man in Pestalozzi vorab den Pädagogen, der
mit Hilfe einer neuen Methode im gesamten Erziehungs- und Unterrichtswesen

umwälzende Neuerungen geschaffen hatte. Wohl schrieb Geheimrat
Süvern, der Mitarbeiter W. v. Humboldts, den 17 von der preußischen
Regierung nach Iferten entsandten angehenden Pädagogen: «Nicht eben das

Mechanische der Methode soUen Sie dort erlernen; das könnten Sie auch
anderswo und lohnte der Kosten fürwahr nicht. Auch das nicht soU Ihr
Höchstes sein, die äußere Schale derselben durchbrochen zu haben und in
ihren Geist und innersten Kern gedrungen zu sein, bloß der Geschickhchkeit
zumUnterrichthalber. Nein, erwärmen soUen Sie sich an dem heiligen Feuer,
das in dem Busen glüht des Mannes der Kraft und der Liebe...»*-* Aber in
der Methode Pestalozzis erblickte man eben doch das handwerkliche Mittel,
die Wünschehute sozusagen, mit deren Hilfe eine Neuordnung des

Schulwesens möghch war. Und da Pestalozzis Auffassung der Methode tatsächlich

die geistige Enge der landesüblichen Rezeptsammlungen und Didaktiken

sprengte, konnten die Schulmänner von ihr eine grundlegende
Umwälzung im Schulwesen erwarten.

So war Pestalozzis Einfluß zunächst ein praktischer und hat vornehmlich
im Schulwesen Preußens umgestaltend gewirkt.4 Schon 1805 gründete
Piamann, der Pestalozzi in Burgdorfaufgesucht hatte, in Berlin eine Anstalt, an
der junge Lehrer, wie Kawerau, Harnisch, Jahn und andere, in die Pesta-

1J. G. Fichte, Reden an die deutsche Nation. Herausgegeben vonj. H. Fichte, 1871.
9. Rede, S. 115.

2 Nach Konzelmann: Pestalozzi, der Mensch und Dichter im eigenen und
zeitgenössischen Urteü. 1918, S. 29.

J Zitat aus: Pestalozzi im Lichte zweier Zeitgenossen, S. 8.
4 Vgl. Gebhardt, Die Einführung der pestalozzischen Methode in Preußen. Berlin

1896.



6 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

lozzische Unterrichtsweise eingeführt wurden. Mit Nachdruck hat Fichte in
seinen «Reden» aufPestalozzi hingewiesen als den Mann, der aUein imstande
sei, die Volkserziehung in die richtigen Bahnen zu leiten. Die Erziehung
müsse «an den von Heinrich Pestalozzi erfundenen, vorgeschlagenen und
unter dessen Augen schon in glücklicher Ausführung befindlichen
Unterrichtsgang » anknüpfen.1 Von der Erneuerung der Volkserziehung im Sinne
Pestalozzis erwartete Fichte die Belebung des Nationalgefühls. Diese
nationalpohtische Nebenabsicht ist wohl für die preußische Regierung
mitbestimmend gewesen, sich die Mahnung Fichtes zu Herzen zu nehmen. Der
leitende Staatsmann, Freiherr vom Stein, sein phüosophischer Berater, Freiherr

von Schön, der Führer des Unterrichtswesens, Wilhelm von Humboldt,
der Organisator des preußischen Schulwesens, Süvern, und dessen Ratgeber,
Staatsrat Nicolovius, Pestalozzis Freund, sie aUe "waren einig in der
Auffassung, daß die Erziehung der deutschen Nation in Pestalozzis Geist
geschehen müsse. Freiherr vom Stein schrieb : «Es ist nicht genug, die Meinungen

des jetzigen Geschlechts zu entwickeln; wichtig ist es, die Kräfte des

folgenden Geschlechts zu entwickeln. Dieses würde vorzüghch geschehen
durch Anwendung der Pestalozzischen Methode, die die Selbständigkeit
des Geistes erhöht, den rehgiösen Sinn und aUe edleren Gefühle des Menschen

erregt, das Leben in der Idee befördert und den Hang zum Leben im
Genuß mindert und ihm entgegenwirkt.» Die Schar junger Lehrer, die von
der preußischen Regierung zu Pestalozzi gesandt worden war, wirkte nach
ihrer Rückkehr in seinem Sinne und Namen.

Von den Pädagogen, die im Geiste Pestalozzis das deutsche Schulwesen
reformierten, seien nur zwei kurz berührt. Wilhelm Harnisch, der 1812 eine
Schrift: «Deutsche Volksschulen mit besonderer Rücksicht auf die
pestalozzischen Grundsätze» herausgab, zeichnet eine selbständige Haltung
gegenüber der «traditioneUen» Pestalozzischen Schule aus. Entgegen der
vor aUem durch J. Niederer, Pestalozzis geistig regsamsten Mitarbeiter,
vertretenen einseitigen Betonung der formalen Kraftbüdung erklärt
Harnisch, daß die formale Kraftbildung nur dann die geistige Entwicklung des

Kindes fördere, wenn wertvoUe Bildungsstoffe Gegenstand des
Bildungsbemühens sind. Das Kind sei nicht nur Mensch, sondern auch Christ und
Bürger, hineingeboren in eine gestaltete menschliche Gemeinschaft. Gegenüber

Niederer, dem als Idealisten die aUgemeine Menschenbildung am
Herzen lag, sucht Harnisch in seinen Schuheformen die Prinzipien der
Individualbestinrmung und der IndividuaUage zu berücksichtigen und
dadurch den «Urpestalozzianismus» wiederherzusteUen.

Einen womöglich noch stärkeren Einfluß auf die deutsche Lehrerschaft

gewann Adolf Diesterweg. Durch de Laspée, einen Schüler Pestalozzis, auf
dessenWerke aufmerksam gemacht, wählte er Pestalozzi zu seinem Vorbild
und erklärte bei seiner Antrittsrede als Direktor des Seminars zu Mors:
«Ich woUte pestalozzisch wirken.» Später in Berlin wirkte er an einfluß-

"J. G. Fichte, Reden an die deutsche Nation. 9. Rede, S. 114. Herausgegeben von
J.H.Fichte.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 7

reicher SteUe in diesem Sinne. Auf seine Initiative hin wurde 1846 der
hundertste Geburtstag Pestalozzis feierhch begangen. Aus dem Ertrag
seiner Broschüre «Pestalozzi, ein Wort für die Kinder und deren Eltern»
legte er ein Stammkapital an, das bald so anwuchs, daß ein Grundstück in
Pankow bei Berlin angekauft werden konnte, wo ein Erziehungshaus für
30 Waisenkinder gegründet wurde, eine wahrhaft pestalozzische Tat.1
Es würde zu weit führen, dem Einfluß des Methodikers und Erziehungsreformers

Pestalozzi in aUe Verästelungen des Schulwesens nachzugehen
und ihn bei Denzel, Schwarz, Gräfe, Fröbel, Herbart u. a. m. aufzuweisen.
Nur darauf sei noch hingewiesen, daß auch in der Schweiz Pestalozzi als

Persönlichkeit und als bedeutender Methodiker und Erzieher galt. Seine

engeren Mitarbeiter trugen seine Ideen in die andern Kantone und Länder :

Krüsi nach AppenzeU, dessen Sohn Hermairn, nachmaliger Professor in
Oswego in Nordamerika, nach den Vereinigten Staaten, G. Tobler nach
Basel, Mühlhausen, Glarus und St. GaUen, Ramsauer nach Würzburg,
Stuttgart, von Muralt nach Petersburg usf. Auch auf katholischer Seite war
man auf Pestalozzi aufmerksam geworden; vor aUem die Erzieher im
Augustinerkloster zu Kreuzungen betätigten sich in seinem Geiste, so
Meinrad Kerler, der bei ZeUer im Rietli (Zürich) die Pestalozzische Methode
kennengelernt hatte.

Daß man Pestalozzi in der Schweiz vor aUem auch als Methodiker
auffaßte, beweist die von J. R. Steinmüller stammende Schrift : «Bemerkungen
gegen Pestalozzis Unterrichtsmethode»2, in der die Originalität der Methodik
bestritten, die zu frühe Ansetzung des Unterrichts und die Methode des

spielenden Lernens bei Pestalozzi kritisiert werden.
Lange Zeit galt Pestalozzi als der pädagogische Genius, als unerreichbares

Vorbild an Güte, menschlicher Wärme und erzieherischer Liebe,
aber gleichzeitig auch als Schulreformer und methodischer Praktiker.
Deshalb bestand zunächst wenig Neigung, sein Werk von einer geschlossenen

Weltauffassung her zu begreifen oder in ihm einen obersten Grundsatz

zu suchen. Wohl hatten sich schon zu seinen Lebzeiten Ansätze zu
einer philosophischen Würdigung seiner Lebensarbeit gebildet. Der Bemer
Kantianer Dekan Ith und Pestalozzis Mitarbeiter Joh. Niederer, der von
Fichtes und Schelhngs Philosophie beeinflußt war, bereiteten durch ihre
Auslegung den Weg für eine idealistische Interpretation des Pestalozzischen
Werkes. Joh. Fr. Herbart dagegen, der während seiner Hauslehrertätigkeit
in Bern mit Pestalozzi in Burgdorf bekannt wurde (1800), hat durch seine
Schriften über Pestalozzi3 eine mehr realistische Deutung in die Wege
geleitet, dies, trotzdem die Bezeichnung «Realist» für Herbart, wie sie in den

1 Dazu: E. R. Barth, A. Diesterweg, der wahre Jünger Pestalozzis. Leipzig 1910.
2 Joh. Rud. Steinmüller, Bemerkungen gegen Pestalozzis Unterrichtsmethode.

Zürich 1803.

'J. Fr. Herbart, Über Pestalozzis neueste Schrift: Wie Gertrud ihre Kinder lehrt. -
Pestalozzis Idee eines Abc der Anschauung, untersucht und wissenschaftlich ausgeführt.

Beide 1802.



8 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

meisten pädagogischen Lehrbüchern übhch ist, zu Unrecht gebraucht wird ;

denn auch für ihn ist die Welt der sinnlichen Erscheinungen ein
Bewußtseinsphänomen.1 Ziemssen und Heubaum haben später diese «realistische»

Auflassung vertreten.
Doch sei zunächst das idealistische Bild, das sich die Nachwelt von

Pestalozzi machte, entworfen. Es ist ein wohl verständlicher Vorgang,
daß man sein Werk schon zu seinen Lebzeiten in Zusammenhang mit der
Zeitphilosophie zu bringen suchte. Und da in jener Zeit die Kantische

Philosophie die Geister weit über den Kreis der eigentlichen Fachphilosophen
hinaus beschäftigte, war die Möglichkeit, daß Pestalozzi mit dem Gedankengut

Kants in lebendige Berührung gekommen war, durchaus der
Untersuchung wert. Eine Beeinflussung durch die Kantischen Ideen war um so
wahrscheinlicher, als das Kantische System in Fichte, Schelling, Krause und
Hegel sowohl wie in Herbart und Schopenhauer seine Fortsetzung und
Umgestaltung erfuhr, aUes Denker, mit denen Pestalozzi zum TeU in
engeren persönlichen Kontakt trat (1793 mit Fichte in Richterswü, 1800 mit
Herbart in Burgdorf).2

Zu Lebzeiten Pestalozzis ist es J. Niederer gewesen, der seine Werke in
idealistischem Sinne deutete. Er war lange Zeit das Sprachrohr seines

Meisters und formte in Theorie um, was dieser ahnungsvoU tat und schrieb.
Seine idealistische Auslegung betrifft einmal den Zielbegriff. Pestalozzi

ging es vorerst um das Allgemeine in der Menschenbüdung, dann aber auch

um die Hineinbüdung in eine konkrete einmalige Lage. Allgemein- und
Berufsbildung ergänzten sich in seiner Pädagogik. Niederer hat aber zu
verschiedenen Malen (vor aUem in seiner Überarbeitung der Lenzburger
Rede 1810 und 18n) die allgemeine Menschenbüdung als das letzte und
einzige Ziel der Erziehung bei Pestalozzi bezeichnet: «Genug, daß
Elementarbildung Menschen-, nicht Volks-, nicht Standes-, nicht Nationalbildung,
nicht Individualitätsbildung ist.» Und in einer Zuschrift an FeUenberg
erklärte er : «... das Äußere gehe ihn (Pestalozzi) nichts an, er handle
nach der Anschauung der Menschheit.» Bereits Harnisch widersprach einer
derartigen idealistischen Auslegung, als er erklärte: «Aus einer
volkstümlichen Büdung machte Niederer eine menschheitliche.»3

Niederer deutet auch den Begriff der Anschauung bei Pestalozzi als

inteUektueUe Anschauung. Er sieht in ihr eine ursprünglich schöpferische
Tätigkeit, die nicht nur die Formen, sondern auch den Inhalt des
Angeschauten synthetisch erzeugt und die zum mindesten den Namen eines

intuitiven Verstandes verdient. Damit interpretiert er Pestalozzi von Fichte
her, der das Angeschaute ebenfaUs als ein Produkt des Ichs betrachtet,4

1 Vgl. J. F. Herbart, Lehrbuch zur Einleitung in die Philosophie, 5, § 157.
2 Wer sich für die verschiedenen Kanäle interessiert, durch die kantisches Denken in

das Werk Pestalozzis eingeflossen ist, sei aufmerksam gemacht auf die philosophisch-
historische Arbeit von A. Stein: Pestalozzi und die Kantische Phüosophie. 1927.

3 W. Harnisch, Deutsche Volksschule. Berlin 1812, S. 24.
* J. G. Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre, S. 194.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 9

und verläßt den kritischen Boden Kants, der eine inteUektueUe Anschauung,
welche die Dinge in ihrer absoluten Realität erfaßt, nur dem «Urwesen»
zuschreibt.1 Niederers Interpretation ist insofern begreiflich, als ja auch
Fichte vier Jahre später Pestalozzi ähnhch auffaßte, indem er erklärte:
«Pestalozzis vorgeschlagenes Hilfsmittel, den Zögling in die unmittelbare
Anschauung einzuführen, ist gleichbedeutend mit dem unsrigen, die
Geistestätigkeit desselben zum Entwerfen von Bildern anzuregen, und nur
an diesem freien Bilden ihn lernen zu lassen aUes, was er lernt ; denn nur von
dem Freientworfenen ist Anschauung möghch».2

Auch der Präsident des bernischen Erziehungsrates, der Kantianer
Dekan Ith, tritt in seinem Bericht3 über Pestalozzis Anstalt in Burgdorf mit
Überzeugung für dessen Ideen ein, «nachdem ich am Ende einer kritischen
Prüfung die Theorie meinen anthropologischen und psychologischen
Grundsätzen angemessen, diese Theorie durch Erfahrung bestätigt, und die
Erfahrungen durch die Theorie vollkommen begreiflich fand ».4 In ähnlicher
Weise urteüten aUe Kantianer, die zu jener Zeit mit Pestalozzi in Kontakt
standen, wie FeUenberg, Escher von der Linth, Alb. Stapfer, Joh. SchneU

u. a.s Als eigenthchen Fichteschüler hat ihn später Friedrich Johannsen
gezeichnet.6 Pestalozzi selbst hielt dafür, daß das, was die einzelnen
Interpreten in sein Werk gelegt hätten, weit über das hinausgehe, was er selbst
als seine Ansicht betrachte.7

Der Nachwelt ein BÜd Pestalozzis entworfen zu haben, das streng
systematisch auf idealistischen Voraussetzungen beruht, ist aber erst Paul Natorp
gelungen. Er beschränkt sich nicht auf die idealistische Auslegung einzelner
Grundbegriffe, sondern leitet Pestalozzis Gesamtwerk aus einem einheitlichen

idealistischen Gesichtspunkt ab und rückt die verschiedenen Erziehungsprinzipien

in einen inneren Zusammenhang. Er hat als Vertreter der
Marburger Neukantianer bewußt nach dem «Wahrheitsgehalt» des Pestalozzischen

Vermächtnisses geforscht: «Es ist nicht bloß Pestalozzi, der Held der
Liebe, dem wir Verehrung und Nachfolge schulden, sondern es gut auch,
seiner Wahrheit nachzudenken.»8

Natorp geht vom Grundbegriff des Pestalozzischen Denkens aus, von der

Frage: Was ist Natur, was ist die Natur des Menschen Mit der Abklärung

1 Kant, Kritik der reinen Vernunft, Ausgabe Reclam, S. 123/24.
2 J. G. Fichte, Reden an die deutsche Nation. 9. Rede, S. 116. Herausgegeben von

J. H. Fichte, 1871.
3 Ith, Amtlicher Bericht über die Pestalozzische Anstalt und die neue Lehrart

derselben. Geßner, 1802.
4 MorfH-, Zur Biographie Pestalozzis. Zweiter Teü, 1885, S. 19.
5 Dazu: A. Stein, Pestalozzi und die Kantische Phüosophie. 1927, S. 110 ff.
3 Fr. Johannsen, Kritik der Pestalozzischen Erziehungs- und Unterrichtsmethode.

1904.
' Vgl. dazu: Th. Wiget, Grundlinien der Erziehungslehre Pestalozzis. 1914, S. 186.
8 P. Natorp, Der Idealismus Pestalozzis. 1919, S. 147. Vgl. auch: Natorp,

Gesammelte Abhandlungen zur Sozialpädagogik, I. Abteüung : Historisches. 1907 ; ebenso :

Pestalozzi, Sein Leben und seine Ideen. 250. Bd. von Natur und Geisteswelt.



10 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

dieses Problems dringt Natorp tatsächlich in den innersten Zusammenhang
von Pestalozzis Denkweise ; denn die Frage nach dem Menschen und seinem
innersten Wesen hat ihn ja immer wieder beschäftigt. Nach Natorp hat
Pestalozzi im Menschen ein strebendes, von innerer Aktivität erfüUtes Wesen
gesehen. Der Mensch lebe in der «Unendlichkeit des Strebens zu einem
unendlichen Ziel »-1 Er stehe inmitten zwischen der Tierheit und der Gottheit,

strebe von jener zu dieser hinauf, sei ein eigenthch faustischer Mensch,
der sein Leben aUein in der «Selbstverewigung» lebe. Diesen Drang zur
Ewigkeit, dieses seiner eigenen Selbstvohendung «Entgegenwandern», das
das innersteWesen des Menschen bei Pestalozzi ausmache, vergleicht Natorp
dem platonischen Eros, dem Trieb zur ewigen Selbsterzeugung. Der
Mensch lebe bei Pestalozzi immer im Hinblick auf das aUem Sein enthobene,
in unendlicher Ferne winkende Ziel. Auf dieser Auffassung vom Wesen
Mensch beruhe «für Pestalozzi wie für Plato» alle Menschenbüdung und
Menschenerziehung. Diese idealistische Deutung hält Natorp für die einzig
wahre und damit mögliche. «Wer aber nicht diesen platonischen und das

heißt idealistischen Sinn und Grund seiner (Pestalozzis) Anschauung vom
Menschen und dessen Büdung als Selbstschöpfung seines Menschtums kennt
und überaü fest im Sinne behält, dem entgeht nicht nur sein Letztes, Tiefstes,
sondern entgeht das Ganze... »2

Natorp zeigt in logisch straffem Aufbau, wie die übrigen Grundsätze der
Pestalozzischen Erziehungslehre aus dem obersten Prinzip hervorgehen und
abzuleiten sind. Es sind ihrer fünf: das Prinzip der Spontaneität, der
Methode, der Anschauung, des Gleichgewichts der Kräfte und der Gemeinschaft.3

Die spontane Selbsttätigkeit bedeutet, daß der Mensch Werk seiner
selbst ist. Diese Selbstentfaltung ist ein wesentlicher Prozeß und vollzieht
sich nach immanenten Gesetzen, in stetigem Fortschritt von den Elementen
zu einem voUendeten Ganzen. Die Gesetzlichkeit der Selbstschöpfung, die
identisch ist mit dem, was Pestalozzi Methode nennt, entspricht in seiner
Sprache dem «Gang der Natur». Dieser ist für aUe Menschen derselbe, die
Methode deshalb eine. Methode heißt Einheit und Gesetzlichkeit desWeges,
auf dem sich der Mensch selbst zum gesetzgebenden Wesen schafft.

Schwieriger gestaltet sich für Natorp der Einbau des Anschauungsprinzips
in das idealistische System. Denn Anschauung ist immer « sinnlich », das heißt,
sie weist hin auf ein «Draußen», außerhalb des Bewußtseins Stehendes.
Nach Natorp trägt die Anschauung bei Pestalozzi den Charakter der
Spontaneität, sie ist «schöpferische Selbsttätigkeit des Geistes».4 Hier deutet
Natorp von Fichteschen Kategorien aus. Anschauung ist wohl sinnlich in
ihrem Ursprung, aber immer auf dem Wege zum Geistigen. In ihr sind
Spontaneität und Methode erst voU lebendig. In der Anschauung zeigt sich,
daß Selbstschöpfung (Spontaneität) und Gesetz der geistigen Entwicklung

1 Natorp, Der Idealismus Pestalozzis. 1919, S. 115.
2 A.a.O., S. 119.
' Natorp, Pestalozzi, sein Leben und seine Ideen, S. 40 f.
' Natorp, Pestalozzi, sein Leben und seine Ideen, S. 66.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt II
(Methode) bis ins «Sinnliche» hinein walten: Anschauung bezeichnet den
Tatcharakter der Büdung. Sie ist also Innenschau und Intuition, sinnlicher
und geistiger Natur zugleich, denn nur deshalb kann der Mensch von den
Anschauungen zu Erkenntnissen gelangen. Anschauung ist nie ein bloßes

Vor-den-Augen-Stehen, reine Passivität, sondern im innerstenWesen
Selbsttätigkeit, hinschauende Gestaltung des Gegenstandes.

Das Prinzip der Spontaneität zeigt den Menschen als Werk seiner selbst,
die Methode gibt das Grundgesetz des Aufbaues, und in der Anschauung
findet der Büdungsprozeß die voUe Aktualität seiner einzelnen Momente.
In der Spontaneität wurzelt die Sittlichkeit des Wülens, in der Methode die
Geübtheit des Verstandes und in der Anschauung die Meisterschaft der
schaffenden Tat. Die Gliederung des Büdungswerkes geschieht nach der
Dreiheit Kopf, Herz und Hand, die im Gleichgewicht ausgebüdet werden
soUen. Ihre letzte Lebendigkeit findet die Erziehung durch das Einfügen in
die Gemeinschaft, die dadurch die tragende Voraussetzung aller Erziehung
wird. Aber auch im Gemeinschaftsprinzip hegt Spannung. Sie ist bezeichnet

durch die beiden Pole der reinen «Individuität» und der reinen
Gemeinschaft. Dabei wirken sich in der «Individuität» die Spontaneität
und die Selbstgesetzlichkeit des Wülens als sittliche Autonomie aus,
in der Gemeinschaft dagegen die anschauliche Fiüle des schaffenden
Lebens.1

Soweit Natorps idealistische Deutung. Sie bringt Pestalozzis phüo-
sophische Auffassung mit der Kantischen Gedankenwelt in Übereinstimmung.

«Pestalozzis Grundüberzeugung hinsichtlich der Erkenntnis ist die
idealistische und daher wesenthch einig mit der Kants»,2 Bedenken, die sich

gegen seine Auslegung erhoben, konnten ihn von seiner Auffassung im
wesenthchen nicht abbringen. Wohl gibt Natorp später zu, daß «der
quellende Reichtum und die Lebensfülle seiner (Pestalozzis) stets unmittelbar
aus den Erfahrungen seines Wirkens erwachsenden Ideen... sich nicht eben

gutwillig den Fesseln des Systems » fügen.3 Trotzdem glaubt er, eine Deutung
aus einem Prinzip wagen zu dürfen, denn auch Pestalozzi sehe in der
Erkenntnis den «Kern- und Mittelpunkt der menschlichen Bildung».4 Immerhin

anerkennt Natorp, daß trotz der vielen Übereiratimmungen Pestalozzi
nicht ein «Kantianer» sei. Wohl könne man hin und weder glauben, «einen

streng geschulten Kantianer sprechen zu hören»5, und «mehr instinktiv als

auf einem deuthch aufweisbaren logischen Wege» gelange Pestalozzi im
Kern der Sache zu völhger Übereinstimmung mit Kant.6 Es füge sich Pestalozzis

freies Phüosophieren keinem System: «Er kannte keines und suchte

1 Natorp, Der Idealismus Pestalozzis, S. 140.
2 Natorp, Pestalozzi, sein Leben und seine Ideen, S. 22.
3 Natorp, Der Idealismus Pestalozzis, 1919, S. 5.
« A. a. O., S. 12.
« A. a. O., S. 133.
• A. a. O., S. 30.



12 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

keines zu erkennen»1, aber er gehöre doch zu den «Idealisten». Und so steUt
um Natorp in eine Reihe mit Eckehart, Luther, Nikolaus von Cues, Kepler,
Leibniz, Kant, Fichte, Lessing, Herder, Schüler, Goethe und «hundert
andern».2 Er gehöre zu den großen Deutschen, die aüe ohne Ausnahme klare
Idealisten gewesen seien. Diese Einordnung in Bausch und Bogen übersieht
geflissentlich die großen Gegensätze, die trotz aUem Idealismus zwischen
einzelnen - z. B. Kant und Herder - bestanden haben.

Der eine Grund dieser etwas allzu summarischen Bestimmung vonPestalozzis
Werk mochte darin hegen, daß Natorp noch ganz in der zu seiner Zeit
üblichen Disjunktion von passivistischem Empirismus und Spontaneitätsidealismus

zu klassifizieren gewohnt war. Das andere Motiv mochten die
Angriffe der Gegner büden, die unter Hinweis darauf, daß Pestalozzi selbst die
deduktive Ableitung seiner Erziehungslehre abgelehnt habe, die Natorpsche
Deduktion verwarfen.3

Gerade das strenge Systematisieren, die logische Ableitung der Pestalozzischen

Erziehungsgedanken stieß auf Ablehnung. Kants Denkgebäude, eine
Systematik von imponierender Großartigkeit des Aufbaues und lückenloser
Geschlossenheit des inneren Gefüges, und Pestalozzis wirre Fülle von
Impressionen und einander oft widersprechenden EinfäUen schienen sich

wenig verwandt. Vor aUem konnte man den Begriff des Transzendentalen,
der in Kants Denken eine entscheidende RoUe spielt, bei Pestalozzi weder
der Form noch der Sache nach finden. Man hielt Natorp entgegen, daß
Pestalozzi «nicht mit transzendentalen Begriffen der Spontaneität, der
Selbstschaffung der objektiven Welt, sondern mit Begriffen der gemeinen
Erfahrung operiert».4 Und so suchte man denn die Gestalt Pestalozzis nicht
von einem einzelnen Philosophen oder einem einzigen Denksystem her zu
sehen, sondern brachte ihn in Beziehung zu den geistigen Strömungen eines

ganzen Zeitalters. Man sah Pestalozzi im Verein mit den bedeutendsten
Vertretern des humanistischen Geistes und verlegte die Betonung auf seine
Bemühungen, das Ewig-Menschliche in seiner von Krieg und Revolution
durchtobten Epoche wiederaufleuchten zu lassen. Es konnte dem ge-
schichtskundigen Blick nicht verborgen bleiben, daß zwischen den
philanthropischen Tendenzen der Aufklärung und Pestalozzis Bemühungen,
die soziale Lage der Armenbevölkerung zu heben, zum mindesten eine
ideeUe Verwandtschaft bestand. Tatsächlich haben die soziologischen
Anschauungen der Aufklärung durch den Kreis um Bodmer, Iselin und die
Helvetische GeseUschaft und auf dem Wege über Tschiffeli und Tscharner
auf Pestalozzi Einfluß gewonnen, so sehr, daß einzelne Forscher nicht nur
in den wirtschaftlichen Fragen eine Abhängigkeit Pestalozzis von den

Strömungen seiner Zeit behaupteten, sondern sein ganzes Erziehungswerk im

1 A. a. O., S. 107.
2 A. a. O., S. 21.
3 Th. Wiget, Grundlinien der Erziehungslehre Pestalozzis, 1914, S. 187.
« Th.Wiget, a.a.O., S. 84.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 13

Boden der Aufklärung wurzeln sahen.1 In der Idee der Menschenbüdung
und der Erziehung zur Menschlichkeit erblickte man einen edlen Humanismus,

der getreu den Grundsätzen der Aufklärung den Menschen lehrt, ein
Mensch zu sein, und dessen Hauptziel es ist, «das Wohl seiner Mitmenschen
zu fördern».2 Lessing und Schiller, Nathan und Don Carlos wurden
bemüht, um Pestalozzis Humanismus zu deuten.3

Aber nicht nur in seiner aUgemeinen erzieherischen Haltung, sondern
bis hinein in einzelne wissenschaftliche Anschauungen glaubte man Pestalozzi

dem Aufklärungsdenken verhaftet. Seine Auffassung, daß die Entwicklung

der Erkenntnis von dunkler Verworrenheit zur Klarheit imd Deutlichkeit

fortschreite, erinnerte an Leibniz'sche Formulierungen. Seine Einteüung
der VorsteUungskraft in eine «sinnliche» und «nichtmehr bloß sinnliche»
entsprach der Wölfischen Scheidung in ein unteres und oberes Erkenntnisvermögen.

Mit der Wölfischen rationalen Ontologie brachte man auch die
Tatsache in Zusammenhang, daß neben den genetischen auch ontologische
Gesichtspunkte Pestalozzis Methode bestimmten.4 Pestalozzis psychologische

Auffassungen sah man bei den Popularphilosophen Sulzer, Eberhard,
Lambert u. a. vorbereitet. Die Einteüung der seelischen Grundkräfte führte
zurück auf den englischen Moralphüosophen Shaftesbury.5 Die sitthche
Grundauffassung wies ebenfaüs auf den Engländer hin, dessen Begriff des
«moral sense» mit Pestalozzis Lehre vom «inneren Gefühl» verwandt schien.
Daß es sich bei diesem «inneren Gefühl» - ein Ausdruck, der bei Pestalozzi
immer wiederkehrt - um eine dem 18. Jahrhundert eigentümliche
metaphysische Auffassung eines immanenten Maßstab- und Wertbewußtseins
handelt, ist verschiedentlich beachtet worden.6

So wurden immer mehr Züge entdeckt, die Pestalozzi mit den Denkern
seiner Zeit verbanden. Die Originalität seiner Ideen schien sich in lauter
Abhängigkeit aufzulösen, so daß die Ansicht vertreten wurde, hinsichtlich
der theoretischen Grundlage der Erziehung fänden sich «bei Pestalozzi keine
selbständigen Forschungen. Er schließt sich der herrschenden Anthropologie

an»7, und seine psychologischen Ansichten seien «eine Vereinigung
von verschiedenartigen Bestandteüen, in denen die Anschauungen seiner
Zeit zum Ausdruck kommen und sich Ahnungen der Zukunft ankündigen ».8

In einzelnen Werken besonders fand man geistige Verwandtschaft mit
der Zeit. Vor aUem in dem Frühwerk «Abendstunde eines Einsiedlers»

1 Th. Wiget, a. a. O., S. 3.
2 Th. Wiget, a. a. O., S. 3.
3 Th. Wiget, a. a. O., S. 5; ebenso: A. Heubaum, Heinrich Pestalozzi, 1920, S. 173.
4 Heubaum, a. a. O., S. 286.
5 Vgl. H. Stettbacher, Beiträge zur Kenntnis der Moralpädagogik Pestalozzis,

1912, S. 22.
6 F. Delekat, J. H. Pestalozzi, 1926, S. 113, und H. Rupprecht, Pestalozzis Abendstunde

eines Einsiedlers, 1934, S. 128.

' Heubaum, a. a. O., S. 130.
8 Heubaum, a. a. O., S. 351.



H Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

stellten sich reichlich Anklänge an den herrschenden Zeitgeist ein. Die
Naturauffassung und Humanitätsidee, die Schätzung des Gefühls als eines
Erkenntnisfaktors an SteUe des InteUekts, die hohe Wertung des väterlich-
patriarchalischen Prinzips rücken Pestalozzi in die Nähe Lavaters, Zimmermanns

und Herders.1 Hier erscheint Pestalozzi nicht als der vorwärtsstrebende
diskursive Systemdenker, sondern als Kreisdenker,2 der in Bruchstücken

das Ganze meint. «Wichtiger ist es, Pestalozzi als einen Denker vom Schlage
Herders zu wissen, um dann gewisse, in der Abendstunde fehlende oder
nicht zu genügend deutlicher Gestalt gekommene Denkmotive von dorther
ergänzen zu können».3

Im Gegensatz zu Natorps straff stilisiertem Pestalozzibüd begegnen wir
hier einem Pestalozzi, der in seiner Sensibilität und seinem prophetischen
Pathos, in der Art seiner eigentümlich schülernden Begrifisprägung und
auch durch die aphoristische Form seiner Sprache als ein so ganz anderer
erscheint als der idealistische Systemdenker, wie ihn uns Natorp dargesteUt
hat. In seinen theoretischen Anschauungen erscheint er als Synkretist;
vorkommendeWidersprüche in seinem Werk ließen sich daraus erklären. Wohl
betrachtete man seinWerk nicht als amorphe Sammlung einzelner Gedanken,
sondern als einen «großen, nach aUen Seiten wohldurchdachten und in
seinen Teüen zusan-tmenstimmenden Erziehungsplan».4 Aber in bewußter
GegensteUung zu Natorps «Deduktionsabsichten» legte man die Betonung
nicht auf die systematische Einheitlichkeit seines Denkens, sondern eher auf
seine Fähigkeit der Intuition und aufseine praktische Erfahrung. Im Gegensatz

zu Kant wird Pestalozzis Methode so umschrieben: «Zuerst Schaffung
einer breiten Erfahrungsgrundlage, dann induktiver Aufstieg zu einer
zusammenhängenden Theorie ».5 Das Hauptanhegen Pestalozzis sei nicht
theoretischer, sondern praktischer Natur gewesen. «Pestalozzi ist nicht Mann der
Theorie, sondern ein praktischer Geist, der seine aus der und durch die
Praxis gewonnenen Erkenntnisse freüich wissenschaftlich zu begründen
bemüht ist».6

Hier wächst die Gestalt Pestalozzis aus dem Grunde seiner Zeit, geformt
und getragen von den Strömungen seiner Epoche, eigenständig vor aUem
in seiner praktischen Hingabe an die Menschen. Er erscheint als humaner
Aufklärer, der ähnlich wie sein Freund Iselin, nur tatkräftiger und
entbehrungsreicher, dem Wohl der Menschen dient.

Die streng systematische Geschlossenheit des idealistischen BÜdes, wie es

Natorp entworfen, war durch die Einfügung Pestalozzis in seine Zeit
gelockert, einiges auch wieder verschwommener und unklarer geworden. Bei
aUzu vielen schien Pestalozzi Anleihen gemacht zu haben. Der nicht auf

1 Dazu: H. Rupprecht, a. a. O., S. 57, 72 und 127, 169.
2 Dazu: H. Leisegang, Denkformen, 1928, Kap. III und IV.
» H. Rupprecht, a. a. O., S. 127, Anm. 2.
« Wiget, a. a. O., S. 148.
6 Wiget, a. a. O., S. 190.
' Heubaum, J. H. Pestalozzi, S. 198.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 15

Kant reduzierbare Rest seiner Pädagogik bheb ohne innerenZusammenhang.
Eine Klärung ergab sich erst dann, als eine Spur aufgenommen wurde, die
zu dem größten Aufklärer, zu Leibniz, führte. Da und dort hatte man
Ähnlichkeiten zwischen den beiden Denkern entdeckt, aber immer nur
sporadisch herausgearbeitet. So wurde etwa Pestalozzis Rede von den
«mechanischen Formen aUes Unterrichts» mit der Leibniz'schen
Unterscheidung der metaphysisch-logischen von der physisch-mechanischen
Notwendigkeit in Beziehung gebracht1, und der von Pestalozzi hervorgehobene
Gang der Erkenntnis von der Verworrenheit zur Klarheit und Deutlichkeit
erinnerte ebenfalls an Leibniz-Wolff.2 Pestalozzis Gedanke, daß die
Entwicklung des Menschen innerhalb seiner Geschichte ein immanent sich
vollziehender Akt der Erziehung sei,3 seine Schätzung der Mathematik als

eine die Denkfähigkeit büdende Disziplin4 fanden sich bei Leibniz vorgeprägt.

Pestalozzi habe weiterhin den Menschen als historische Existenz
aufgefaßt, die jederzeit der Zukunft und der Vergangenheit verhaftet sei, und
dieses Menschheitsbüd decke sich mit Leibnizens Begriff der Monade, die
ebenfalls Vergangenheit und Zukunft in intensiver Einheit in sich trage.5
Leibnizens Monadologie eignete sich auch vorzüghch für die Interpretation
der Pestalozzischen Lehre von der Indmduübestimmung des Menschen,
indem in beiden Auffassungen das Ordnungsgefüge des Daseins organisch
bestimmt wurde.6 Ja, man führte die Übereinstirnmung der beiden Männer
noch weiter: «Nicht bloß in den Zielgedanken seiner Ethik: SelbstvervoU-
kommnung und Selbstveredelung, sondern vor aUem in dem Glauben an
die göttlichen Keimkräfte, welche der Menschennatur zugrunde liegen und
sich allseitig und harmonisch zu immer höherer Vollkommenheit entfalten
soUen, verrät Pestalozzi den Leibnizianer, der das Wesen der götthchen
Schöpfung in der durch Selbstentfaltung und Selbstentwicklung zur VoU-
kommenheit aufsteigenden Kraft erblickt».7

Die geisteswissenschaftliche Linie, die den Pädagogen mit dem Auf-
klärungsphüosophen verbindet, ist aber erst auf das Pestalozzi-Jahr 1946 hin
gezogen worden.8 Damit wurde eine Lücke in der Pestalozzi-Interpretation
geschlossen. Die von Kant herkommenden Deuter hatten die ethische
Grundhaltung Pestalozzis mit Hinweis auf Kants dualistische Scheidung von
Neigung und Pflicht und seine starke Akzentuierung der Autonomie der
Sittlichkeit verständlich machen können. Dagegen waren andere Seiten

1 Wiget, Die Grundlinien der Erziehungslehre Pestalozzis, 1914, S. 150.
2 Wiget, a. a. O., S. 167.
3 Heubaum, J. H. Pestalozzi, 1920, S. 170/73.
* Heubaum, a. a. O., S. 335.
5 Paul Natorp, Der Idealismus Pestalozzis, 1919, S. 122.
6 Fr. Delekat, J. H. Pestalozzi, 1926, S. 115.
7 P.Wernle, Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, Bd. II,

S. 165.
8 A. Stein, Pestalozzi und Leibniz; im Jahrbuch der Schweiz, philos. Gesellschaft,

!945-



i6 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

Pestalozzis, vor aUem sein organisches Kreisdenken, sein ausgeprägter Sinn
für das stetige und kontinuierliche Wachstum der Kräfte, entweder zuwenig
beachtet oder dann mit Gewalt den Kategorien des kantischen Denkens
unterworfen worden. Daß Pestalozzi in seiner ethischen Überzeugung
kantisch-dualistisch, in vielen pädagogischen Grundfragen aber leibnizisch-
monistisch denkt, ist erst in der DarsteUung Steins zum Ausdruck gekommen,

dem dieser systematische Widerspruch als «vieUeicht der originellste
Zug in Pestalozzis geistiger Welt » erscheint.1

Welche Grundgedanken verbinden Pestalozzi mit Leibniz? Einmal ist es

die Konzeption des Begriffs der selbständigen, autarken Kraft. Daß der
Mensch von innen heraus wachsen kann und wachsen muß, soU er zu reifer
Gestalt kommen, war eine Grundüberzeugung Pestalozzis, aus der auch die
Ablehnung der von außen aufgedrängten Wortbildung stammt, die «auf
die schlafenden Kräfte » Wörter pfropft. Darin bestand Wesenthches seiner
Methode, daß sie die Selbstkraft des Menschen zur Büdungsgrundlage
machte, nichts Fremdes in ihn hineinlegte, sondern aUes aus ihm herausholte.
Kraftbildung und Kraftentwicklung sind Grundprinzipien seiner Pädagogik.
Der Autarkiegedanke, die Verehrung der Kraft und die Konzeption des

Entfaltungstriebes und der Perfektibüität sind nun auch Grundpfeüer des

Leibniz'schen Denksystems.2 Die Büdung der natürlichen Kräfte entwik-
kelt sich wie aUes natürliche Geschehen in kontinuierlichem Fortgang,
lückenlos und stufengemäß. An dieses methodische Gesetz hatte jeder
Unterricht bei Pestalozzi anzuknüpfen. Leibniz ist dem gleichen Gedanken,
allerdings ohne pädagogische Absicht, in seinen «Nouveaux essais sur
l'entendement humain» nachgegangen und hat im Bereich des Seelischen mit
Hilfe der petites perceptions eine lückenlose Kontinuität nachgewiesen und
diesen Gedanken als ein Grundprinzip desWeltbaues erkannt.3 Dem Prinzip
der Kontinuität bei Leibniz entspricht der Pestalozzische Grundsatz, daß
die Erkenntnis vom Verworrenen zur Klarheit fortschreite.4 Eine weitere
Übereinstimmung findet sich zwischen dem Monadebegriff des Philosophen
und dem Individualitätsbegriffdes Erziehers. Am Charakter der Einmaligkeit,
der inneren Geschlossenheit und Wesenhaftigkeit, der der Monade
zukommt, hat sich Pestalozzis «Enthusiasmus der Kraftsteigerung» entzündet.5

Eng mit dem Begriff der Monade hängt ihr «Ort» oder ihre «SteUe»

zusammen, die sie im Universum einnimmt. Diese räumhch-metaphysische
Bestimmung entspricht dem, was Pestalozzi die Individuallage nennt, dem
«Fleck», den jeder zu besorgen hat. In der Auffassung Pestalozzis, daß jeder
Mensch an seinem Ort seine Aufgabe erfüUen muß und erfüUen kann, daß
die Möglichkeit echter Büdung in jeder Lage des Menschen besteht, schimmert

der Harmoniegedanke Leibnizens durch, insofern Gott jedem Men-
1 A. Stein, a. a. O., S. 157.
2 A. Stein, a. a. O, S. 145 und 152.
3 Leibniz, Werke. Ausgabe Kröner, S. 131.
4 A. Stein, a. a. O., S. 177 und 180.
5 A. Stein, a. a. O., S. 163.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 17

sehen seinen Platz im Dasein anweist und ihm die Chance der Perfektibüität
gibt.1 Sogar in der Pestalozzischen Auffassung der Liebe als einer Gemeinkraft

soU ein Leibniz'sches Element, das des KräftequeUens, enthalten sein.2
Diese Interpretation prägt im Bude Pestalozzis neue Konturen. Es

verliert die harten, straffen Züge, die eine einseitige Kantische Interpretation
aUein herausgearbeitet hatte, und anderseits gewinnen die etwas blassen
und beinahe verschwommenen Linien, die den Erzieher als Aufklärer und
Humanisten umrissen, an Prägnanz und innerer Klarheit.

Ein Wesenszug an Pestalozzi, der uns Schweizer besonders stark
anspricht, war aber weder von Kant, noch von der Aufklärung, noch von Leibniz

her deuthch sichtbar zu machen: seine Wertschätzung der Mutter, der
Familie, des Gefühls und der Nächstenliebe. Das konnte offenbar nur von
einer Seite her geschehen, die das famüiale Prinzip von Hause aus in sich

trägt: vom Rehgiösen her.
Schon Stein hat früher darauf hingewiesen, daß die von Natorp für

seine kantische Interpretation angezogenen Begriffe, wie das «Innerste
meiner Natur», «aUgemeine Menschenwahrheit», «reiner Wahrheitssinn»,
«Wahrheitsgefühl», «hohe Einfalt unserer Grundbegriffe und unserer
Grundempfindungen», «horchendes Ohr der Unschuld», «inneres Gefühl»
u. s. f., «ebensowohl als Sensorium rehgiöser oder dichterischer Gewißheit
gemeint sein können wie als Ausdrücke theoretischer Gewißheit».3 Tatsächlich

brauchte man nur die in fast aUen Äußerungen der Aufklärung hegende
rehgiöse Grundstimmung aufzuspüren, um die religiöse ErfüUtheit des

Pestalozzischen Werkes zu erfassen. Begriffe wie «Natur»,«Menschheit»,
«Liebe», «Ruhe», «Einfalt» drücken nicht nur einen logischen Gehalt aus,
in ihnen schwingt eine gefühlsmäßig-irrationale Stirnrnung mit, die ihnen
eine gewisse Weite und Randlosigkeit verleiht. Sie sind von den bedeutenden

Aufklärern durchaus mit ethisch-religiösem Pathos ausgesprochen
worden.4 Eine der eindringlichsten DarsteUungen über Pestalozzi legt denn auch
die Beziehungen dar, die ihn mit der mystischen Frömmigkeit verbinden.5
Schon da und dort war auf diese geistige Verwandtschaft unseres Pädagogen
verwiesen worden. Wo Pestalozzi vom « götthehen Funken meiner Natur »

spricht, war eine Erinnerung an die scintüla des Eckehart kaum zu
unterdrücken.6 Eine tiefer dringende Deutung konnte aber nicht von der äußeren
Ähnlichkeit der Ausdrücke, sondern nur von der Übereinstimmung im
Zentralen ausgehen. Dieses Zentrale erblickte die mystische Auslegung im
Begriffder Natur, von dem ja auch die idealistische Interpretation ausgegangen
war.7 «Man muß den Schlüssel haben, der die verborgenen Kammern dieser

1 A. Stein, a. a. O., S. 167.
2 A. Stein, a. a. O., S. 199.
3 A. Stein: Pestalozzi und die kantische Philosophie, 1927. S.XIV.
4 H. P. Böhi: Der metaphysisch-religiöse Impuls der Aufklärung. 1933, S. 3iff.
5 Fr. Delekat : J. H. Pestalozzi, Der Mensch, der Phüosoph und der Erzieher. 1926.
8 P. Natorp: Der Idealismus Pestalozzis, 1919. S. 17, ebenso S. 116.
" Vergl. P. Natorp: Der Idealismus Pestalozzis, 1919, S. 108.



18 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

Gedankenbildung aufschließt. Dieser Schlüssel aber ist das richtige
Verständnis des Naturbegriffs. Von da aus erklärt sich das übrige leicht.»1 Inder
«Natur» erblicke Pestalozzi nicht das gottentleerte Wesen des Kant-
LaplaceschenWeltsystems.2 Pestalozzis Naturauffassung habe von Hause aus
einen metaphysischen Einschlag und sei immer in bezug auf Gott gesehen.
Er bezeichne einmal das religiös Positive, ein andermal das rehgiös Negative.
In der Spannung dieses Gegensatzes hegt die Entwicklung Pestalozzis
beschlossen. In «Lienhard und Gertrud» ist die Polarität des Naturbegriffes bereits

angetönt, indem sich das Böse nicht aUein in Hummel konzentriert, sondern
auch da auftritt, «wo man annehmen möchte, ein guter WiUe versperre ihm
den Eingang»,3 nämlich in der Familie der Gertrud. Das Verhältnis der
höheren zur niederen Natur kompliziert sich fiir Pestalozzi insofern, als er
nicht wie sein Mitarbeiter, der Idealist Niederer, der Meinung war, «der
Wirklichkeit gegenüber dürfe man, wenn sie sich widersetze, nur
Verachtung haben, oder man müsse mit dem Kolben dreinschlagen».4 Der «Kot
derWelt» hat seine eigene ihm zukommende Objektivität und Gesetzmäßigkeit.

Anfänglich noch geneigt, mehr das Gute als das Böse im Menschen zu
sehen - so in «Gesetzgebung und Kindermord», wo auch der Staat als

Erziehungsfaktor zur höheren Ordnung des Seins gezählt wird -, erscheint

später das Verhältnis der beiden Mächte «als ein hoffnungsloses Gewirr».5
Im dritten und vierten Teü von «Lienhard und Gertrud», das heißt in seiner
«rabiaten, wirtschaftlichen Periode»,6 bahnt sich eine neue Naturauffassung
an, die den Menschen im Triebhaft-Tierischen verwurzelt sieht und dem
Staat die Aufgabe überträgt, den Menschen im Innersten umzukrempeln.
Unter dem Eindruck der Französischen Revolution verschwindet dann mehr
und mehr die Idee des Staates als eines idealen Gesetzgebers. Bereits in den

«Nachforschungen» erscheint der Staat nichtmehr als sittlich. Die Sittlichkeit
wird in die Brust des Menschen verlegt und entwicklungsgeschichthch
betrachtet, die Antithetik des Naturbegriffs ineine geschichtsphilosophische
Dialektik umgebogen und die «Natur » in den Dreitakt des tierischen, des geseU-
schafthchen und des sittlichen Zustandes aufgelöst. Hinter dieser Relativierung
bleibt aber eine Art «Einheit der Natur», eine Identität bestehen, die jedoch
nicht als «sittlicher Zustand» gleichsam über der Menschheit schwebt und
damit ein theoretisches Anliegen wird. Für Pestalozzi ist die Verwirklichung

des sittlichen Zustandes und der wahren Kultur nur in der Praxis
möghch, die Einheit der menschlichen Natur nur im Tun erfahrbar. Deshalb

sein Jubehuf, als er Schulmeister werden konnte. In dieser Haltung
sieht Delekat den schärfsten Gegensatz zum deutschen Idealismus.7

1 Delekat, a. a. O., S. 97.
2 Vergl. Kant in : Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, § 14 : «Natur

ist das Dasein der Dinge, sofern es nach allgemeinen Gesetzen bestimmt ist. »
3 Delekat, a. a. O., S. 122.
4 Delekat, a. a. O., S. 91.
5 Delekat, a. a. O., S. 151.
' A. Stein: Pestalozzi und Leibniz, 1945, S. 147.
7 Delekat, a. a. O., S. 236.



Pestalozzi im Lichtender Nachwelt 19

Pestalozzis Naturauffassung scheint nun auf weite Strecken mit der der
Mystik zusammenzufaUen. Die Doppeldeutigkeit seines Naturbegriffs findet
sich bei dem Mystiker St. Martin, dessen Frühwerke er nachweisbar kannte,
deuthch ausgeprägt. St. Martin erklärt, daß in der gesamten Wirklichkeit
die gute und die böse Natur miteinander verflochten sind. Das eigentümliche
rehgiöse Pathos, das sich mit dem Ausdruck Natur bei Pestalozzi verbindet,
ist vor aUem der romanischen Mystik des 16. und 17. Jahrhunderts eigen.
Ebenso sei die geschichtsphüosophische Betrachtungsweise eng mit mystischem

Denken verflochten.1 Die Tatsache, daß Pestalozzi die Einheit der
Natur nicht in der theoria, sondern im Tun fand, sein daraus resultierender
Kampf gegen die Umsetzung der rehgiösen Botschaft in theoretisierende
Dogmatik, seine ihm oft vorgeworfene Un-, ja Antikirchhchkeit, sein
Bestreben, die individuelle Existenz, wie sie sich in Familie, Kirche, Schule und
Armenwesen als Oasen echter Sittlichkeit äußert, gegenüber aUer koUek-
tiven Existenz zu bewahren - dies aUes steht mit einer mystischen Haltung
im Zusammenhang. Denn auch der Mystiker schwärmt nicht nur von
Humanismus, sondern sucht um zu leben,2 auch der Mystiker flieht die starre
Fessel der kirchlichen Ordnung,3 auch im Mystiker lebt eine neue Auffassung
der Individualität, in der er die «substanzieUe Identität seines innersten Wesens

mit dem Universalgeist» erlebt.4
Die innere Übereimtirnmung mit der Mystik geht noch weiter. Auf die

Frage, wer dem Menschen sage, was in seinem Leben denn das Gute bzw.
das Böse sei, hätte Pestalozzi mit dem Hinweis auf das «innere Gefühl»
geantwortet. Er redet auch etwa von der «inneren Ruhe», in der der Mensch
zur Einfalt des Geistes zurückkehrt, und nimmt damit ein Kernwort der
Mystik auf. Es ist die Lehre von der heiligen simplicitas animi, vom sentiment
intérieur, sentiment du coeur, vom inneren Licht, dem Grundakt des tieferen
Erkennens. Diese Lehre vom Gefühl als einigendem Prinzip aUer
Welterkenntnis fußt auf dem Ideenkomplex der mystischen Sensation. Dieser
seelische Akt, als Vorgefühl des je schon vorhandenen Totalzusammenhangs
des Seins, ist in der neueren Erkenntnistheorie rationalisiert worden,
erscheint als der auf das Totale gerichtete geistige Grundakt und hat sich bei
Leibniz in dem Begriffdes inteUectus ipse bei Herder in dem des sensorium
commune und bei Kant in der transcendentalen Apperzeption erhalten.5

Eine ähnliche Aufgabe wie die mystische Sensation hat nun die
«Anschauung» bei Pestalozzi. In ihr erfaßt das Kind die Welt in ihrem ursprünglichen

Wesen, wie sie von Gott geschaffen wurde. Die Methode hat dann
die Aufgabe, die Anschauung vor Irrtum zu bewahren, das heißt, dem Kind
die Welt in ihren Wesenszusammenhängen, in ihrer göttlichen Natur und

1 Delekat, a. a. O., S. 168.

' Delekat, a. a. O., S. 21 und 61.
3 Delekat, a. a. O., S. 35, 69 und 94.
4 Delekat, a. a. O., S. 35.
5 Delekat, a. a. O., S. 258.



20 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

ursprünglichen Harmonie vor Augen zu steUen.1 In allem Lehren wird also
dem Kind das götthche Urbüd derWelt gezeigt, die Methode trägt deshalb
rehgiösen Charakter.2

Wenn später Pestalozzi das Prinzip der Anschauung mit dem der Liebe
vertauscht hat, so spiegelt sich darin seine Wendung zum Sittlichen, denn
in der sitthchen Welt kann die ursprüngliche Harmonie nicht einfach
angeschaut werden, das sittliche Gesetz kann weder aus der Natur noch aus
dem Zusammenleben der Menschen abgelesen werden.3 Hier ist die
Harmonie mit Hilfe von Liebe und Glauben erst zu verwirklichen. Delekat weist
nach, wie Anschauung und Gefühl aus dem Kulturbereich des heüenisch-
antiken Geistes stammen - Piatons theoria imd eros -, in Glaube und Liebe
sich aber das christliche Lebensgefühl ausdrückt, dem das Leben nicht
harmonisch erscheint. So steht Pestalozzi zwischen griechischer Bildungsidee
und christlicher Erziehungspraxis. «Er teüt dieses Schicksal mit Augustin,
Melanchthon und Schleiermacher.»4 Damit ist der Anteü der mystischen
Religiosität in Pestalozzis Werk sichtbar gemacht, sein «Düemma»
aufgewiesen.5

Dieser innerlich schwankenden Haltung ist die Gestalt Pestalozzis durch
eine andere Deutung enthoben worden, die ihn als Nachfahren der Reformation

sieht und ihren Standort in der dialektischen Theologie Brunnerscher
Prägung wählt. Mag eine solche Auslegung Pestalozzis «unhistorisch» sein,6
so ist sie doch als « eigenwillig» und «tiefgründig» empfunden worden.7 Es

geht hier8 im wesenthchen nicht um die historische Eingliederung Pestalozzis

in eine Zeit oder um die geistigen Verwandtschaftsbeziehungen zu
einem philosophischen System. Wohl wird der Einfluß des Zwinglischen
Reformationsgeistes immer wieder aufgedeckt, Pestalozzi als «der wahre
Büderstürmer der Reformation»9 bezeichnet; im Grunde genommen dreht
sich aber die Frage nicht darum, inwieweit sich Pestalozzis Werk mit dem
Zwingiis deckt, inwieweit nicht. Der rechtsstehende Theologe steUt den
großen Erzieher vielmehr unmittelbar vor Gott und untersucht sozusagen
als Historiker Gottes das Verhältnis, in dem Pestalozzi zu verschiedenen
Zeiten seines Lebens zu dem allerhöchsten Gott gestanden hat. Seine Leiden
und seine Freuden, sein WoUen und VoUbringen, sein unvergleichlicher

1 Delekat, a. a. O., S. 265.
2 Delekat, a. a. O., S. 294.
3 Delekat, a. a. O., S. 304.
4 Delekat, a. a. O., S. 308.
5 Die Spannung zwischen christlicher Praxis und griechisch-aufklärerischem Denken

stellt auch der Religionshistoriker fest, dem Pestalozzis Stellung in der Rehgions-
geschichte die zu sein scheint, «daß er eine lebendige Christlichkeit mit Momenten
der Aufklärung und des Idealismus der Goethezeit verband». H. Hoffmann: Die
Religion im Leben und Denken Pestalozzis, 1944, S. 58.

8 A. Stein, Pestalozzi und Leibniz, 1945, S. 125.
' H. Hoffmann, a. a. O., S. 68.
s Würzburger, Der Angefochtene, Zürich 1940.
9 Würzburger, a. a. O., S. 123.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 21

Lebensgang - sie sind als «eine Geschichte mit Gott»1 zu verstehen. Pestalozzi

als Mann des reinen Glaubens - so deutet ihn Würzburger und verfolgt
von einem Standort, den er zwischen Gott und dem Erzieher wählt, den

Weg des Christenmenschen Pestalozzi. Die uns bereits bekannten Begriffe
erfahren demgemäß eine völlig neue Auslegung, so vor allem die Auffassung
der Natur. Unter ihr verstehe Pestalozzi weder die autonome sittliche Kraft
im Menschen (Natorp), noch das innere Gefühl für Gut und Böse (Mystik),
sondern er meine mit diesem Ausdruck schlechthin die «Geschöpflichkeit
des Menschen ». Der Begriff Natur sei « identisch mit dem strengen bibhschen
Begriffder Gotteskindschaft».2 Das «Innerste der Natur» sei «das vergrabene
Pfund, von dem die Erben nicht mehr wissen, wo es der Vorvater
verborgen hat».3

Von diesem rehgiös gefaßten Menschenbild aus, das in vielen Zügen -
so in der Lehre von der Gottebenbüdlichkeit, der Lebensbuße, der Gnadenlehre

- an die theologia naturalis Emil Brunners erinnert,4 wird nun dasWerk
Pestalozzis gedeutet. In der «Abendstunde eines Einsiedlers» steüt sich Pestalozzis
Glaube an die Schöpfung und an die Auferstehung Jesu Christi als Alpha
und Omega des christlichen Glaubens dar, und die vieldiskutierte Berufung
auf sein inneres und einfaches Gefühl ist nicht irgendwie aufklärerisch zu
verstehen, «denn dieses Gefühl ist identisch mit seinem Kindersinn», das

heißt, mit seinem Glauben und seiner Gottesfurcht.5 Sogar die
«Nachforschungen», in denen man bis anhin die «kantische Wendung» erblickte,
sind ein Meüenstein auf dem Wege zu Gott. Wohl sind sie «ein Werk der
phUosophisehen Dämonien», aber auch in dieser glaubensfernen Zeit
erfüllte ihn sein niederer Glaubensstand nicht mit der Genugtuung des
Aufklärers, der seinen Idealismus an die SteUe des Glaubens setzt, sondern mit
tiefer Beschämung und Hoffnungslosigkeit. Trotzdem er zu jener Zeit
Fichte begegnete, erscheint er nicht als dessen Nachfahre, sondern eher in
der Gefolgschaft eines Kierkegaards.6 Den Schlüssel zu Pestalozzis
reformatorischem Christentum biete aber «Lienhard und Gertrud», das ganz vom
Gebot: «Du sollst Vater und Mutter ehren!» her gesehen ist. Gertrud
erscheint als Martha-Maria, Glüphi, der bisherige Aufklärer, als Adam, der
im Schweiße seines Angesichts sein Brot verdient,7 und als Arbeiter im
Weinberg des Herrn8; sein Sinn für Ordnung und Handanlegen wird als

«rechtschaffenes reformiertes Erbgut» angesehen.9 Pestalozzis Blick für die

1 Würzburger, a. a. O., S. 72.
2 Würzburger, a. a. O., S. 20.
3 Würzburger, a. a. O., S. 218.
4 Vergl. vor allem E. Brunner, Der Mittler, 2. Aufl., S. 123 ff; Natur und Gnade,

1935, S. Ii/ff.
5 Würzburger, a. a. O., S. 24.
' Würzburger, a. a. O., S. 38.
7 Würzburger, a. a. O., S. 89.
8 Würzburger, a. a. O., S. 100.
• Würzburger, a. a. O, S. 90.



22 Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

nüchterne Wirklichkeit, seine Forderung, nicht Gott zu überlassen, was der
Mensch selbst tun kann, sondern aüe Gaben, die Gott dem Menschen
verliehen hat, zu gebrauchen, büden den «reformatorischen Grundzug» seines
Wesens.1 Im Vogt Hummel ersteht der Sünder, in welchem das Böse
Gestalt gewinnt. Arner erscheint nicht als Grieche, das heißt, als Weiser,
sondern als Vater, und sein Kampf gegen den Katechismus entspringt nicht
aufklärerischer Abneigung gegen das formulierte Dogma, sondern biblischer

Frömmigkeit, der das Wort der Bibel heilig ist und die aUes
Wortemachen über den deus absconditus verabscheut.2 Die evangelische Haltung
zeigt sich vor aUem auch in Arners Reformen, in denen das Recht zugunsten
der Liebe so weit wie möghch hinausgeschoben wird. Altreformatorischer
Auffassung entspricht das Verhältnis zwischen Kirche und Staat, wie es

Pestalozzi in Arners Gesetzgebung zeichnet, insofern Obrigkeit und Kirche
auf das Kreuz hingewiesen sind und sich zu gegenseitiger Handreichung
verpflichten.3

In ähnlicher Weise wird auch das pädagogische Gedankengut ausgelegt.
Die Begriffe der Spontaneität, der Selbstkraft und der Autonomie sind nicht
dem deutschen Idealismus entnommen und dürfen deshalb auch nicht
kantisch interpretiert werden, denn der Geist, auf den sie sich beziehen, ist
Gottes.4 Auch das Erziehungsziel der «Menschlichkeit» ist nicht idealistisch
zu deuten, so sehr es nach Idealismus klingt, denn die Menschlichkeit ist
nicht die Tatsache, die den Glauben bestimmt, «sondern der Glaube ist die
Tatsache, die die Menschlichkeit bestimmt».5 Auch die Methode erhält
einen rehgiösen Sinn. Sie ist nicht Weg zu dem allgemeinen Wesen seines
Ichs,6 sondern der «Faden von der Spindel der niedrigen Natur... auf die
goldene Spindel der Schöpfung»,7 das heißt, die Methode sorgt dafür, daß
der Mensch bei Gott bleibe: «Die Methode ist um Gottes wülen da.»8 Sie
kann nicht in der Phüosophie, nur im Tun begründet werden. So ist denn
die ganze Erziehung und mit ihr die Elementar-Idee im Glauben und nicht
in der Phüosophie begründet.9

Unser Gang ist beendet. Die Knappheit des Raumes gestattete nicht aU

jene feinen biographischen Arbeiten, in denen Schäfer, Medicus, Reinhart,
Guyer, Huber und andere den Lebensweg Pestalozzis zeichneten, in unsere
Betrachtungen einzubeziehen. Der Weg führte durch den mannigfaltigen
Reichtum einer Büdergalerie des Geistes. Zu Beginn begegneten wir dem
Idealisten, der um die Erkenntnis des Erziehungsvorganges ringt. Hier lag

1 Würzburger, a. a. O., S. 272.
2 Würzburger, a. a. O., S. 113.
3 Würzburger, a. a. O., S. 146.
4 Würzburger, a. a. O., S. 329.
3 Würzburger, a. a. O., S. 332.
6 P. Natorp: Der Idealismus Pestalozzis. 1919, S. 136.
7 Würzburger, a. a. O., S. 222.
8 Würzburger, a. a. O., S. 221.
" Würzburger, a. a. O., S. 276.



Pestalozzi im Lichte der Nachwelt 23

der Akzent auf dem Theoretischen und Abstrakt-Allgemeinen, auf der
Autonomie des Menschen. Wir verließen schließlich Pestalozzi als tief
rehgiösen Gläubigen, dem aUe Theorie nur Nebenwerk bedeutete und der
den Menschen an die einmalige, reale und konkrete Situation, an den
«Augenblick» verwies, in ihm das theonom bestimmte Geschöpf erbhckend.
Und zwischen diese beiden Extreme schoben sich jene Deutungen, die ihn
entweder als Menschheitsbüdner sahen, der seine geistige Heimat in der
vorkantischen Phüosophie suchte, oder die in seinem Werk einen Zwiespalt
entdeckten, sei es den zwischen dualistischem und monistischem Denken
oder den zwischen christlicher und griechischer Welthaltung bestehenden
Gegensatz.

Die hier möglicherweise auftauchende Frage : Welche Auslegung kann
für sich die voUe Wahrheit beanspruchen ; geht doch wohl von einer zu
primitiven Konzeption des Wahrheitsbegriffes aus, indem sie das

althergebrachte Vorurteü zur Voraussetzung hat: «Erklärung aus einem Prinzip
sei die beste, Einfachheit sei das Siegel der Wahrheit».1 Keine der angeführten

Interpretationen ist leichtfertig entworfen; aüen Uegt das ehrliche
Bestreben zugrunde, den wahren Pestalozzi zu finden, und aUe können sich
auf das Wort Pestalozzis berufen. Gerade an der Vielheit der deutenden
Standpunkte erweist sich der unerschöpfliche Reichtum des Pestalozzischen
Werkes. Es ist, als ob sich in ihm die Mannigfaltigkeit möghcher menschlicher

Haltungen spiegle, als ob in ihm die Fiüle der lebendigenWirklichkeit
eingefangen sei. Das mag die nie versiegende fruchtbare Wirkung seines

Werkes ausmachen, daß es sich nie aufeine einzige phüosophische MögÜchkeit

festnageln und damit «erledigen» läßt, sondern die unbestimmbare
Fragwürdigkeit der menschlichen Existenz in sich aufnimmt, indem es die
Vielheit der Standpunkte berücksichtigt imd gegen das letzte Prinzip offen
bleibt. Eine Auslegung Pestalozzis wüd ihn nicht aus einem fertigen
«Gehäuse»2 heraus fixieren können, sondern von einer Pluralität der Gesichtspunkte

ausgehen und von einer letzten Einordnung Abstand nehmen
müssen.

1 N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins. 1933, S. 13.
2 Vergl. K.Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, 1925, S. 305.


	Pestalozzi im Lichte der Nachwelt

