
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Artikel: Isaac Breuer und das Problem jüdischer Apologetik : eine Skizze

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DafYomi was, in my opinion, R. Shapiro's alternative to the blue charity
box, a fund-raising tool for the Jewish National Fund, which served both
as a practical means of fundraising and as an educational tool for assimilating

the Zionist ideology. Over the years, the blue box became a symbol and

brand of the Jewish National Fund and of Zionism from 1904. Other leading

figures in the Agudat Yisrael and in other groups in the Orthodox and

ultra-Orthodox streams opposed this learning.26 Others rabbis in Hungary
and Galicia objected to the study of DafYomi, also because of the association

of the project ofAgudat Yisrael\

Conclusion

Critics of the Lehranstalt Yeshiva complained that it did not produce
luminaries, as the Hungarian Yeshivot did. Its students were encouraged to learn
German and other subjects and most left after a couple of years to start

university studies. Nevertheless, its graduates, and Isaac Breuer is a prime
example, retained a life-long love for Talmud learning and never abandoned
its study. Throughout his busy career and political activities, he always set

aside a fixed time for teaching and studying the Talmud in accordance with
the precept in the Talmud Bavli Shabbat 31, to fix times for learning the
Torah. Breuer's inclusion of Talmud learning in his novels reflects his
conviction that every serious Jew had to undertake serious Talmud study.

We can see from his novellae on the Talmud that he felt completely at

home among the medieval interpreters and perceived himself as part of an
unbroken chain ofJews who immersed themselves in the Oral law. He was

true to this belief throughout his life.

Isaac Breuer und das Problem jüdischer Apologetik
- eine Skizze

Von Matthias Morgenstern

Als Apologetik wird die systematische und grundsätzliche Verteidigung
einer Weltanschauung bezeichnet, im Bereich der christlichen Theologie
insbesondere die wissenschaftliche Rechtfertigung von Lehrsätzen des

Glaubens. Der bereits im Neuen Testament (1. Petrus 3,15) anzutreffende

26 See SHABBTAI ChiZKIA, iw D"n mwon (Rabbi Haim Ozer's Compromise)
(Hebrew), Bhadrei Haredim (Augast 2013). http://www.bhol.co.il/57994/.

92



Begriff fand im frühen Christentum für Apologeten wie Justin den Märtyrer
und Tertullian Verwendung, die den eigenen Glauben gegen Vorwürfe und

Anklagen aus der griechisch-römischen Umwelt verteidigten. Wenngleich
auch mit Bezug auf das antike Judentum gelegentlich von „Apologetik"
gesprochen wird1, hat dieser Begriff später unter Juden eher selten Fuss ge-
fasst.2 Wenn heute von „jüdischer Apologetik" die Rede ist, denkt man in
der Regel an Aktivitäten zur Abwehr der christlichen Judenmission wie die
1985 von Rabbiner Bentzion Kravitz in Los Angeles gegründete Organisation

JemforJudaism.3

Bei Isaac Breuer hat der Begriff der Apologetik einen entschieden
abwertenden Klang. Die Ablehnung dieses Begriffs und der gemeinten Sache

durchzieht sein Werk in allen seinen Schaffensperioden; sie ist in nahezu
allen bei ihm vorkommenden literarischen Genres (in politischen oder

religionspolitischen Streitschriften, philosophischen Traktaten, Romanen,
Rezensionen) anzutreffen und hat prinzipielle Gründe. Neben seiner negativen

Beurteilung der Wissenschaß des Judentums im 19. Jahrhundert spielt eine

Rolle, dass Breuer die unterschiedlichen Bestrebungen, die zu Beginn des

20. Jahrhunderts auf eine jüdische Renaissance und jüdische Unabhängigkeit

gerichtet waren, grundsätzlich bejahte, auch wenn seine eigenen
Aspirationen zunächst weniger auf einen staatlichen Rahmen gerichtet waren,
sondern geistig und philosophisch verstanden wurden. Breuers Leitidee
einer jüdisch gedachten und konzipierten Souveränität war von der zionistischen

zwar grundsätzlich unterschieden; doch ähnlich wie der ihm in dieser

Hinsicht geistesverwandte Gershom Scholem schien ihm die Vorstellung,
Lebensäusserungen des jüdischen Volkes gegenüber Nichtjuden verteidigen

1 Der hellenistisch-jüdische Philosoph Aristobul aus Alexandrien (gest. ca. 160 v.
Chr.), dessen Werk freilich verloren gegangen ist, wird gelegentlich als jüdischer
„Apologet" bezeichnet; vgl. MARTIN HENGEL, Judentum und Hellenismus. Studien

c(u ihrer Begegnung unter besonderer Berücksichtigung Palästinas bis %ur Mitte des 2.
Jahrhunderts v. Chr., Tübingen 1969, bes. S. 295-307; MARTIN HENGEL, Juden, Griechen

und Barbaren. Aspekte der Hellenisierung desJudentums in vorchristlicher Zeit, Stuttgart

1976. Auch die Schrift des Josephus Flavius gegen Apion lässt sich im
genannten Sinn als „apologetisch" bezeichnen.

2 Vgl. andererseits die Lexikonartikel im Jüdischen Lexikon, in denen besonders auf
jüdische Apologeten des Mittelalters eingegangen wird: SAMUEL MEISELS, Art.
Apologeten des Judentums, in: Jüdisches Lexikon, Bd. I, Berlin 1927, Sp. 391-396;
HUGO Hahn, Art. Apologetik, Jüdisches Lexikon, Bd. I, Berlin 1927, Sp. 396 f.;

vgl. auch Lncyclopaedia Judaica vol. III, Jerusalem 1971, Sp. 188-201.
3 Vgl. die Webseite der Organisation: http://jewsforjudaism.org/ (gesehen am

19. Januar 2018).

93



zu wollen oder zu müssen, als unvereinbar mit der dem Judentum eigenen
Würde. Im Folgenden sollen dazu einige Äusserungen Breuers aus den
Bereichen der (1) der Rechtsphilosophie, (2) der Wirtschafts- und Sozialgeschichte,

(3) der Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft und
schliesslich (4) der Bibelwissenschaft (den Umgang mit der Bibelkritik
betreffend) zusammengestellt werden. Am Ende soll ein Resümee stehen, das

die unterschiedlichen Facetten der Anti-Apologetik Breuers zusammenfasst
und versucht, sie auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen.

1. Jüdisches Recht (Halacha) und Rechtsphilosophie

Mit Blick auf seine beiden 1910 publizierten Texte Rehre, Gesetz und Natiord
und Die rechtphilosophischen Grundlagen des jüdischen und des modernen Rechts5

spricht Breuer in seiner Autobiographie von der „Begegnung eines
unverwüstlichen Talmudjuden mit der Geschichte, der Philosophie und dem
Recht der Völker".6 Der letztere Text nahm Anlass an einem Fall, in dem
ein deutsches Gericht in einer Ehescheidungssache die Anwendung
talmudischer Vorschriften mit der Begründung abgelehnt hatte, dass deren
offensichtliche Benachteiligung der Frau für das gegenwärtige Rechtsempfinden

„den guten Sitten zuwiderlaufe."7 Diese Frage wurde in der zeitgenössischen

Auseinandersetzung von Judenfeinden immer wieder genannt, um
Juden religiöse und kulturelle Rückständigkeit und Engstirnigkeit
vorzuwerfen. Als Reaktion auf solche und andere Vorwürfe entstand auf
jüdischer Seite eine umfangreiche Apologetik, die zum Ziel hatte, Missverständnisse

zurechtzurücken, über Irrtümer und Fehlinterpretationen aufzuklären,

Verleumdungen zurückzuweisen und die jüdische Traditionsliteratur
der Öffentlichkeit gegenüber ins rechte Licht zu setzen. Besonders prominent

waren die Schriften des Talmudgelehrten David Zwi Hoffmann
(1843/1844—1921), seit 1873 Dozent am Berliner orthodoxen Rabbinerseminar,

der 1899 dessen Rektor wurde. 1885 gab Hoffmann eine Studie

4 ISAAC Breuer, Werkausgabe, Bd. I, Münster-Berlin 2017, S. 1-54.

5 Breuer, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 131-183.

6 ISAAC Breuer, Mein Weg, Zürich 1988, S. 86.

7 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 133; die Tatsache, dass das Gericht
seine Stellungnahme in der Folge mit der Feststellung revidierte, der oben
zitierten Äusserung habe eine Verwechslung prozessualer und materieller
Bestimmungen des mosaischen Gesetzes zugrundegelegen (die Ehefrau, die im
vorliegenden Fall wegen des Ehebruchs ihres Mannes auf Scheidung geklagt
hatte, hätte demnach auch nach den Bestimmungen der Tora Recht bekommen
können!), spielt für die weiteren Ausführungen Breuers keine Rolle mehr.

94



heraus, in der er unterschiedliche judenfeindliche Behauptungen minutiös
untersuchte und anhand von umfangreichen historischen Belegen Punkt für
Punkt widerlegte.8

Den von Hoffmann vertretenen Ansatz, der auch auf die Widerlegung
von Beschuldigungen im Zusammenhang mit dem talmudischen Sklavenrecht

und Fremdenrecht gerichtet war, lehnte Breuer ab.9 Zum einen würde
ein solches Verfahren seiner Ansicht nach den durch den Talmud gegebenen

Schwierigkeiten und Herausforderungen nicht gerecht; zum andern
sträubte er sich dagegen, den Eindruck zuzulassen, als sei die Tora als

Angeklagte vor das Forum menschlich-weltlicher Vernunft zu ziehen: „Uns
befindet das jüdische Recht sich nicht im Anklagezustand, und noch weniger

halten wir uns für befugt, über es zu Gericht zu sitzen. Bei einer etwaigen

Dissonanz zwischen unserem Recht und unserem in der Zeit geborenen

Empfinden halten wir allein und ausschliesslich uns selbst für angeklagt
und ohne weiteres sträflicher Gesetzesentfremdung für überführt."10 Mit
Blick auf den genannten Rechts fall machte Breuer darauf aufmerksam, dass

das jüdische Eherecht, ungeachtet der Tatsache, dass im europäischen
Judentum seit Rabbenu Gershom (ca. 960—1028/1040 n.Chr.) prinzipiell nur
noch Einehen zugelassen sind, als Institution im Grundsatzweiterhin polygam

8 Vgl. DAVID Hoffmann, Der Schulchan Aruch und die Kabbinen über das Verhältnis
der juden %u Andersgläubigen, Berlin 1885.

9 Zum Thema des Sklavenrechts heisst es bei Breuer Werkausgabe [Anm. 4], Bd.

I, S. 141), dies sei „eines der beliebtesten Gebiete der Apologetik", die „hier
ihre grössten Triumphe" feiere, in dem sie alle die „vom ,Geist reinster Humanität'

diktierten Vorschriften" hervorhebe, „die gerade das jüdische Sklavenrecht

zieren." Mit „vollem Fug" könne gerade das jüdische Sklavenrecht als

„das Hohe Lied [...] von der unveräusserlichen Menschenwürde" bezeichnet
werden, „die selbst die tiefste Erniedrigung, deren ein Mensch fähig ist,
überdauert." Immerhin könne ein talmudischer Satz wie der in bQid 20a rupn
1^5 ]TTN nnpu '"Dtf „Wer einen hebräischen Sklaven gekauft, ist wie einer,
der sich einen Herrn gekauft hat"), wiewohl er geeignet sei, „über den wahren
Charakter des jüdischen Sklaventums Licht zu verbreiten", dies aber doch „nur
komparativ, nur in Beziehung zu dem Sklavenrecht anderer Völker" leisten.
Dieser Rechtssatz könne den „Begriff des Sklaventums als solchen" aber nicht
ändern „und die Erscheinung des vom jüdischen Recht, wenn auch nur in
gewisser Hinsicht, als Sache behandelten Menschen, zumal beim nichtibrischen
Knecht" nicht abmildern, so dass Apologetik auch in dieser Hinsicht unangebracht

sei. 1923 erschien Breuers Text erneut unter der Überschrift Frauenrecht,

Sklavenrecht und Fremdenrecht\ zur Editionsgeschichte vgl. BREUER, Werkausgabe

(Anm. 4), Bd. I, S. 131f.

10 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 139.

95



konstruiert ist. Der Problematik dieses für das moderne Bewusstsein gewiss
verstörenden Sachverhalts, der letztlich in der Heteronomie des jüdischen
Gesetzes als Gottesgesetz begründet ist, versuchte er mit einer doppelten
Strategie zu begegnen: Einerseits bringt er sein Bedauern darüber zum
Ausdruck, dass die in Formulierungen wie „Rechtsempfinden" und „Sittlichkeit"

erkennbare Idee der Humanität im Votum des Gerichts gegen das

Judentum gerichtet worden sei. Denn Breuer war davon überzeugt, dass diese

Idee ihre Genese rechtshistorisch letztlich dem Judentum verdankte. Daher
sah er in der gegen die „sperrigen" Aspekte des jüdischen Rechts gerichteten

Anführung dieser Generalklausel („unsittlich") letztlich keinen
antisemitischen Affront, sondern im Gegenteil paradoxerweise einen Beweis für
die in jüdischer Hinsicht im Grunde positiv zu bewertende „fortschreitende
Erkenntnis von dem innigen Zusammenhang, in dem [...] das Recht zur
Ethik steht."11

Auf der anderen Seite steht bei Breuer eine Reflexion über den
Zusammenhang von Ethik und Recht, der im Judentum — im Gegensatz zur
modernen Rechtsentwicklung, in dessen Zentrum die Rechte der Menschen

gegeneinander stünden — nie verlorengegangen sei. Ausserhalb des Volkes
Israel habe der für die moderne Rechtsen twicklung grundlegende Vorgang
der Trennung von Ethik und Recht nicht nur zur Autonomie der Ethik,
sondern auch zur Unterwerfung des Rechtes unter den utilitaristischen

„Standpunkt des Tagesnutzens" und der „öffentlichen Wohlfahrt" geführt.
Demgegenüber habe das jüdische Recht den Zusammenhang mit der Ethik
nie verloren. Die jüdische Ethik sei niemals autonom geworden. Sie habe

sich — anders als Kant — nie mit der Aufstellung ethischer Formalprinzipien
begnügt, sondern fordere inhaltlich bestimmte Handlungen. Das Judentum
sehe nicht im Menschen den letzten Zweck, zugleich habe aber das jüdische
Recht seine Freiheit von den Zwängen des Tagesnutzens bewahrt und
bedürfe, anders als das Gericht meinte, keines begrenzenden, das Unsittliche
eindämmenden Eingriffs einer Generalklausel („gute Sitten"). Der
Gedankengang Breuers, der sich hier recht weit vom ursprünglichen Anliegen der

scheidungswilligen Frau entfernt, kulminiert in grundsätzlichen Reflexionen

zur Philosophie des Rechts:

„Es ist eine lange noch nicht hinlänglich gewürdigte Tatsache, dass, wie der
Autonomie der modernen Ethik die Heteronomie des modernen Rechts, so der
Heteronomie der jüdischen Ethik die Autonomie des jüdischen Rechts entspricht. Wie
der erste grosse, das jüdische Recht beherrschende Grundsatz die Ungleichheit

11 Breuer, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 150,

96



der Pflichtenverteilung, so ist der zweite Grundsatz, dessen Tragweite der des

ersten gleichkommt, die Freiheit der Rechtsgenossen. Und die Freiheit der

Rechtsgenossen soll die Ungleichheit der Pflichtenverteilung rektifizieren."12

2. Werner Sombart und die Juden (1911)

Ein weiterer Beleg für den immer wieder demonstrativ, geradezu provozierend

vorgetragenen Verzicht auf jede Apologetik im Œuvre Breuers steht

am Anfang seiner 1911 in der jüdisch-orthodoxen Zeitschrift Israelit, dem

Centraiorgan für das orthodoxe Judenthum, veröffentlichten Rezension13 des

bekannten (und umstrittenen) Buches „Die Juden und das Wirtschaftsleben"
des Soziologen Werner Sombart (1863-1941):

„Zu allen Zeiten war es das Schicksal des jüdischen Volkes in der Zerstreuung, dass

seine Eigenart [...] die Gefühle der nichtjüdischen Beobachter polarisierte und
jenes Mass wunschlosen Interesses nicht aufkommen liess, das allein imstande ist,
nicht nur die ästhetische, sondern auch die objeküv wissenschaftliche Erfassung
eines Gegenstandes zu gewährleisten. Es ist bezeichnend genug, dass selbst diejenige

Art wissenschaftlicher Behandlung des Judentums hiervon keine Ausnahme

macht, die sonst so leicht geneigt ist, die Objektivität bis zur Spitze grauenhafter
Langeweile zu treiben: ich meine natürlich die philologische. Jedem Kundigen ist

es offenbar, dass selbst die philologisch-orientalistische Wissenschaft, soweit sie

Juden betrifft, die Farben der Leidenschaft nicht ganz verschmäht [...]. All das hat

leider wieder auf die jüdischen Gelehrten selbst zurückgewirkt, sodass diese nicht
selten sich veranlasst gesehen haben, statt die Dinge zu schildern wie sie sind, von
vornherein die Fernwirkung auf die nichtjüdische Welt mit grosser Einseitigkeit ins

Auge zu fassen und die selbstgerechte Wissenschaft in schwachmütige, ja würdelose,

weil advokatorische Apologetik zu verwässern."14

Gegenstand dieser Besprechung war eine Schrift, die — je nach Standpunkt
— in einem judenfreundlichen oder auch feindlichen Sinne zu lesen war.
Sombarts Buch konnte als eine Art Nebenstück zu Max Webers epochemachender

Abhandlung „Die protestantische Ethik und der Geist des

Kapitalismus" der Jahre 1904 und 1905 verstanden werden, als positiv zu wertender

Nachweis, in welchem Ausmass in diesem Fall eben nicht Protestanten,
sondern Juden an der Herausbildung moderner Gesellschaften beteiligt
waren.15 Vor dem Hintergrund seiner sozialistischen Ambitionen Hessen

12 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 170.

13 ISAAC Breuer, Sombart und die Juden, in: BREUER, Werkausgabe (Anm. 4),
Bd. I, S. 87-116.

14 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 89.

15 In diesem Sinne äusserte sich Moses Hoffmann (1873—1958), ein Sohn des Di¬
rektors des Berliner Rabbinerseminars David Zwi Hoffmann (1843-1921), in

97



sich die Thesen des Karl Marx-Rezipienten Sombart aber auch denunziato-
risch interpretieren: demnach waren die Juden als kapitalistische Hauptakteure

und als Wandervolk, das keine originäre Bindung zum Boden entwickelt,

dafür aber umso intensiver zweckrationale Beziehungen zum abstrakten

Wert des Geldes entwickelt habe, letztlich verantwortlich für die
Auswüchse der kapitalistischen Elendsgesellschaften. Breuer, der sich in gewisser

Weise selbst als Sozialist verstand16, waren beide Lesemöglichkeiten be-

wusst, doch in seiner Rezension attackiert er gerade die vom Autor in
Anspruch genommene Wertfreiheift1 — eine Attitüde, hinter der er nicht zu
Unrecht Herablassung vermutet. So kommen nach Breuers Meinung Vorurteile

zum Vorschein, die sich offenbar dem Einfluss der antisemitischen
Literatur verdanken.18 Doch nicht dem Nachweis dieser und anderer sachlicher

und logischer Fehler Sombarts gilt sein eigentliches Augenmerk. Bei
seiner Nachzeichnung der religionssoziologisch intendierten Gedankengänge

— Sombart hatte etwa versucht, Prinzipien des „jüdischen" Rationalismus,

Voluntarismus und des Erwerb s triebes im jüdischen Eherecht
nachzuweisen — legt Breuer es vielmehr darauf an, die im zu besprechenden Text
aufgefundenen wirklichen oder vermeintlichen Anstössigkeiten im Talmud
noch zu steigern, um sich im Anschluss über das durch die Trouvaillen
Sombarts gestörte ästhetische Empfinden lustig zu machen. Unter Anspielung

auf die nach dem Toilettengang zu sprechende Benediktion19 heisst es:

einer 1912 unter dem Titel Judentum und Kapitalismus veröffentlichten Schrift, in
der er einleitend feststellte, Sombarts Werk werde „das Standardwerk des ganzen

Zeitalters über Juden und Judentum bleiben" (zitiert nach: FRIEDRICH

LENGER, Werner Sombart 1863-1941. Eine Biographie, München 1994, S. 448).
Positiv äusserte sich auch LUDWIG FEUCHTWANGER, Die Juden und das

Wirtschaftsleben, in: SchmollersJahrbuchfür Gesetzgebung Verwaltung und Volkswirtschaft
im Deutschen Reiche 35 (1911), S. 1433-1466.

16 Vgl. dazu MATTHIAS Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem. Isaac Breuer

und die Geschichte des Austrittsstreits in der deutsch-jüdischen Orthodoxie, Tübingen
1995, S. 294-297.

17 Moses Hoffmann würdigte demgegenüber Sombarts „seltene Unparteilichkeit"
in der Behandlung seines Gegenstandes (zitiert nach: LENGER, Sombart [Anm. 15]
S. 448).

18 DAVID Landes, The Jewish Merchant. Typologie and Stereotypologie in Ger¬

many, in: FBI Yearbook 19 (1974), S. 11-23, hat Sombarts Schrift in dieser Hinsicht

ein „pseudo-scholarly hoax" genannt.
19 Der Segensspruch lautet: „Gesegnet seist Du Gott, unser Gott, König der Welt,

der den Menschen mit Weisheit gebildet und ihm mannigfache Öffnungen und

Höhlungen anerschaffen hat. Offenbar und bekannt ist es vor dem Throne deiner

Herrlichkeit, dass, wenn eine von ihnen geöffnet oder geschlossen würde

98



Und was würde Sombart erst sagen, wenn er wüsste, [...] dass die seligen Weisen

selbst an die schnödeste aller Situationen, in die ein Ästhet geraten kann,
und die, wie bereits zartest angedeutet, täglich sich wiederholt, ein — Gebet
geknüpft haben, dessen tiefe Andacht die durch derartige Naturereignisse im
innersten Kern verwundete ästhetische Seele nimmer wird fassen können. Ja, ja,
das Judentum ist eben eine komische Einrichtung.20

Diese und andere Provokationen Breuers dienen nicht nur dem Nachweis,
im Hinblick auf die Beachtung und Anerkennung durch Nicht-Juden selbst

von „schwachmütigen" und „würdelosen" Motiven vollkommen frei zu
sein. Die Zumutung, das Judentum nach aussen „verteidigen" zu müssen,
lehnte Breuer auch deswegen ab, weil das Proprium des Judentums nach

seiner Uberzeugung durch den von aussen kommenden „wertneutralen"
Blick weder erkannt noch adäquat gewürdigt werden kann. Im Hinblick auf
die Juden durch das Judentum gestellten Aufgaben war Breuer im Übrigen
der Meinung,
„dass es auch noch so etwas wie Probleme im Judentum geben darf, und dass es [...]
demJudentum wohl ansteht, seinen Bekennern auch einige harte Nüsse zu knacken

aufzugeben."21

3. Tora und Naturwissenschaft: Der Begriffdes Wunders im Judentum

In seiner Schrift „Der Begriff des Wunders im Judentum"22 spricht Breuer
mit Blick auf landläufige Versuche, die Spannungen zwischen den Erkenntnissen

der modernen Naturwissenschaft und der traditionellen Vorstellung
von Wundern zu überwinden, von einer Durchbruchstheorie,23 Unter dieser

Theorie versteht er die Lehre, dass das Wunder eine von Gott bewirkte

„Durchbrechung" der Regelmässigkeit des Naturablaufs darstelle, durch die

eine von ihnen, es nicht möglich wäre sich zu erhalten und vor Deinem Angesichte

zu stehen. Gesegnet seist Du Gott, Arzt alles Fleisches und Wunder
vollbringend." (SAMSON Raphael Hirsch, Israels Gebete-, Jubiläumsausgabe, Frankfurt

a. M. 1987, S. 7.)

20 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 107f.

21 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 111. Zu Breuers inhaltlicher Auseinan¬

dersetzung mit Sombart vgl. a.a.O., S. 126-128.

22 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 186-208.

23 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 187. Zum Hintergrund der von Breu¬

ers so genannten „Durchbruchstheorie" vgl. ULRICH L. LEHNER, Kants Vorse-

humskonsrept auf dem Hintergrund der deutschen Schulphilosophie und -theolorn, Leiden
/Boston 2007, S. 176-180.

99



gezeigt werde, dass auch diese Regelmässigkeit nichts anderes sei, als

Ergebnis göttlichen Willens. „Denn wer die Regel stören kann, ist Meister der

Regel."24 Neben dieser Durchbruchstheorie gebe es auch noch eine „relative

Durchbruchstheorie". Nach den Vertretern dieser Theorie brauche
beim Wunder eine eigentliche „Durchbrechung" der natürlichen Ordnung
gar nicht vorzuliegen:

„es genüge vielmehr vollkommen, wenn die wunderbare Erscheinung den Zeitgenossen

als Durchbrechung der natürlichen Ordnung deshalb vorkommen müsse,

weil die Mittel ihrer Naturerkenntnis weder zur Bewirkung dieser Erscheinung
noch zu ihrer kausalen Erklärung ausreichten. Der Umstand, dass die wunderbare

Erscheinung zu einer Zeit zu Tage trete, die zu ihrer naturalen Bewältigung schlechterdings

ausser Stande sei, genüge vollkommen, um sie zum Wunder zu gestalten,
selbst wenn es dann Späteren gelingen sollte, sie ganz harmlos in ihrer naturalen
Gesetzlichkeit aufzudecken."25

Breuer entlarvt dieses Argument als durchsichtige apologetische Strategie,
darauf angelegt, Wunderberichte in Texten der jüdischen Traditionsliteratur
mit modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen zu vereinbaren.

„Ich muss gestehen, dass ich die relative Durchbruchstheorie von geradezu ab-

stossender Hässlichkeit finde. Wunder sind bestimmt, eine Ueberzeugung zu
übermitteln. Wer das Wunder erlebt, glaubt an die Durchbrechung der Naturordnung

und glaubt deshalb auch an die Göttlichkeit dieser Naturordnung selber
: und nun stellt sich auf einmal heraus, dass er das Opfer eines frommen

Betrugs geworden, dass der Bewirker des Wunders die Naturordnung gar nicht
gestört, vielmehr nur auf Grund seiner überlegenen Naturkenntnis die Ordnung
der Dinge in Lauf gesetzt hat! Eine relative Durchbrechung der Ordnung ist eben

überhaupt keine Durchbrechung. Wer auch nur im Prinzip zugibt, dass ein Wunder

sich, früher oder später, kausal erklären lasse, leugnet das Wunder
überhaupt."26

Stattdessen wählt Breuer einen philosophischen und erkenntniskritischen
Ansatz. Ausgangspunkt ist für ihn die kritische Erkenntnistheorie, vor allem
Kants Kritik der reinen Vernunft. Eine Paraphrase der grundlegenden epis-

temologischen Erkenntnis Kants fand er im mit lEWl beginnenden
Abschnitt des Schema-Israel im täglichen Morgengebet: „Folgt nicht der
Kundschaft eures Herzens und eurer Augen — kantisch gesprochen: folgt
nicht der Kundschaft eurer inneren und eurer äusseren Erfahrung —, denn

24 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 188.

25 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 189.

26 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 190.

100



ihnen nachgehend werdet ihr mir untreu."27 Die Einsicht in diesen

Zusammenhang verhalf ihm dazu, Forderungen nach einer rationalistisch-apologetischen

Rekonstruktion von Wundern — oder nach einem Gottesbeweis!
— als unzulässige Grenzübertretung zu erkennen und abzuwehren. Zugleich
ging es ihm darum, die Begrenzung des menschlichen Erkennens im
Hinblick auf die Tora und die in ihr enthaltenen für das jüdische Volk geltenden
Normen darzulegen und „das Judentum gegen die Ueberheblichkeit der
Kundschafter unseres Zeitalters und gegen die Lahmheit voreiliger und
darum schädlicher Kompromisse, die meist nur verkappte Kapitulationen
sind, offensiv zu verteidigen".28

4. Der Umgang mit der Bibelkritik

Einen anti-apologetischen Ansatz verfolgte Breuer auch in seinem

Umgang mit der Bibelkritik. In seinem Roman „Kampfum Gott" (1920) trifft
der Protagonist, der jüdisch-orthodoxe Medizinstudent Heinrich Thorn-
ing, eines Tages einen studentischen Kreis, in dem der Gedanke diskutiert
wird, als Forum für die Propagierung des orthodoxen Gedankengutes
einen „jüdisch-wissenschaftlich-geselligen Verein" zu gründen. In der
Diskussion über dieses Projekt giesst der Philosoph Berthold Rosner Wasser
in den Wein der allgemeinen Begeisterung. Er stellt die Frage, was man
sich von einer derartigen Organisation eigentlich versprechen könne.
Dem Initiator des Projekts, dem redseligen Juristen Siegfried Levy, geht
es darum, „die Irrtümer der Reform, des Zionismus, der Bibelkritik der

Naturwissenschaft, der Philosophie nachzuweisen und die Überlegenheit
des gesetzestreuen Judentums ins rechte Licht zu rücken."29 Die
anschliessende Debatte über die Grundlagen „der jüdischen Weltanschauung"

endet aber mit einem Fiasko, weil die Kommilitonen zum einen „den
Vater Kant" nicht widerlegen können — gemeint ist offenbar Kants
Widerlegung der Gottesbeweise in der „Kritik der reinen Vernunft". Zum
andern müssen sie zugeben, hinsichtlich der Abwehr der Bibelkritik auf
das Rabbinerseminar in Berlin angewiesen zu sein. Dessen Aktivitäten
aber sind, wie Rosner festhält, rein defensiver Natur: „So oft die Bibelkritik

etwas Neues findet, gerät die Gesetzestreue Deutschlands ins Wanken
und man schickt schleunigst zu dem grossen Seruminstitut in Berlin,
damit man wieder eine Impfung vornehmen kann. Solche Impfungen sind

27 Breuer, Mein Weg (Anm. 6), S. 55.

28 Breuer, Mein Weg (Anm. 6), S. 57.

29 ISAAC Breuer, Ein Kampfum Gott,, Frankfurt a. M. 1920, S. 130 f.

101



ständig von nöten. Der Leib der deutsch-jüdischen Orthodoxie ist mählich

ganz wund davon." Ob die Verteidiger der orthodoxen Sache nicht
merkten, dass sie „alle lauter geflickte Juden" seien?30 Jenseits des

pragmatischen Arguments, dass der so entstandene Zustand das orthodoxe
Judentum in die kompromittierende Lage bringe, sein eigenes Bibelverständnis

vom Erfolg apologetischer Bemühungen abhängig zu machen,
sind Breuers Überlegungen auf die philosophischen Implikationen jeder
bibelexegetischen Apologetik gerichtet.

Denn nach den für die menschliche Vernunft gültigen Erkenntnisbedingungen,

so Breuer in seinem deutschsprachigen Hauptwerk DerNeue Kusari

(1934), stützen sich Beweisverfahren auf den Schluss vom Bekannten auf
das Unbekannte. Da es sich mit der „Göttlichkeit der Tora" aber nicht
anders verhalte als mit Gott selbst, der als das „Unbedingte" zu denken sei,

würde ein Torabeweis das befragte Objekt dem menschlichen Verstand
unterwerfen. Demgegenüber gelte im Judentum: „Nicht beweisbar ist Gott,
sondern beweisend. Quelle des Beweises ist Gott, nicht aber Mündung.
Zwischen der Göttlichkeit der Tora und Gott selber hat unser Volk niemals
einen Unterschied gemacht."3132 Die Tora, so Breuer, könne daher nicht
Ergebnis eines Verstandesbeweises, sein, da von ihr gerade umgekehrt der

Anspruch ausgehe, den menschlichen Verstand zu beherrschen.33

5. 1Versuch eines Resümees

Bemerkenswert sind zunächst terminologische Überschneidungen von
Breuers Anti-Apologetik mit der Kritik an der Wissenschaft des Judentums,
wie sie zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Umfeld des Zionismus üblich
war. Breuers Rhetorik in seiner Schrift „Messiasspuren" (1918) - der Mes-
sianismus, „die einzige Apologetik, die des Judentums würdig ist", heisst es

hier, bedeute „die Abschüttelung aller Kompromisse" — erinnern an

Äusserungen wie bei Ahad Ha-Am, der 1902 die Wissenschaft des Judentums als

30 BREUER, Ein Kampfum Gott (Anm. 29), S. 136.

31 ISAAC Breuer, Der Neue Kusan. Ein Weg \um Judentum, Frankfurt a. M. 1934,
S. 263.

32 Vgl. BREUER, Der Neue Kusan (Anm. 31), S. 85-86: „Der Verstand ist ein unge¬
mein geschickter — Anatom. Er viviseziert das von aussen kommende Lebendige

und bei dieser Gelegenheit — tötet er es [...]. Der Verstand ist das Organ
des ,Ersterbens'." So ist nach Breuer der Ansatz der Wissenschaft des Judentums

zu charakterisieren.
33 Vgl. MATTHIAS Morgenstern, Jüdisch-orthodoxe Wege zur Bibelkritik, in:

Judaica 56 (2000), S. 178-192 (zu Breuer: S. 184-188).

102



„Denkmal unserer geistigen Knechtschaft"34 bezeichnet hatte. Die Kritik
der Erneuerer des Judentums zu Beginn des 20. Jahrhunderts war freilich
nicht auf die Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft bezogen, und
auch an Fragen der Interpretation der Halacha waren die massgeblichen
Zionisten nur mässig interessiert. Im Vergleich wird daher das besondere

orthodoxe Profil der Antiapologetik Breuers deutlich, die auch mit internen

Spannungen im Gesamtgefüge der deutsch-jüdischen Orthodoxie zu tun
hat. Es handelte sich näherhin um einen besonderen Zug der Frankfurter
Austrittsorthodoxie, mit der die Anhänger und Nachfolger Samson Raphael
Hirschs sich von den Separatorthodoxen der Berliner Prägung (Esriel
Hildesheimer, David Zwi Hoffmann) absetzten. In den Formulierungen Breuers

wird somit ein Alleinstellungsmerkmal der Frankfurter unabhängigen
Orthodoxie sichtbar, das die Unabhängigkeit des orthodox verstandenen Judentums

nicht nur im Organisatorischem (Austrittsgemeinden) reklamiert,
sondern die Forderung der Unabhängigkeit auch auf den Gebieten der Wissenschaft

und Erkenntnistheorie geltend machen will.35 Paradoxerweise greift
Breuer, der sich in seinen Ausführungen philosophischer Argumentationsmuster

(Kant) bedient, dabei aber zugleich auf eine Art Apologetik „höherer
Ordnung" zurück. Weder formal36 noch inhaltlich verzichtet er darauf, das

34 MICHAELA. Meyer, Jüdische Wissenschaft und jüdische Identität, in: JULIUS
CARLEBACH (Hrsg.), Wissenschaft des Judentums. Anfänge derJudaistik in Europa,
Darmstadt 1998, S. 3-20 (hier: S. 15). In diesem Sinne zitierte Gershom Scho-
lem Moritz Steinschneider (1816—1907), einen Freund und jüngeren Kollegen
von Leopold Zunz, die jüdische Wissenschaft habe heute „nur noch die
Aufgabe, die Überreste des Judentums ehrenvoll zu bestatten" (GERSHOM SCHO-

LEM, Wissenschaft vom Judentum einst und jetzt, in: GERSHOM SCHOLEM,

Judaica, Bd. I, Frankfurt a. M. 1963, S. 152 f.).
35 Vgl. BREUER, Messiasspuren (Werkausgabe [Anm. 4], Bd. I, S. 442): „Der Messia-

nismus verlangt von jeder jüdischen Lehranstalt, dass sie den Gegensatz
zwischen den Erkenntnisquellen des jüdischen Rechts und den Erkenntnisquellen
der nichtjüdischen Wissenschaften begreift, mit dem Rechte Gottes sich nicht
in die Arena der Bibelkritik begibt und göttliche Schöpfungstatsachen nicht
durch Kompromisse mit den Verstandesdaten kompromittiert." Dieser
Abschnitt ist offensichtlich kritisch auf das orthodoxe Berliner Rabbinerseminar
bezogen. Diese innerjüdische Debatte hat offenbar gewisse strukturelle Ähnlichkeiten

mit dem seit 1929 geführten Streit zwischen dem protestantischen Theologen

Karl Barth und dem Philosophen Heinrich Scholz über die Wissenschaftlichkeit

der christlichen Theologie; vgl. ARIE L. MOLENDIJK, Aus dem Dunklen ins

Helle: Wissenschaft und Theologie im Denken von Heinrich Scholz Amsterdam 1991.

36 Sichtbar wird dies — abgesehen vom rhetorisch und intellektuell doch sehr an¬

spruchsvollen Outfit seiner Texte — schon daran, dass Breuer sich (was im

103



von ihm Gemeinte nach innen und auch nach aussen plausibel machen zu
wollen. In diesem Sinne ist der Appell in seiner Schrift „Messiasspuren" zu
verstehen:

„Nur Messianismus kann helfen. Messianismus bedeutet die Abschüttelung aller

Kompromisse. Messianismus bedeutet die einzige Apologetik, die des Judentums
würdig ist. Messianismus begibt sich nicht auf den Boden der Philosophie, der

Naturwissenschaft, der Bibelkritik, um Hegel und Haeckel und Wellhausen in Grund
zu „widerlegen", Messianismus führt nicht den nutzlosen, Kräfte vergeudenden

Kampf wider die Hydra, deren Köpfe immer wieder nachwachsen, Messianismus

gibt nicht den Hinkenden Krücken zum schleichenden Gang: Messianismus heilt
die Hinkenden und füllt ihre Glieder mit frischer, fröhlicher Kraft. Messianismus
enthüllt den Gegensatz zwischen der, dem Gott der Schöpfung zugewandten
jüdischen Seele und dem Verstand und dem Herzen, zu denen Philosophie, Naturwissenschaft

und Bibelkritik als ihren Quellen zurückführen. Messianismus zeigt,
warum aus solchen Quellen Philosophie, Naturwissenschaft und Bibelkritik zu
solchen Ergebnissen führen müssen oder können, und warum die jüdische Seele Gottes

Buch und Gottes Welt und Gottes Natur so ganz und gar anders begreift. Dem
Messianisten ist dieser Gegensatz kein Grund für schwankenden Zweifel, sondern

Festigung seiner Eigenart, Impuls zu immer tieferer Lösung seiner Aufgabe, aus

Gottes Buch, aus Gottes Recht seine Stellung in Welt und Natur zu erfassen und
Verstand und Herz nur zu nützen, um sich und sie dienend Gott zu unterwerfen."37

Gesamtkontext der Orthodoxie seiner Zeit alles andere als selbstverständlich

war) mit Blick auf seine literarischen Genres und die Publikationsmethoden
(Presse) der modernsten Formen seiner Zeit bediente.

37 BREUER, Werkausgabe (Anm. 4), Bd. I, S. 434 f. Vgl. auch folgenden Absatz, der
im Hinblick auf den Stundenplan an jüdischen Bildungseinrichtungen (wie viele
Wochenstunden sollen dem Tora- und Talmudunterricht vorbehalten bleiben?)
vielleicht auch auf Diskussionen anspielt, wie sie in Frankfurt geführt wurden:
„Messianismus spricht sich nicht darüber aus, wieviel von der Welt des Seins die

Jugend der messianischen Nation wissen und erfahren muss und darf; aber er
spricht sich darüber aus, wie sie es zu erfahren und zu wissen hat: nicht etwa
dem Wissen und der Erfahrung vom Rechte Gottes von der Welt des Sollens

koordiniert, auf dass eine klägliche Apologetik schale Kompromisse fertige,
sondern als ein Wissen und als eine Erfahrung, deren Quellen grundsätzlich
geschieden sind von der Quelle, aus der die Schöpferwelt des Sollens sich er-
schliesst, als ein Wissen und eine Erfahrung, die die Dinge in ihrer sabbatlichen
Seinshülle dem Menschen zu Füssen legt, damit er sie in freier Tat dienend zu
Gott bringe" (BREUER, Werkausgabe [Anm. 4], Bd. I, S. 431).

104


	Isaac Breuer und das Problem jüdischer Apologetik : eine Skizze

