
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Artikel: Hebräische und jiddische Übersetzungen von Schriften Isaac Breuers

Autor: Hildesheimer, Meir

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(3.) Innerhalb der „profanen Ordnung des Profanen" findet die „restitutio

in integrum" statt, wie Benjamin im Anklang an Begriffe christlicher
Theologie sagt: die Wiederherstellung einer Weltordnung, wie sie ursprünglich

gemeint war (man kann hier Anklänge an das „Eden" bei Breuer
finden). Sie hat zwei Aspekte: einen „geistlichen", der in der „messianischen
Intensität des Herzens" besteht, welches „durch Unglück, im Sinne des

Leidens" hindurchgehen muss. Denn das „Glückssuchen der freien Menschheit"

hat immer mit Illusionen, Enttäuschungen, Fehlentscheidungen, Miss-

lingen zu tun - all das können Anlässe des Leidens sein. Das hier Bleibende
besteht in dem, was das „Herz" sich durch all diese Erfahrung hindurch zu
bewahren vermochte: Benjamin scheut sich nicht, in dieser Hinsicht von
„Unsterblichkeit" dieser Herzensanliegen zu sprechen.

Der „weltliche" Aspekt aber ist das Glück, das wird und vergeht: es

scheint, das s Goethes West-Östlicher Diwan hier Pate gestanden hat. Nur ein

trüber Gast auf der dunklen Erden hat dieses Stirb und Werde noch nicht.88 Der
andere mögliche Bezugspunkt könnte Franz Rosenzweigs Schöpfungsbegriff

sein, dem zufolge auch der Tod geschaffen ist. Die Aufgabe der Politik
ist es, den Bildungsprozessen des Individuums auf der einen, und der
„profanen Ordnung des Profanen" auf der anderen Seite die nötigen Spielräume
zu lassen, m.a.W. die Wechselbeziehung von Glückssuche und Nahen des

Messias offen zu halten.

Hebräische und jiddische Übersetzungen
von Schriften Isaac Breuers

Von Meir Hildesheimer

Der Frankfurter Rechtsanwalt, Philosoph und Agudat Israel-Aktivist Isaac

Breuer (1883—1946) war ein fruchtbarer Schriftsteller, der 15 deutsche und
drei hebräische Bücher sowie eine Vielzahl von deutschen und hebräischen

Zeitungsartikeln verfasste. Nicht wenige seiner deutschen Schriften wurden
in andere Sprachen übersetzt, ins Hebräische, ins Jiddische und ins Englische.

durch den Gott Israels ins Leben gerufen. Darin besteht die unversöhnliche
Differenz zum Messianismus, der bekennt: „'einzig' ist Jissraels Gott." Für
Breuer gibt es in dieser Hinsicht zwischen dem Zionismus und dem „Messianismus

[...] keine Versöhnung, keine Verständigung." (ebd. S. 100/416)
88 Auf die Bedeutung Goethes für alle drei Autoren kann hier nur hingewiesen

werden. Sie darzustellen fehlt der Platz.

42



Die Übersetzungen in die beiden erstgenannten Sprachen sind das Thema
dieses Aufsatzes. Einige dieser Übersetzungen sind in Josef R. Lawitschkas

bibliographischer Liste verzeichnet.1 Im Verlaufe des GIF-Forschungsprojektes

„Critical Edition of Selected Writings of Isaac Breuer (1883—1946)"
stellte sich heraus, dass es noch zahlreiche weitere gibt. Eines der Projektziele
ist daher die Vervollständigung der Bibliographie der Schriften Breuers. Bei
der Arbeit konnten wir zahlreiche bisher unbekannte bzw. in Vergessenheit

geratene Übersetzungen finden.2 Die vorläufigen Ergebnisse wurden vom
Verfasser dieses Artikels im Rahmen zweier verschiedener internationaler

Studientagungen an der Bar-Ilan Universität in Ramat-Gan zur Kenntnis der
Öffentlichkeit gebracht: „Isaac Breuer. Vision, Activities, Legacy" (1. Juni
2016) und „Isaac Breuer — Studies in his Thought" (6. Juni 2017, veranstaltet

im Rahmen des erwähnten GIF-Projekts).
Die Suche nach Breuer-Übersetzungen stellte sich als mühsame und

zeitraubende Arbeit heraus. Ausser den Büchern, die in vielen Bibliotheken
zu finden sind, finden sich nämlich die meisten Übersetzungen in einer
Vielzahl von hebräischen und jiddischen Zeitungen und Zeitschriften. Die
Suche danach ist in gewissem Masse ein Spaziergang durch das hebräische
und jiddische orthodox-jüdische Pressewesen des 20. Jahrhunderts. Dieses

„Pressewesen ist ein unübersichtliches Gewirr, das von der Forschung erst

verhältnismässig wenig behandelt worden ist.3 Die Arbeit wurde durch die

Tatsache erschwert, dass die Bestände in Bibliotheken und auf Mikrofilmen
leider oft überaus lückenhaft sind.

Im Verlaufe der Arbeit wurden auch zahlreiche Texte gefunden, von
denen unklar ist, ob es sich um einen hebräischen Originaltext handelt oder

um einen übersetzten Abschnitt aus einer der deutschen Breuer-Werke. In

1 Vgl. J OSEF R. LAWITSCHKA, Metageschichte. Jüdische Geschichtskon^eptionen imfrühen
20. Jahrhundert. Fran% Rosen^weig, Isaac Breuer und das Echo (Diss.), Berlin 1996,
S. 144-159; vgl. bereits die Bibliographie in: MATTHIAS MORGENSTERN, Von

Frankfurt nachJerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte desAustrittsstreits in der deutsch-

jüdischen Orthodoxie (Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo
Baeck Institutes, Bd. 52), Tübingen 1995, S. 363-368.

2 Vgl. nun die ausführliche Bibliographie Breuers in: ISAAC BREUER, Werkausgabe,

hrsg. v. M. Morgenstern u. M. Hildesheimer, Bd. III, Münster 2018, S. 239-273.

3 Zum hebräischen orthodox-jüdischen Zeitungswesen siehe: GETZEL KRESSEL

(5oip 5m), bNitfr-yiNnrrinyn rmran rmVin, Jerusalem 5724 (1964); Joseph Pond
(ms hot), mux rmirm utxh idthh, m\Qesher (iwp) 9 (1991), S. 81-89;
Joseph Pond ("7TD hot), 5n-iw mux rmirry .cpm Tina, Tel Aviv 2010; Gideon
Fuks (opiD lira), »D^TTn r,nrr nranroi DTirry .rTDx-UT5:m, in:

Qatedra (nnnp) 6 (5738 [1978]), S. 189-218.

43



manchen Fällen ist nämlich die Übersetzung vom Original so weit entfernt,
dass sie kaum noch als solche identifizierbar ist. Zur Illustration des Gesagten

bedienen wir uns ausgewählter Beispiele aus Breuers Texten.

Übersetzungen ins Hebräische

Aufgrund der bis jetzt aufgefundenen Übersetzungen lassen sich verschiedene

„Übersetzungswellen" ins Hebräische beobachten.
Zu Lebzeiten Breuers erschienen in erster Linie Übersetzungen von

ideologischen Abhandlungen, Berichte über die Aktivitäten von Agudat
Israel und Poale Agudat Israel, Nachrufe auf Persönlichkeiten wie Rabbiner
Samson Raphael Hirsch (1808—1888) und Rabbiner Josef Chaim Sonnenfeld

(1848—1932) sowie Darstellungen der aktuellen Lage im Palästina der
Mandatszeit. Gedruckt wurden diese übersetzten Texte in erster Linie in
Zeitschriften, die der Agudat Israel nahestanden: Moriahft (\925)\Qol Israel5

(erstmals schon 1928), Darkenu6 (von 1935 an), Schearim1 (1936) und
Haderechs (von 1942 an). Bemerkenswerterweise finden sich Übersetzungen
Breuers, des vehementen Gegners des Zionismus und des Misrachi, aber
auch in den misrachinahen Zeitschriften Hahed} (1929, 1931, 1933) und

4 Monah war eine „Zeitschrift für den Aufbau von Eret% Jisroel im Geiste der
Thora" und erschien in Frankfurt a. M. in den Jahren 1925 und 1926.

5 Ool Israel (Stimme Israels): Das Jerusalemer Organ der Zeire Agudat Israel er¬

schien ab September 1921 anfangs als Monatszeitung und von März 1922 als

Wochenblatt. Es vertrat die ultrakonservative Linie des „Alten Jischuw" in
Jerusalem. Das Erscheinen wurde 1948 eingestellt. Verantwortliche Redakteure

waren zunächst Rafael Katzenellenbogen, dann Amram Blau (bis 1933) und
schliesslich nominell dessen Bruder Mosche Blau, wobei die Redaktion defacto

von Mosche Glückmann-Porusch ausgeübt wurde.
6 Die Wochenzeitung Darkenu (Unser Weg) war das offizielle Organ der Agudat

/^^/-Weltorganisation. Es kam in den Jahren 1934 bis 1936 in Warschau heraus.

Als Herausgeber zeichnete Alexander Zusia Friedmann, als Leiter der
Redaktion Elimelech Steier. Die Autoren der Beiträge stammten u. a. aus Polen,
London, Eretz Israel (Palästina) und Russland.

7 Schearim (Tore) war das offizielle Organ der Poale Agudat Israel. Initiator der Zei¬

tung, die nach 1934 unregelmässig, dann als Wochenblatt und schliesslich von
1951 bis 1981 als Tageszeitung erschien, war Benjamin Minz. Als erste Redakteure

zeichneten Jakob Brunner und Jehuda Nachschoni. Im Jahre 1936 ist auf
dem Titelblatt der Name Jakob Landau angegeben.

8 Haderech (Der Weg) war das Organ der Agudat Israel des „Neuen Jischuws". Die
erste Nummer erschien im September 1942. Herausgeber war Schmuel Rotstein.

9 Die religiös-orthodoxe Monatsschrift Hahed (Das Echo) erschien von 1925 bis
1953 in Israel. Der erste Redakteur der Zeitschrift war Chanoch Henich Bornstein

44



Ha/esod10 (1941, 1942, 1946). Hier sind die Themen: Theodor Herzl, Eretz
Israel (Palästina) und die Pessach-Nacht. Den Gipfel bildet in dieser
Hinsicht eine (unvollständige) Übersetzung von Breuers Schrift Weltwende m der

Misrachi-Zeitung Ha%ofehln Sie erschien dort im Jahre 1939, also ein Jahr
nach der Herausgabe des deutschen Originals. „Rabbi Benjamin" jubelte:
„Der Tag, an dem Dr. Jizchak Breuer (einer der Führer der Agudat Israel)

begonnen hat, seine Aufsätze im 'Hazofeh' zu veröffentlichen, war für mich
ein Tag des moralischen Sieges, ein Tag der guten Hoffnung für das religiöse

Judentum."12 Sogar das Organ der Revisionisten, Doar Hajom, druckte
einmal einen übersetzten Breuer-Artikel ab.13

Anlässlich von Breuers Ableben im August 1946 ehrten diverse
Zeitschriften das Andenken des Verstorbenen mit Übersetzungen von längeren
Texten aus seiner Feder, die in Fortsetzungen erschienen. Schearim brachte
eine Übersetzung von Schaali Srufa — Zur Erinnerung an das deutscheJudentum,14

Hahed eine Übersetzung von Breuers Rede über „Eretz Jisroel"15 und Ha-
derech eine unvollständige hebräische Version von Breuers Autobiographie

und danach 25 Jahre langjehoschua Radler-Feldmann, der selber auch zahlreiche

Beiträge verfasste. Über Radler-Feldmann und Hahed vgl. REUVEN GAFNI

(nw pi*n), nvimb nvnvà pu mm pam 'n .p-ixn pun5i nnm1?, in: Qesher (-iwp) 45

(2013), S. 57-67.
10 Hajesod (Das Fundament): 1931 gegründet und herausgegeben von Israel

Chabas (1868-1940), der seit 1908 in Eretz Israel wohnte.
11 Zuerst erschien das dritte Kapitel des deutschen Textes: ISAAC BREUER pmr

wra), ("nVm my-on" omoKO tdoöö pid) ^Dn, in: Ha^ofeh (mim) 29. Tevet
5699 (20. Januar 1939), S. 10-11. Einige Zeit später folgte die erste Hälfte des

ersten Kapitels: ISAAC BREUER ("iffn-Q pnr), dm msron, in: Ha^ofeh (HDim) 19.

Adar 5699 (10. März 1939), S. 6; 26. Adar 5699 (17. März 1939), S. 6; 4. Nisan
5699 (24. März 1939), S. 6; 20. Nisan 5699 (9. April 1939), S. 6. Alles andere fehlt
(vgl. BREUER, Werkausgahe [Anm. 2], Bd. III, S. 260, Nr. 221-222).

12 R. B. (P P) [paun P], (crûicruy) •>": in: Ha^ofeh (HDim) 29. Tevet 5699 (20. Ja¬

nuar 1939), S. 5. Originalwortlaut: Vmnn ('Pn-w muH" iRmn pnr Ttw nv
rrmn rmnP nrnu mipn bw nv pioia pinsu bw nv wvn nm ,'nD^n'n viöko nx doidP

13 Isaac Breuer (-wnn pnr), (ünopnon "bmur rnuN'P mw) in: Doar
Hajom (mm *1X7) 12. Av 5694 (24. Juli 1934), S. 2. Die Tageszeitung DoarHajom
wurde 1919 von Itamar Ben-Avi, dem Sohn Eüeser Ben-Jehudas, gegründet und
erschien bis 1936. 1928 übertrug Ben-Avi die Redaktion an Wladimir Zeev Jabo-
tinsky, der das Blatt in der Folge in ein Organ der Revisionisten umwandelte.

14 Der Text erschien in Fortsetzungen unter verschiedenen Überschriften in Schea¬

rim vom 4. Oktober 1946 bis zum 22. Mai 1947 (vgl. BREUER, Werkausgahe

[Anm. 2], Bd. III, S. 264 f. - dort Nr. 258-268, 270 und 272).
15 Isaac Breuer (-wnn pnr), (mw vid) piN, in: Hahed (7m) 8 (Av 5706),

S. 3-5. Erstmals erschienen: ISAAC Breuer ("wra pnr), mrm) ^N-iw-p-iN

45



Mein Weg.16 Hierbei handelt es sich um das erste Erscheinen dieses Textes

überhaupt, das deutsche Original wurde erst 1988 veröffentlicht.17
Die Übersetzer sind in den meisten Fällen nicht genannt. Die Übersetzer

in Darkenu waren Hillel Seidman (1915—1995) und Mordechai Rosner

(1895-1942), wie Seidman selbst später schrieb.18 Die Übersetzungen in
Hahed und Haspfeh dürften von „Rabbi Benjamin" (recte Jehoschua Radler-

Feldmann; 1880—1957) stammen. Bei der Übersetzung von Breuers Das
jüdische Nationalheim in Moriah ist nach der Überschrift explizit angemerkt, dass

sie von J. Landau stammt.19 Dabei handelt es sich um den späteren Führer
der Poale Agudat Israel und Generaldirektor (V'D]D) des israelischen
Wohlfahrtsministeriums, Jakob Landau (1900—1986). Die Übersetzung der ersten
zwei Kapitel eines ursprünglich auf Deutsch geschriebenen, jedoch erstmals

1946 auf Englisch gedruckten Werkes namens Judaism and National Home,
die in Haderech gedruckt wurde, stammte von Samson Breuer (1891—1974).20

(""OX n5mMn nao-ns ,7"rin, in: 7nn (Menahem Av 5694), S. 9-14. Erstabdruck:
Isaac Breuer (n^im pnr), ("7nn"n m ysiniz; dir]) Sr-w-pk, in: Doar Hajom
(TTï 7R17) Nr. 3, 24. Juli 1934, S. 2-3. Teilübersetzung (S. 168—169 im Original):
Isaac Breuer (-norm pnr), -imion nw, in: Hahed (7nn) 10 (Tammus 5694),
S. 11. Das deutsche Original: ISAAC BREUER, Kretz Jisroel, in: Nachalath Zend

7/8 (1933/34), S. 165-185. Sonderdruck: ISAAC BREUER, Eret^Jisroel, Frankfurt
a. M. 1934 (BREUER, Werkausgahe [Anm. 2], Bd. III, S. 250, Nr. 126).

16 Isaac Breuer (-irtq pnr), P-uvtidr pis ."o-n, in: Haderech ("p7n) 7. Adar 5707

(27. Februar 1947), S. 3-4; 11. Ijjar 5707 (1. Mai 1947), S. 3-4. Die Übersetzung
ist unvollständig.

17 ISAAC Breuer, Mein Weg, Jerusalem / Zürich 1988. Zeitgleich erschien auch eine

(mit der genannten nicht identische) hebräische Übersetzung: "077, Jerusalem
5748 (1987/88) (vgl. BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 271, Nr. 316).

18 Hillel Seidman (prn V?n), umn pn^ T7, in: Simon Federbusch (ywm
D7X17D), (Hg.), HDITR TW722 Sr-iw JTOn, Bd. I, Jerusalem / Tel Aviv 5723

(1963/64), S. 85.

19 Im hebräischen Teil der Frankfurter Agudat Israel-Monatsschrift Moriah (März
1925): Isaac Breuer (-iirra pnr), prrn 'DiRKrrnn, in: Moriah (nma) 2 (März
1925), S. 9.

20 Siehe JACOB S. LEVINGER, Concepts ofJudaism, Jerusalem 1974, S. 322, Anm. 59:

"The book was written in German, while the first two chapters appeared in a

Hebrew translation by Prof. Samson Breuer, in: Ha-Derekh (5603 (1942-43)),
Nos. 3-22, without a comprehensive title but with sectional headings, such as

„Historical Judaism", „Modern Trends", and so on. In No. 3, p. 2, the journal
announced that it would begin to publish a new book by Breuer, but without
indicating its title." Die englische Übersetzung des vollständigen deutschen
Werkes: ISAAC BREUER, Judaism and NationalHome, Jerusalem 1946 (Mimeogra-
phie) BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. II, S. 425—575).

46



Nach Breuers Tod übersetzten Agudat Israel-nahe Kreise verschiedene
Schriften Breuers. Zu nennen sind hier der Verlag Net^ach -21 aber auch
Zeitschriften wie Schearim und BetJaakowA Als Übersetzer zeichneten u. a. der
Erzieher Rabbiner Abraham Josef Wolf (1911-1979) und der Publizist und

Agudat ft/W-Ideologe Mosche Schönfeld (1907-1975).
In erster Linie ist aber die Tätigkeit Mordechai Breuers (1918—2007), des

Sohnes Isaac Breuers hervorzuheben, der seines Vaters philosophische
Schriften übersetzen Hess und mit Kommentaren versehen herausgab.
Zunächst erschienen Übersetzungen von Artikeln in Schearim und HamaajanA
Diejenigen Übersetzungen in Schearim, in denen der Name des Übersetzers

nicht angegeben ist, stammen wahrscheinlich von Mordechai Breuer oder
vielleicht auch von Samson Breuer. 1955 erschien das Sammelwerk Zijune
Derech24 eine Übersetzung von Wegzeichen mit Hinzufügung von drei weiteren

übersetzten Aufsätzen. Der Band enthält Neuübersetzungen von
bereits vorher in Schearim auf Hebräisch erschienenen Schriften.25 Übersetzer

war Mosche Speiser, dessen Übersetzungstätigkeit von Mordechai Breuer
als „im generellen ausgezeichnet und exakt" gelobt wird.26 Ein unveränderter

Neuabdruck von Zijune Derech erschien im Jahre 1982.27 1988 gab
Mordechai Breuer die Autobiografie Mein Weg heraus, und zwar gleichzeitig auf

21 Orthodox-jüdischer Verlag, gegründet 1941 von Jecheskel Rottenberg (1905—

1984), der bis in die 1980er Jahre Bücher herausbrachte, darunter auch

Übersetzungen von Samson Raphael Hirsch, Markus (Meir) Lehmann und David
Hoffmann.

22 Die Monatsschrift BetJaakoyv (Haus Jakobs) war das Organ des Mädchenschul¬
werks „BetJaakow" in Israel. Sie erschien von Ende der 1950er bis in die 1980er

Jahre. Als Redakteur zeichnete Mosche Prager (1909-1984).
23 Die Vierteljahresjahresschrift Hamaajan erscheint seit 1953. Sie enthält Artikel

über jüdische und wissenschaftliche Themen. Gründer und erster Redakteur

war Prof. Mordechai Breuer.
24 Isaac Breuer (nrnn pnr), in in, Tel Aviv 5715 (1955/56) (vgl. Breuer,

Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 268, Nr. 296).
25 Zu den drei bereits im deutschen Sammelband Wegzeichen (Frankfurt a. M. 1923)

erschienenen Werken Lehre, Gesetz undNation (1910), Wunder, Prophétie und Schöpfung

(1916), Frauenrecht, Sklavenrecht und Fremdenrecht (1911) kommen noch hinzu:
Die zwei Hirtenstähe (1926), Eretz Israel (1934), Rabbiner Hirsch als Wegiveiser in die

jüdische Geschichte (1935) und HundertJahre „19 Briefe" (1936).
26 Im hebräischen Wortlaut: nmr\ "imDW rwn Tnn m vison iBinn, in:

Mordechai Breuer (-iiti-q nno), cmDon pwi mra, in: Hamaajan (pyon) 7/1
(Tischri 5727 [1967/68]), S. 70.

27 ISAAC Breuer (intd pmr), in "^vs, Jerusalem 5742 (1982/83). Sogar die Sei¬

tenzahlen sind hier dieselben wie in der ersten Auflage.

47



Deutsch und auf Hebräisch. Diese hebräische Übersetzung ist aber mit der
weiter oben erwähnten aus der Zeitschrift Ha^ofeh nicht identisch; es handelt

sich um eine Neuübersetzung.
Gegen sein Lebensende befasste sich Mordechai Breuer wieder intensiv

mit dem Werk seines Vaters. 2007 erschien unter der Redaktion von Shoval
Shafat eine dritte Ausgabe von Zijune Derech, eine verbesserte und überarbeitete

Version von Speisers Übersetzungen, um weitere Breuer-Artikel
erweitert.28 Ein Jahr später (2008) erschien die vollständige Übersetzung des

Neuen Kusari. Der Übersetzer war Simcha (Fritz) Henschke (1923-2006).
Nach Mordechai Breuers Ableben (2006) fungierte als Herausgeber
Mordechai Neugröschel.29

Das neueste Werk mit Breuer-Übersetzungen, 2016 erschienen, trägt
den Titel Tmurat 'Olam (Weltwende) und enthält die Texte Weltwende und
Schaali srufa. Als Herausgeber figurieren Mordechai Breuer bzw. Jizchak Ba-

ror (Breuer). Die Übersetzung stammt von David Singer.30

Die von Breuer herausgegebenen bzw. initiierten Übersetzungen zeichnen

sich im Allgemeinen durch ihre Originaltreue aus.

Charakteristik der hebräischen Übersetzungen

Die gänzlich unterschiedliche Sprachstruktur des Deutschen und des

Hebräischen stellt den Übersetzer vor eine grosse Herausforderung, von der

gänzlich andersgearteten Begriffswelt und kulturellen Unterschieden ganz
zu schweigen. Vieles ist schlicht nicht wörtlich übersetzbar. Wenn das für
fast jeden deutschen Text gilt, so gilt es für Breuer-Texte in noch weit
grösserem Masse. Breuers literarischer Stil mit seinen oft langen und sehr

komplexen Sätzen ist nur sehr schwer übersetzbar. Diese Sätze sind im Hebräischen

zumeist in mehrere kürzere zerlegt. Keine der Übersetzungen erreicht
auch nur annähernd die Eleganz des Originals; der Text wirkt oft spröde.

Im Laufe der Jahrzehnte hat sich die hebräische Sprache erheblich
gewandelt. Bei einem Vergleich von alten und neuen Übersetzungen ein- und
desselben Textes stechen sogleich die grossen Unterschiede in Stil,
Ausdruck und Wortschatz ins Auge.

28 ISAAC Breuer (-Itn-in pnr), ttü, Jerusalem 5767 (2007/08).
29 Isaac Breuer (ntn-in pmr), winn nron, Jerusalem 5768 (2008/09).
30 Isaac Breuer (nïrra pmr), aVii? mion, Jerusalem 5777 (2017/18). Eine nicht

für die Öffentlichkeit bestimmte Version dieses Buches war bereits 2013 in
begrenzter Stückzahl herausgekommen: ISAAC BREUER ("iK^Tin pmr), .oViy rnian
rwiwn -wo crnrD, Jerusalem 5773 (2013/14).

48



Gewisse deutsche Begriffe haben im Hebräischen keine genaue
Entsprechung. Der in hehre', Gesetz und Nation mehrmals vorkommende Begriff
„Überzeugung" ist beispielsweise übersetzt als rnori, und zwar in beiden
Übersetzungen.31 Dieses hebräische Wort bedeutet aber auch „Erkenntnis"
oder „Bewusstsein". Ein besonderes Problem stellte für den Übersetzer das

Wort „Lehre" in der ersten Übersetzung von Lehre, Geset% und Nation dar,
wie er im „Vorwort des Übersetzers" erklärt. Im Hebräischen gebe es kein

Wort, das dem deutschen „Lehre" unzweideutig entspreche, und deshalb
habe man sich im Titel für das Wort nriON (eigentlich: „Glaube") und im
Artikel selbst zumeist für den Begriff mi?7l-riT0N (etwa: „Glaubenssätze und

Meinungen") entschieden. Der Übersetzer wollte eindeutig unterscheiden
zwischen „Lehre" und „Tora" — jüdischer Lehre.32

Inkonsequenz bei der Übersetzung ist ein häufig beobachtetes Phänomen.

Ein und derselbe Begriff wird in verschiedenen Übersetzungen, ja
manchmal sogar im selben Text verschieden übersetzt. So wird das Wort
„Nation" manchmal mit oiNb (Nation) wiedergegeben, dann aber wieder mit
H01N (ein weiteres Wort für Nation) und sogar mit 01? (Volk). „Jüdisch" wird
mal mit mal mit TIT übersetzt.-33

Die ersten Übersetzer sahen sich zudem vor die Notwendigkeit gestellt,
für gewisse deutsche Begriffe neue hebräische Begriffe zu prägen. Das gilt
besonders für solche aus dem Gebiet der Philosophie.

In manchen Fällen ist die Übersetzung auch ein Kommentar. Nehmen
wir zum Beispiel den Ausdruck „Sinaiferne" ([Lehre, Geset% und Nation, vgl.
BREUER, Werkausgahe [Anm. 2], Bd. I, S. 19). Die 3YÀ?^m;?-Ûbersetzunggibt
ihn mit TO 170 CPpim (die vom Berge Sinai Fernen) wieder, die Zijune Derech-

Übersetzung hingegen mit TO in *71? 17017 Thon niT7i7 (die kommenden
Generationen, die nicht am Berge Sinai gestanden waren). Die erste

Übersetzung ist fast wörtlich (nur mit Zusatz des Wortes „Berg"). Die zweite
wollte hingegen betonen, das s von einer zeitlichen, und nicht einer räumlichen

Entfernung die Rede ist.
An gewissen Stellen hat der Übersetzer absichtlich Veränderungen

vorgenommen. So wurde der „König von Preussen" {Lehre, Geset% und Nation,

31 Die erste Übersetzung: ISAAC BREUER ("ixtq pnir), OIK1?! pin ,naiOX, in: Schearim

(ni?iz?) 13. Av 5710, S. 3; 27. Av 5710, S. 3; 24. Tischri 5711, S. 3; Neumond 1.

(n"l) Cheschwan 5711, S. 3; 7. Kislew 5711, S. 2; 5. Tevet 5711, S. 3-4. Die
zweite Übersetzung erschien in Zijune Derech (1956) (s. Anm. 24), S. 9—38.

32 Mosehe Speiser hatte hingegen keine Bedenken, beides in der Zijune Derech-

Übersetzung mit min wiederzugeben.
33 Die Beispiele stammen aus der ersten hebräischen Übersetzung von Lehre, Ge¬

setz und Nation.

49



vgl. BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. I, S. 17) in der Zijune Derech-Überset-

zung zum px 5w f??2 („König des Landes X"). Zur Zeit der Übersetzung

existierte nämlich der preussische Staat bereits nicht mehr. Ausserdem
hatte der Übersetzer die Allgemeingültigkeit der Aussage betonen wollen.

In manchen hebräischen Übersetzungen hat der Übersetzer im Original
nicht vorhandene Kapitelüberschriften hinzugefügt.

Übersetzungen ins jiddische

Es konnten drei Breuer-Werke eruiert werden, die mehr oder weniger
vollständig ins Jiddische übersetzt worden sind. Darüber hinaus existieren
Übersetzungen kürzerer Texte in jiddischen Zeitungen und Zeitschriften.

Vor dem Zweiten Weltkrieg erschienen etliche Breuer Texte in der

Zeitung Dos Yidishe Togblat (üx53HX3 s/WT" 0X7), dem in den Jahren 1929-1939
erschienenen Organ der Agudat Israel in Warschau. Als Übersetzer fungierten,

wie auch im hebräischsprachigen Darkenu, Hillel Seidman und Mor-
dechai Rosner.34

Im Jahre 1924 kam in Warschau eine jiddische Übersetzung des Buches

Messiasspuren unter dem Titel Di shpurenfun moshiach (rrtPB "pD 11771D£> H) heraus.

Als Übersetzer zeichnet Jizchak Schapiro (1863-1935).35
1925 erschien in Lodz das Buch Dos Yudenproblem (31753X70 11771'' 0X7) eine

Übersetzung von Breuers judenproblem".36 Der Name des Übersetzers ist
nicht angegeben, vom Stil her würde das Jiddische aber zu dem eben
erwähnten Jizchak Schapiro passen. Die Kapiteleinteilung ist wie in der
deutschen Fassung, die jiddischen Titel entsprechen den deutschen. Der einzige
Unterschied ist, dass die jiddische Übersetzung kein 13. Kapitel hat,
sondern dass der entsprechende Text in vollem Umfang eine Fortsetzung des

12. Kapitels bildet.
Bereits nach dem Zweiten Weltkrieg, im Jahre 1948, kam in Wien Der

agudistisher orbeyter (7l7ü"37R "iS7WüO''7l}R 7177) heraus, eine Übersetzung des

34 Hillel Seidman (io7v,7 55n), 7x773 pmr 7"7 (Anm. 18).
35 Die erste Auflage: ISAAC BREUER (7X773 pnp, rrwa 110 11771D£> "H, Warshe (xonxil

Warschau) 5684 (7Msnn 1924/25). Eine zweite Auflage erschien daselbst im
Jahre 1927 (r"07n). Der Name des Übersetzers erscheint nur in der zweiten Auflage

(BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 257, Nr. 191).
36 Die jiddische Übersetzung: ISAAC BREUER (7X773 pnir), 317*73X73 11777 0X7, Lodz

(£77X5) 1925 (n"373) (vgl. Breuer, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 257,
Nr. 189). Das Original: ISAAC BREUER, Judenproblem, Halle (Saale) [1918] in:
BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. I, S. 211-328). Die 3. und 4. Auflage
erschienen 1918 und 1922. Erwähnt werden soll auch die englische Übersetzung
The Problem of the Jew, New York 1947.

50



Nachalath Zern-Artikels „Der agudistische Arbeiter".37 Laut Vorwort sollte
diese jiddische Schrift den verschiedenen Ortsgruppen der Agudat Yisrael

„in allen Ländern" als Anleitung für eine harmonische Zusammenarbeit
dienen und ein Hilfsmittel für Diskussionen mit ideologischen Gegnern
darstellen. Wieder ist der Name des Übersetzers nicht genannt. Schapiro
kann es nicht gewesen sein, denn der war bereits im Jahre 1935 verstorben.

Aus der Zeit nach dem Holocaust finden sich jiddische Breuer-Übersetzungen

vor allem in der jiddischsprachigen Zeitschrift Dos idishe Wort 0K7

üiKVi SWTX). Dabei handelt es sich um eine jiddische Monatsschrift der

amerikanischen Agudat Yisrael\ die von 1953 bis 2013 von Schmuel Josef
Friedenson (1922—2013) herausgegeben wurde. Friedenson stammte aus

Lodz, überlebte den Holocaust und war nach seiner Emigration in die

USA ein hochrangiger Agudat Yisrael-Funktionär mit engen Verbindungen
zu den führenden Rabbinern. In den siebziger und achtziger J ahren hatte
das Blatt 7000 bis 8000 Leser. Unter den Artikelschreibern fanden sich
bekannte orthodox-jiddische Autoren wie Mosche Prager und Hillel Seidman.

In den darauffolgenden Zeiten des Abstiegs wurden allerdings die meisten

Beiträge von Friedenson selbst (unter diversen Pseudonymen) verfasst, wie
er selber später zugab.38

Charakteristik derjiddischen Übersetzungen

Breuers Stil — wir haben es schon weiter oben gesagt — ist ausgesprochen
literarisch. Nicht so die jiddische Übersetzung. Das Jiddische war die

Umgangssprache der breiten jüdischen Massen in Osteuropa, keine
jahrhundertealte Literatursprache wie die deutsche Schriftsprache. Lange und
komplizierte deutsche Sätze werden im Jiddischen öfter in mehrere Sätze geteilt
und umformuliert, kurze und prägnante deutsche Ausdrücke hingegen oft
mit einem Nebensatz umschrieben. Wissenschaftliche Begriffe sind in der

Übersetzung zumeist einfach transkribiert, weil das Jiddische über keine

entsprechenden Ausdrücke verfügte.
Das Zielpublikum der jiddischen Texte waren keine Talmudgelehrten,

sondern interessierte Laien, wohl auch Schülerinnen des „Bet Jaakow"-

37 Isaac Breuer (intq pfbp), -wiriN -isw^potun im, Wien 1948 (vgl. Breuer,
Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 257, Nr. 192). Das Original: ISAAC BREUER,
Der agudistische Arbeiter, in: Nachalath Zhvi. 5 (5695; August/September 1935),
Heft 11/12. S. 327-344.

38 TOBY Appleton Perl, The Last Word, in: Forward, 23. März 2007 (http://for-
ward.com/culture/10374/ the-last-word/).

51



Lehrerinnenseminars. Rabbinische Gelehrsamkeit oder Hebräisch-Kennt-
nisse über einige Grundbegriffe hinaus werden nicht vorausgesetzt.

Einige kleinere Zufügungen und Auslassungen hier und dort in den

Buchübersetzungen ändern den Inhalt des Originals insgesamt nicht. Grössere

Veränderungen im Text lassen sich den späteren Überset2ungen in der
Zeitschrift Dos idishe vort feststellen, doch darüber weiter unten mehr.

Gan2 allgemein lässt sich sagen, dass die jiddischen Überset2ungen
sich in einem „jüdischeren" Gewand als das Original präsentieren. Religiöse

und biblische Begriffe werden mit dem hebräischen Wort wiedergegeben:

„Erlösung" mit nbnxa, „Leuchter" mit rnua, „Lade" mit nran priN

und „Tempel" mit wrpan rvn. Dasselbe gilt für in der jüdischen Traditionsliteratur

verwendete religionsphilosophische Begriffe: „Wille" wird mit
pm überset2t, „Wesen" mit mnö, „Verstand" mit bow. Die Namen von
biblischen Personen werden stets mit dem entsprechenden traditionellen
Zusat2 genannt, so 2. B. „Abraham" — msN DITON (Abraham unser Vater);
„Mose" - um (Mose unser Lehrer); „Elias" - irrtN (Elias der

Prophet). „David" wird umschrieben mit bNim ITITÖT DUU (etwa: der

Liedersänger Israels b2w. Psalmist).39
Besonders tritt dieses „Jüdischer-Machen" bei der Überset2ung von

verschiedenen Begriffen und Redensarten, die bei frommen Juden Anstoss

erregen konnten, hervor. „Wenn der Gott der Geschichte spricht" (.Messias¬

spuren.t BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. I, S. 344) wird deshalb 2u „wen
got*s shtim redt in dergeshikhte" (wenn Gottes Stimme in der Geschichte redet);

„einen neuen Himmel heraufbringen" (ebd., S. 345) wird 2u einen neuen
Himmel „efnenr< (öffnen oder eröffnen), und die Weisen, „deren Zauber die

Vielen leitete" (ebd., S. 348) wurden 2u Weisen, „velkhe flegen betsoybern asoy

fil talmidim mit seyer groyskayfc (welche so viele Schüler mit ihrer Grösse 2u
be2aubern pflegten). In verstärktem Masse gilt das für Figuren, bei deren

Erwähnung ein frommer Ostjuden Göt2endienst gesehen hätte: „der
täuschende Schleier der Maja" (ebd., S. 368) wird deshalb als „a shleyerfun der

selbst-abnorerey" (ein Schleier der Selbsttäuschung) übertragen. Den Namen
einer indischen Göttin 2u nennen — das ging nun wirklich gar nicht! Was

hätten denn da die frommen Juden von Breuer gedacht? Wohl aus demselben

Grund wurde der Passus „ikarischer Stur2" (ebd., S. 377) gleich gar
nicht überset2t.

39 Die Beispiele, auch jene in der Fortsetzung, stammen aus Di shpuren fun ?noshiach

(s. Anm. 35), sind aber auch für die anderen Übersetzungen kennzeichnend.

52



Abweichend vom Originaltext ist auch der Zusatz von verschiedenen

Anmerkungen und Erklärungen, z.B. von Begriffen, die dem durchschnittlichen

ostjüdischen Leser nicht geläufig waren, darunter „Emanzipation",
„Entartung", „Radius", „Revolution" und „Evolution" und „Zivilrecht".
(Der dem jiddischen Leserpublikum ganz sicher ebenfalls nicht geläufige

Begriff „teleologisch" bleibt hingegen interessanterweise unerklärt.) Im
Text erwähnte nichtjüdische Persönlichkeiten werden kurz charakterisiert.

„Hegel", so wird angemerkt, war „ein deutscher Philosoph", „Haeckel" ein

„Gelehrter auf dem Gebiet der Biologie, Nachfolger Darwins", und
„Wellhausen" war der „Vater der Bibelkritik".

Dann gab es noch Konzepte, die einer Erklärung bedurften, z. B. die

„Entwicklung von Millionen Jahren". Wie bitte?! Hatte Breuer da etwas

Ketzerisches geschrieben? Der Übersetzer wollte einen solchen Eindruck
vermeiden und fügte deshalb die Anmerkung hinzu (wir bringen sie hier in
deutscher Übersetzung): „Der Verfasser bezieht sich hier auf die moderne
Wissenschaft auf dem Gebiet der Kosmologie und Geologie".

Tendenziöse Übersetzungen

Beim Vergleich der hebräischen und jiddischen Versionen mit dem Original
lässt sich des Öfteren eine gewisse Tendenz aufweisen, die im Original nicht
zu finden ist. Dabei handelt es sich in erster Linie um übersetzte Breuer-
Texte in parteinahen Publikationen.

In gewissem Sinne ist schon die Auswahl des zu übersetzenden Textes
ein tendenziöser Akt. Agudat Israel-nahe Kreise pflegten in der Regel Texte
anderen Inhalts als nationalreligiöse zu wählen. Was nicht ins eigene Konzept

passte, wurde einfach nicht übersetzt und blieb dem Leser, der kein
Deutsch beherrschte, deshalb unbekannt.

Bei den tendenziösen Übersetzungen findet sich eine Umgewichtung oder
auch Umdeutung des Originals. Zur Erreichung dieses Ziels haben sich die
Übersetzer verschiedener Mittel bedient, darunter Auslassungen, Hinzufügun-
gen, Änderungen der verwendeten Terminologie sowie Umstellungen von ganzen

Textabschnitten. Wir wollen das Gesagte anhand einiger konkreter
Beispiele demonstrieren. Beispiele aus dem Hebräischen und Jiddischen werden
hier zur besseren Veranschaulichung in deutscher Übersetzung gebracht.

„Die Pessach-Nacht — der Feiertag derjüdischen Geschichte<c (Dos idishe vort, 1998)

Der deutsche Originaltext trägt den Titel „Die Passahnacht" und ist ein Kapitel
des Buches Judenproblem (BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. I, S. 299-308).
Von diesem haben wir im Laufe unserer Arbeit vier jiddische Übersetzungen

53



gefunden. Die erste Übersetzung ist ein integraler Bestandteil des Buches Dos

Yudenproblem, welches wir bereits weiter oben erwähnt haben. Sie stammt aus

dem Jahre 1925. Die zweite Übersetzung trägt den Titel „Die Pessach-Nacht"
und ist ein wortwörtlicher Abdruck eines kurzen Abschnitts der obigen
Übersetzung in einem Pessach-Almanach aus dem Jahre 1927.40 Die dritte
Übersetzung, in einem ähnlichen Almanach aus dem Jahre 1967 und mit
demselben Titel, ist mit der zweiten identisch, doch mit kleinen Änderungen.

Auffällig ist vor allem die veränderte Orthographie.41 Die vierte
Übersetzung ist hingegen völlig neu.42 Der Name des Übersetzers ist nicht
angegeben, doch wir nehmen an, dass es sich dabei um den bereits oben erwähnten

SchmuelJosef Friedenson handelt. Diese vierte Übersetzung wollen wir
nun dem Original gegenüberstellen.

Die Übersetzung beginnt mit einer im deutschen Text nicht vorhandenen

Einleitung, die auf Deutsch folgendermassen lautet:

„Vor tausenden Jahren, bis zu unserer modernen Zeit, habenJuden wie Nichtjuden
allesamt gewusst, was das jüdische Volk ist, und was und wer ein Jude ist.
Voneinander getrennte Begriffe vom jüdischen Volk und der jüdischen Religion [ m

konnten nicht existieren. Die historische innere Verbindung zwischen den
beiden Begriffen war so klar und deutlich, dass niemand daran gezweifelt hat."

Sodann folgen eine Überschrift und ein kurzer Absatz, der im Deutschen
ebenfalls nicht zu finden ist:

„Pessach - Der Ausdruck des nationalen Wesens

Was ist die jüdische Religion [rn] und was ist jüdische Nationalität? Eine Antwort
darauf gibt der Jude in der Pessach-Nacht."

Andererseits sind ganze Abschnitte des Originals in der Übersetzung
ausgelassen worden, ohne dies zu kennzeichnen, so zum Beispiel die

Beschreibung der Seder-Nacht samt den begleitenden Bibelzitaten. Das
Letztere wurde nicht übersetzt, weil den Lesern des Blattes Geschichte
und Ablauf der Pessach-Nacht vertraut war und keiner Erklärungen
bedurfte.

40 Isaac Breuer (ine-d pnr), uDxn-nos h, in: Meshullam Kominer (dViwö
-roraxp) (Hg.), noD - -[Ximbx-WDü-nw, Warshe (wiNn) 5687 (î"Q-iri 1927/28),
S. 23-25 (vgl. BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 257, Nr. 190).

41 ISAAC Breuer (exe-q pnr), UDXl-noD h, in: Joseph Friedman (iXETVnD *\0V) (Hg.),
vwm nOD, Nyu York (p-w-n) 5727 (T"D^n 1967/68), S. 29-

31 (vgl. BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 257, Nr. 195).
42 Isaac Breuer (exeeh pnr), ynxucrn -wrx isn ps mu-DE -un - noD, in: Dos idishe

vort (üexti 37WTX Ofrn) 344 (Nissan 5758 [n"wn\ 1998), S. 8-9 (vgl. BREUER,
Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 257, Nr. 196).

54



Von Breuers längerer einleitender Betrachtung über das Verhältnis von
Religion und Nation im Judentum (BREUER, Werkatisgabe [Anm. 2], Bd. I,
S. 299-300) ist in der Übersetzung nur ein einziger Absatz erhalten, nämlich
jener, der gegen Zionismus und Reform polemisiert. Dieser Absatz weist
gegenüber dem Original allerdings einige erhebliche Änderungen auf.

Judenproblem

Die Urheber des Zionismus wie die

Verfechter der Theorie von der

Religionsgemeinschaft gehören in
gleicher Weise dem westeuropäischen
Flügel des Judentums an, bei dem die

geschichtliche Synthese des Judentums

in vollster Zersetzung begriffen
ist. Die einen wie die anderen sind be-

wusst oder unbewusst, Assimilanten,
worunter hier der Verlust des

ursprünglichen jüdisch-nationalen Be-
wusstseins und sein Ersatz durch
westeuropäische Vorstellungs- und
Urteilsweisen verstanden wird. Beide
haben sie auf Grund dieser Vorstellungs-

und Urteilsweisen die historische

Kultur des Judentums, die ihnen
fremd geworden, mit dem Kennzeichen

„Religion" versehen und dem
Wesen nach den übrigen Religionen
ohne weiteres gleichgesetzt. Damit
nicht genug, haben dann die Urheber
des Zionismus im besonderen die
historische Eigenart des jüdischen
Nationalcharakters verkannt und seine

Umwandlung nach dem Vorbild der

übrigen Nationen, bei denen das

religiöse Element nur eine bescheidene
Rolle spielt, vindiziert. Die Verfechter

der Theorie von der Religionsgemeinschaft

ähnelten das Wesen des

Judentums dem Wesen des Christentums

an und begingen religiöse Assi-

Dos idisbe vort

Eine Verwirrung ist nach der
Judenemanzipation eingetreten, als der
Grundsatz „und sie vermischten sich
mit den Völkern" [WMI imym]43 zu
wirken begann [...]. Auf einmal kamen
auch bei den Juden eigenartige
Begriffe von Religion [m] und Nationalität
auf. Auf einmal blitzte bei einem Teil
von ihnen der Gedanke auf, dass

genauso wie bei den Nichtjuden [CP"Q]

auch ein jüdisches Volk ohne Religion
[m] möglich sei, oder, wie die Reformer

in Deutschland meinten, eine
jüdische Religion [irrbin] ohne Zugehörigkeit

zum jüdischen Volk. Viele
Juden hörten auf zu verstehen, dass

Juden anders sind, dass eine jüdische
Nationalität ohne Religion [117] gar nichts
ist. Denn in Wahrheit sind es nicht die

Juden, die eine Religion [m] haben, sondern es

ist diejüdische Religion rnf die ein

jüdisches Volk hat. Solange sich die
Juden mit ihrer Religion [J77] verbunden
fühlen, sind sie ein Volk. Mit der
Ablösung von der Religion [ri7] hören sie

auf, ein Volk zu sein.

43 Vgl. Ps 106, 35

55



milation. Die Verfechter der zionistischen

Theorie taten hinsichtlich der

Religion ein gleiches, ähnelten aber
zudem auch das Wesen der jüdischen
Nation dem Wesen der übrigen Nationen

an: sie begingen also nicht nur
religiöse, sondern auch noch nationale

Assimilation. (BREUER, Werkausgabe

[Anm. 2], Bd. I, S. 299-300)

Die Ubersetzung ist, wie wir sehen, nicht nur frei und stark simplifiziert,
sondern es ist in ihr auch jegliche Nennung des Begriffs „Zionismus"
ausgemerzt. Explizit genannt sind hier hingegen die Reformer, die im Original

als „Verfechter der Theorie von der Religionsgemeinschaft" bezeichnet

werden. Daraus lässt sich schliessen, dass zur Zeit der Abfassung von
Weltwende Breuer der Zionismus als der Hauptfeind galt, den Jiddisch
lesenden Aguda-Kxzisen Amerikas im Jahre 1998 hingegen das Reformjudentum.

In den Originaltext werden des öfteren verschiedene Zusätze hineingewoben

(hier kursiv gesetzt):

Judenproblem

Durch diese Nacht weht der heisse

Atem einer lebenstrotzenden Nation
voll unverwüstlicher Kraft, tönt die
wehe Klage einer leiderprobten,
feindeumstellten, klingt der stolze

Triumphsang einer nie besiegten, Staaten

überdauernden, jubelt das Danklied

einer ihrem Gotte nahen, im
Unglück glücklichen, ihrer Heilszukunft
gewissen Nation. (BREUER, Werkaus-

JAnm. 2], Bd. I, S. 301)

Dos idishe vort

In dieser Nacht, bekannt als die Wach-

Nacht [D'nö1!!/ ^l, ist es leicht, den
Atem eines lebensdurstigen Volks zu
fühlen, welches seine Kräfte aus de?n ewigen

Quell schöpft. Es werden wieder einmal
die historischen Ereignisse von
Schmerz und Trauer wiedererzählt,
die dem jüdischen Volk widerfuhren,
als sie in Ägypten sch?nachteten.

In unserem nächsten Beispiel sind wesentliche Änderungen zum Original
festzustellen.

Sie [die Verheissung] führt uns zurück
ins Land; das Gott unseren Vätern
zugeschworen. (BREUER, Werkausgabe

[Anm. 2], Bd. I, S. 305)

Dos idishe vort

Denn nur die Tora, begleitet von den

göttlichen Gesetzen [mp^N wird uns
zurückführen zu der Erlösung [nVlXJl].

56



Es wird nicht nur die „Verheissung" zur „Tora, begleitet von den göttlichen
Gesetzen", sondern das den Vätern zugeschworene Land wird plötzlich zur
„Erlösung"!

Auch im untenstehenden Absatz bringt die jiddische Übersetzung wieder

den Ausdruck „Erlösung" ein, und ausserdem betont sie den „Glauben",

in welchem sie den „Endzweck" sieht. Von beidem ist im Deutschen
nicht die Rede.

]udenproblem

Diese Nacht ist ganz Geschichte, ganz
Nationalgeschichte. Abraham, Jizchak
und Jaakob, von der nur aus toten
Büchern schöpfende Theologie in
wunderlicher Spielerei ins Mythologische
umgedeutet: diese Nacht stellt sie dem

jüdischen Kinde, getragen von der
Zeugenschaft des eigenen Vaters, so deutlich

und lebhaft vor Augen, als hätten
sie erst gestern sich, ihre Söhne
segnend, in die Höhle Machpelah gelegt.
Und wenn die Wissenschaft darüber

streitet, ob dieJuden wohl je unter Pharaos

Zepter geschmachtet: das jüdische
Kind isst mit den Vätern das Brot miz- [...]

rischer Knechtschaft, schmeckt die
Bitternis der Sklaverei und stimmt
mitfortgerissen in das nationale Danklied ein,
das Moses einst mit den Vätern am
Meeresufer gesungen. (BREUER,
Werkausgabe [Anm. 2], Bd. I, S. 306)

Bemerkenswerte Unterschiede zwischen Original und Übersetzung lassen

sich auch im folgenden Beispiel feststellen:

Dos idishe vort

Die Betonung liegt auf der nationalen
Geschichte. Aber was ist die jüdische
Geschichte?

Sie zieht sich von unseren heiligen
Vätern [mux] Abraham, Jizchak und Jaakob

durch Ägypten zum Berg
Sinai. Das war das Ziel der Erlösung
pftlNJl], ihr Endzweck, ihr Sinn. Die
Betonung liegt auf der Hand Gottes
[n V] — welche die Geschichte gestaltet
hat und zum Endzweck des „Und sie

glaubten an Gott und an seinen

Knecht Moses" [1731? nram 'm iram]

Judenproblem

Es gibt keine jüdische „Religion", es

gibt nur eine jüdische Nationalgeschichte.

Bewusster Jude sein heisst die

jüdische Nationalgeschichte erfahren
haben und sich ihr als Fortträger, als

wirkender Fortgestalter mit ganzer
Persönlichkeit hingeben. (BREUER,
Werkausgabe [Anm. 2], Bd. I, S. 306)

Dos idishe vort

Eine jüdische Religion [ri7] mit einer
Ähnlichkeit zu anderen Religionen
[Oirr^m] existiert überhaupt nicht.
Es gibt nur eine jüdische Nationalgeschichte,

und die ist beherrscht von
der jüdischen Religion [m]. Und jeder
von uns, der ein Träger ebendieser
Geschichte sein will, muss auch ein

57



Jude mit vollem jüdischem Bewusst-
sein [nnon] sein — ein Teil unserer
Nationalgeschichte. Judentum [mirp] —

dessen volles Bewusstsein verlangt
von uns, dass wir uns selbst als einen
Teil des Gottesvolks ['n UV ]1D p5n x]
betrachten.

Man beachte die strikte und konsequente Unterscheidung zwischen m
(jüdische Religion im orthodoxen Sinne) und (Religion im abendländischen

Sinn) in der Ubersetzung, der wir auch schon weiter oben begegnet
sind. In Breuers Original findet sich allerdings nichts dergleichen. Auch
nicht die Passage, dass die jüdische Nationalgeschichte von der Religion [m]
beherrscht ist.

Überhaupt kann man feststellen, dass die jiddische Übersetzung den

Breuer-Text spiritualisiert und mehr oder weniger entnationalisiert hat.
Zudem ist der starke Eret% Israel-Bezug fast gänzlich getilgt.

Ganz in diesem Geiste ist in der Übersetzung auch der abschliessende

Satz des „Passahnacht"-Kapitels im Original ausgelassen worden, welcher
da lautet: „Man „glaubt" ans Judentum so wenig wie ans Deutschtum. Na-
tionalbewusstsein ist alles." (S. 76) Eine derartige, für Breuer so typische

Betonung des jüdischen Nationalbewusstseins war nämlich nicht mit der

Ideologie der Agudat Israel in Amerika konform.

„Die Seder Nacht — die Nacht der Nation " (Hahed, 1931)

Eine ganz andere Tendenz als die obige jiddische Übersetzung weist eine

hebräische Wiedergabe aus dem Passahnacht-Kapitel im Hahed auf.44 In
Klammern steht unter Überschrift: „Übersetzung aus seinem [Breuers]
Buch 'Judenproblem'." „Übersetzung" ist freilich stark übertrieben. Von
den acht Seiten im Original sind hier gerade einmal zwei kurze Abschnitte

übriggeblieben - herausgepickt aus dem Text und ganz im Geiste des

Übersetzers (wahrscheinlich „Rabbi Benjamin") zu einem kurzen Artikelchen
gestaltet. Auf Deutsch lautet das Ganze folgendermassen:

„Jedes Jahr kehrt stets eine Nacht im Leben des Juden wieder, welche dazu

bestimmt ist, dass der Vater seinem Sohn erklärt, was es bedeutet, ein Jude zu sein.

In dieser Nacht weht der warme Atem der lebensvollen und unzerstörbaren

44 Isaac Breuer (-ixt-q pnr), ("trnrrn tiddo mnn) mx5n - -non in:
Hahed (nnn) 7 (Nissan 5691 [x"2nn] / 1931/32), S. 20 (vgl. BREUER, Werkausgabe

[Anm. 2], Bd. III, S. 258, Nr. 199).

58



kräftigen Nation, erklingt die wehmütige Klage einer leidgeprüften und von
Feinden umgebenen Nation, erschallt das Lob- und Siegeslied einer Nation, die
die Feinde nicht besiegen konnten und welche den Zusammenbruch von mächtigen

Reichen sah, eine gottesnahe Nation, die glücklich auch im Unglück ist und auf
ihr zukünftiges Heil vertraut: Das ist die Pessach-Nacht, die nationale Nacht des Judentums.

Wer diese Nacht versteht, versteht das Wesen des Judentums.
Und wer einmal diese Nacht bewusst erlebt hat, die Nacht des ewig geheiligten

Israel, der wird nie daran zweifeln, dass die Juden eine Nation sind. Und jeder,
der diese Nacht nicht kennt, möge sich einer jeglichen Äusserung enthalten.
Diese Nacht ist den Kindern gewidmet, den Kindern der Diaspora [n1?!}], um
damit ihre geistige Geburt auf dem heiligen Boden Israels zu vollenden. Und
diese Nacht, in der die Einheit des Judentums [rivrrpn rvnnx] wiederhergestellt
wird, wird Jahr für Jahr aufs neue für jede Generation eingerichtet. — Es wird
nicht mit einem Wort über Glaubensgrundsätze gesprochen, und auch nicht über
eine vorbildliche Person, die aufgrund ihrer Gottesnähe zum Symbol dient und
die die Gottesgesetze überbracht hat. Diese Nacht ist ganz und gar Geschichte

[nnip] der Nation, nationale Historie."

Während der erste Absatz eine gedrängte Zusammenfassung ist, enthält der
zweite Elemente, die im Originaltext nicht vorkommen, nämlich die Betonung

des Landes Israel pk| und der Einheit des Judentums (im
Original ist von der nationalen Einheit des Judentum die Rede). Beides

entspricht aber genau der nationalreligiösen Linie des Hahed.

„Das Schicksal von Volk und Land in der 'Tochacha '-Prophezeiung " (Bel
JaakoWy 1968)45

Eine erste, recht getreue Übersetzung von Mosche Schönfeld war 1936,

etwa ein Jahr nach Erscheinen des deutschen Buches, in der Wochenzeitung

Schearim erschienen und trug die Überschrift: „Die Tochacha - aus

seinem [Breuers] Buch 'Der neue Kusari'."46 Die zweite, freiere Übersetzung

desselben Abschnittes stammt von Rabbiner Josef Abraham Wolf
und wurde 1968 in der Zeitschrift Bet Jaakow abgedruckt. Hier lautet die
Überschrift: „Das Schicksal von Volk und Land nach der Tochacha-

45 Tochacha (nroin), wörtlich „Zurechtweisung", bezeichnet in der jüdischen Tra¬
dition die Bibelabschnitte Lev 26 und Dtn 28,15-68, in denen das Volk Israel

vor den schrecklichen Strafen gewarnt wird, falls es die Gebote nicht einhält.
Im Original des Neuen Kusari erscheint der Abschnitt auf S. 65-77.

46 Isaac Breuer pjrra pnr), unnn nron nao -pna - nroinn, in: Schearim (tr-w),
Av 5696 (V'nn / 1937), S. 10 (BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 259,
Nr. 214).

59



Prophezeiung".47 Diese zweite Übersetzung wollen wir näher unter die

Lupe nehmen. In seiner Vorbemerkung schreibt Wolf:

„Das ist die Übersetzung eines Abschnittes aus dem Buch des hervorragenden
Schriftstellers Dr. Isaac Breuer „Der neue Kusari". Des Verfassers Tendenz ist es

zu lehren, dass der Jude, solange er die Wahrheit anstrebt, zum Glauben an Gott
und seine Lehre gelangt. Den Rahmen dieser weltanschaulichen Schrift bildet eine

Erzählung ähnlich jener im „Kusari" des Rabbi Jehuda Halevi. Der Held der
Geschichte wird als in jüdischen Dingen völlig unbewandert dargestellt, da aus einer
assimilierten Familie stammend. Deswegen hat ihm der Verfasser den unjüdischen
Namen „Alfred Roden" beigelegt. Erfüllt mit tiefem Glauben und grosser literarischer

Begabung führt der Verfasser den Beweis, dass Wahrheitsliebe eine
ausreichende Grundlage darstellt, um zum Glauben zu gelangen."

Laut Wolf wollte Breuer also mittels seines Neuen Kusari die nichtreligiös
aufgewachsene jüdische Jugend zum Glauben zurückführen. Aber war das

wirklich Breuers einziges Ziel? In seinem Buch propagiert Breuer ja seine

Ideologie des „Thedaismus" Tora (i?n Derech Eret^ Israel), welche die
Prämisse seines Grossvaters Samson Raphael Hirsch mit der Rückkehr ins
Land Israel und dem Aufbau des jüdischen Lebens daselbst verband.

Schon früh hatte es ideologische Meinungsverschiedenheiten zwischen

Wolf und Breuer gegeben. Nach dem Erscheinen von Breuers Artikelserie
„25 Jahre Aguda" im Israelitmeldete sich Wolf im selben Blatt mit heftiger
Kritik zu Wort: „Bisher haben wir stets von dem geschwiegen, was uns von
Breuer unterscheidet, weil wir in den meisten Fragen gleicher Auffassung
sind. Wenn aber eine Bewegung im Sinne der Breuer'schen Broschüre
entstehen soll, ist es Pflicht, Stellung zu nehmen". Wolfs Kritik richtete sich in
erster Linie gegen dessen neuartige und eigenartige Geschichtstheorie, hinter

der keine rabbinische Autorität stehe. Breuers Misserfolg bei seinen

Bemühungen zur „ideologischen Verlebendigung" sei überhaupt auf einem
Missverständnis des Wesens der Halacha gegründet. Erziehung, nicht die

äussere Realität, ja nicht einmal Eret% Israelsei das wichtigste. Wolfs
Schlussfolgerung: „Aber eine historische Bewegung ist nur im Lager des

Misrachi aussichtsreich, der bewusst ein neuartiges Thorajudentum erstrebt,

47 Isaac Breuer (-wra pmr), nrmnn maimn rixm ns?n 5-iu, in: Bet]aakow (ppw rrn)
108 (Ijjar 5728 [r\"wn / 1969]), S. 4 (BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III,
S. 269, Nr. 303)

48 ISAAC Breuer, 25 Jahre Aguda, in: Israelit 25 (24. Juni 1937), S. 1, 3-5; Nr. 26

(1. Juli 1937), S. 1, 3-4; Nr. 27 (8. Juli 1937), S. 1 und 3; Nr. 28 (15. Juli 1937), S.

4-5; Nr. 30 (29. Juli 1937), S. 4-5; Nr. 31 (5. August 1937), S. 6-7 und Nr. 32 (12.

August 1937), S. 4-5 BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 253, Nr. 160).

60



was wir ablehnen müssen. Eine agudistische Eret% Israel-Bewegung ist nur
dann möglich, wenn dieser Weg erzieherisch wirkt."49

In seiner „Tochacha"-Übersetzung aus dem Jahre 1968 deutet nun Wolf
den Text Breuers, dessen Ruf als „Ideologe der AJ" sich inzwischen etabliert

hatte, gemäss der aktuellen offiziellen Parteilinie der israelischen Agudat
Israel um.

Welche Mittel hat Wolfnun dabei angewendet? Vergleicht man das

Original mit dieser Übersetzung, findet man sich anfangs nicht zurecht. Erst
nach einer genaueren Prüfung wird klar, was hier los ist: der Text ist nicht
in seiner ursprünglichen Anordnung wiedergegeben. Wenn man die
Abschnitte in der Übersetzung der Reihe nach durchnummeriert und mit dem

Original vergleicht, so ergibt sich für das Original die folgende Entsprechung:

1—4, 9—17, 5—8. Die Textmitte wird zum Schluss des Textes. Dieser

Kunstgriff erschwert den Vergleich der Texte ungemein, diente aber der

Hervorhebung die Tendenz des Übersetzers, dass nicht dem irdischen
Schicksal und auch nicht Eretz Israel, sondern der Seele und der Erziehung
des jüdischen Menschen das Hauptinteresse des Judentums gilt.

Aufgrund der genannten Umstellung ist es auch nicht leicht herauszufinden,

ob in der Übersetzung etwas ausgelassen wurde. Und es wurde viel

ausgelassen. So endet Wolfs Übersetzung lange vor dem Schluss der
deutschen „Tochacha"-Abhandlung, nämlich von: „Wie? Was ist das? „Euer"
Land? „Eure" Städte?" (Der neue Kusari, S. 73) Dies dürfte einerseits der
Tatsache geschuldet sein, dass der Staat Israel zur Zeit der Übersetzung
bereits bestand und ausserdem der Antisemitismus in diesem Staat damals

nicht als dringliches Problem verstanden wurde. Auch wollte Wolf dem —

in erster Linie weiblichen — Lesepublikum keine längere metaphysische
Abhandlung zumuten.

Aber auch andere Abschnitte sind in der Übersetzung ausgelassen, so

z. B. die umfangreichen Zitate aus der „Tochacha", die bei den Leserinnen
als bekannt vorausgesetzt wurden. Wozu sie also alle anführen?

Ein längerer nicht übersetzter Abschnitt ist der folgende:

49 ABRAHAM WOLF, Probleme agudistischer Führung, in: Israelit 31 (1937), S. 4-5.

Zu Breuers Verteidigung eilten der Halberstädter Lehrer Naphtali Herbert Sonn
und der spätere HistorikerJakob Katz: HERBERTSONN, Aus der Agudas Jisroel-
Bewegung. Probleme agudistischer Führung. Bemerkungen zu dem gleichnamigen

Aufsatz von Rabbiner Abraham Wolf, in: Israelit 32 (1937), S. 6-7; JAKOB
KATZ, Zu den „Problemen agudistischer Führung", in: Israelit 40 (1937), S. 1,3.

61



„Und es kamen diese Worte in ihren heilig hebräischen Urlauten über Alfred
Roden, Urlauten, wie sie, schon der Melodie nach, in keine sonstige Sprache überzuleiten

sind, und er zwang sich zu Ruhe und Selbstbesinnung, argwöhnisch sich

fragend: Ist dies am Ende das — Erlebnis, von dem der Doktor Seelenfreund, und
auch Herr Hurtig, mir redeten? Bin es am Ende doch nur — ich selbst, der mir
Garant der Wahrheit dessen sein muss, was diese Worte mich erkennen lassen?

Ueberrennen diese Worte in mir Verstand und Vernunft und entflammen statt dessen

irgend ein — Gefühl, das alsdann Verstand und Vernunft verzehrt? Wie kommt

es, dass, trotz dieser von der Geschichte in einer geradezu unfassbaren Weise

bestätigten Worte, die Schmach des jüdischen Volkes auf Erden nicht geschwunden
ist und im jüdischen Volk selber die Untreue, die geistige Verwirrung mehr und
mehr um sich greift? Bilden denn diese Worte keinen objektiven Tatbestand, über
den kein Jude und kein Nichtjude hinwegkommen kann? Wie konnten denn die

Zionistenführer auch nur einen Augenblick, angesichts dieser Worte, daran denken,
die Sabbathöde des Landes und die Sabbathöde des Volkes zu bannen, sie, die

Gottes Staatsgesetze verachten und deren Seele Gottes Individualgesetze verwirft?
Erlebnis? Ohne Zweifel: es war ein Erlebnis! Was aber war an diesem Erlebnis

subjektiv, und was war daran objektiv? Dies war die entscheidende Frage." (Der
neue Kusan, S. 72)

Warum könnte das Obige ausgelassen worden sein? Wir nehmen an, dass

es wegen der darin angesprochenen Betrachtung über objektives und
subjektives Erlebnis in der Religion gewesen sein wird. Für Derartiges ist in der

Erziehung von orthodox-jüdisch geborenen Kindern kein Platz; für diese

gilt der absolute Gehorsam gegenüber Gott, der Tora und den Geboten.
Dieser „Gehorsam", auf Hebräisch nvi, ist auch ein Schlüsselkonzept bei
Breuer. So kommt z. B. im Neuen Kusari der Ausdruck „Gehorsamsruf'
(S. 71) vor, der allerdings in Wolfs Übersetzung zum „Bereitschaftsruf'
[rrm:u nK*np] wird.50 Auch war nicht zu erwarten, dass die Leser den
berauschenden Eindruck Alfreds von der hebräischen Sprache nachvollziehen
hätten können, denn das Hebräische war ja ihre Muttersprache.

Gleichfalls als fürs Zielpublikum unpassend empfunden wurde die nicht
übersetzte Stelle: „Die Gewohnheit ist der grösste Feind des Staunens. So

aber kam er gleichsam in reiferem Alter von aussen an das jüdische Phänomen

heran und fühlte sich von ihm aufs tiefste erschüttert." Und auch die

folgende: „Wieder griff Alfred Roden zur Schrift und las sich die Worte der

Weissagung Punkt für Punkt vor. Er war nunmehr dabei ganz ruhig, völlig

50 Gemeint ist der Ausruf yron ntzwj, vgl. Ex 24,7. Hier dürfte eine unterschiedli¬
che Erziehungsauffassung der beiden zutage treten: absoluter Gehorsam in
jedem Fall (Breuer) vs. Verinnerlichung des Befohlenen (Wolf).

62



nüchtern, bewusst kritisch." (S. 72). Der Passus „bewusst kritisch" könnte

unangenehme Assoziationen mit der verpönten Bibelkritik hervorrufen.51

Wolfs Übersetzung nimmt an einigen Stellen Aktualisierungen des Textes

vor. Das kann durch die Wahl einer unterschiedlichen Terminologien
geschehen — aus „Liberalen" werden „Reformer" (das Feindbild der
israelischen Charedim in den 1980er Jahren) — oder durch Hinzufügungen
(kursiv):

Der neue Kusari

und es wäre plötzlich eine solche
Schrift am Sinai gefunden worden,
unzweifelhaft aus einer Zeit stammend,
da weder Volk noch Land seine
Jahrhunderte währende Sabbathsühne

begonnen [...]. (S. 71)

Und wenn plötzlich ein solches Buch
zu Füssen des Berges Sinai gefunden
worden wäre, und die Archäologen würden

den eindeutig klaren Beweis erbringen,

dass dieses Buch aus der Zeit vor der

Entblössung von Volk und Land
stammt [...].

Die scheinbar aus dem Nichts kommenden Archäologen sind der Popularität

dieses Forschungszweiges nach dem Sechs-Tage-Krieg (1967) geschuldet.

Mittels ihrer Entdeckungen konnte das Anrecht der Juden, also des

Volkes Israel, auf die neueroberten Gebiete geltend gemacht werden: Seht

her, wir waren schon früher da! Wolfs Erwähnung der Archäologen war ein
Seitenhieb auf jene, die ihr Recht aufs Land durch archäologische Ausgrabungen

untermauern wollten, denn orthodoxe Juden leiten das Anrecht auf
das Land Israel einzig und allein von Gott her.

„E ref%Jisroel-Probleme " (Darkenn, 1935)

In dieser im Darkenu erschienen Artikelserie52 handelt es sich um eine recht
originalgetreue Übersetzung des deutschen Originals. Gleich zu Beginn des

Vergleichs fällt allerdings auf, dass in der Übersetzung das gesamte vierte

Kapitel53 fehlt. Der Grund dafür ist Breuers Kritik an der ostjüdischen
Orthodoxie, welche Rabbiner Samson Raphael Hirschs Erziehungsmethode
ablehnte.

51 Auch in der Schönfeld-Übersetzung in Schearim (s. Anm. 46) sind diese Sätze

nicht übersetzt.
52 Isaac Breuer (i^nn pnr), nvsn, in: Darkenu (um), 1. Nissan 5695

(n"3nn / 1935), S. 2-3; 29. Nissan 5695 (n"2nn / 1935), S. 3; 6. Ijjar 5695

(nM2nn / 1935), S. 3; (Erev Shavuot 5695 (n"3nn / 1935), S. 5; Yom H' P' Nissa
(NtDi 'o 'n uv) 5695 (n"nn / 1935), S. 5-6.

53 Abgedruckt im Israelit 20 (1935), S. 1, 3-4 BREUER, Werkausgabe [Anm. 2],
Bd. II, S. 261— 268; vgl. BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. III, S. 252, Nr. 141).

63



Breuer war bisweilen sehr scharf im Ausdruck. Aus Angst, gewisse Kreise

vor den Kopf zu stossen, wurden deshalb in der Übersetzung als kränkend

empfundene Ausdrücke diplomatischer ausgedrückt oder ganz ausgelassen.

Betjaakow

[In der Übertragung des Passus ist der
zweite Satz nicht übersetzt.]

durch unpassendes
schwächen?

Verhalten

Der neue Kusari

Vulgär ausgedrückt, herrscht weit und
breit die Vorstellung, dass die Orthodoxie

im werdenden Eretz Jisroel
nicht recht mitkann. Noch vulgärer
ausgedrückt: dass sie ein — Schlemihl
ist. {Israelit 13 (1935), S. 5 BREUER,

Werkausgabe [Anm. 2], Bd. II, S. 244)
Sollen denn am Ende die grossen
Grundsätze des Chatham Szofer und
Rabbiner Hirschs, in Reinheit und

Heiligkeit aufgestellt und in ihrer
Tragweite, geschichdich gesehen, gerade
für Eretz Jisroel von unermesslicher

Bedeutung, durch eine wahrhaft
barbarische Handhabung [...] ad absurdum

geführt werden?" (Israelit 13

(1935), S. 3 BREUER, Werkausgabe

[Anm. 2], Bd. II, S. 240)

Aus demselben Grund ist die folgende, im Original eingeklammerte
Anmerkung Breuers ausgelassen worden: „Von dem skandalösen Schild eines

agudistischen Rabbinats, das während meiner letzten Anwesenheit im
Lande in Tel Aviv — ob jetzt noch, weiss ich nicht — als wahrer Hohn auf
den Austrittsgedanken aushing, möchte meine Höflichkeit lieber schweigen!"

(Israelit 13 (1935), S. 3 BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. II, S. 239)

Breuer scheint den Eindruck gehabt zu haben, man wolle ihm eine nicht
vorhandene Parteiaktivität vorgaukeln. Die Zeitschrift Darkenu befürchtete

jedoch, mit Breuers Bemerkung Leser zu verärgern oder der Agudat Israel

zu schaden und Hess die Stelle einfach aus.54

Bemerkenswert ist, dass Breuers Angriffe gegen die Jerusalemer Agudat
Israelwiedergegeben sind. Die Zwistigkeiten zwischen derj erusalemer Agudat

Israel und den Agudisten des „Neuen J ischuw" (darunter zahlreiche in

54 Die Spuren des Schildes sind allerdings nicht vollständig ausgemerzt. Ein
„Schild" ist einige Zeilen später genannt, aber da obige Bemerkung fehlt, ist
nicht klar, auf was es sich bezieht.

64



Polen gebürtige Personen), kommen sowohl im Original, als auch in der

Übersetzung deutlich zum Ausdruck.55

„Zur Kritik derAustritts-Methode in Eret% Israel(< (Hahed, 1935)

Den Vogel bei der tendenziösen Übertragung schiesst sicher die „Übersetzung"

des ersten Kapitels der „Eretz Jisroel-Probleme" in der Zeitschrift
Hahed ab.56 Das Wort „Übersetzung" haben wir deshalb in Anführungszeichen

gesetzt, weil es sich hierbei eigentlich um eine Paraphrase handelt. Der
Text ist derart entstellt, dass das Original kaum noch zu erkennen ist. Auch
die Überschrift stammt nicht aus dem Original. Dessen ungeachtet wird der

Text dennoch als Aufsatz Breuers angeführt!
Der Hahed-Text folgt zwar dem Original, doch er ist wesentlich kürzer.

Der Übersetzer — wohl wieder „Rabbi Benjamin" — hat nämlich alles

ausgelassen, was für ihn nicht von Belang war, vor allem die Vorgänge in und
um die deutschen und ungarischen Austrittsgemeinden sowie die Händel
innerhalb der Agudat Israel. Übrig blieben letzten Endes nur die Abschnitte
über die Vorgänge in Eret%Israe/y aber auch diese wurden im Sinne des

Übersetzers zurechtgestutzt und umgeschrieben. Wir erinnern an diese Stelle

daran, dass „Rabbi Benjamin" dem Misrachi angehörte, und dieser seine

Zugehörigkeit kommt immer wieder zum Ausdruck.

Einige Beispiele:

Eret%Jisroel-Probleme

Kann und darf diese Erziehungsarbeit
in Tel Awiw und Haifa damit beginnen,

dass die Wenigen, die heute schon

Herübersetzung
Austritt [Trennung] — das bedeutet, die

Entwicklung der Gemeinde in EI
noch mehr zu behindern.

55 Besonders schwieriggestaltete sich Breuers Verhältnis zu Mosche Blau, dem Füh¬

rer der Jerusalemer Agudat Israel. Das revisionistische Blatt Doar Hajom berichtet
über einen öffentlichen Zwist zwischen beiden während einer Parteiveranstaltung
in Tel-Aviv: "^N-iW-riTßN"! mp nK"ip5, in: Doar Hajom (am IKi) 17. Adar 5694 (4.

März 1934), S. 2. In späterer Zeit wurden alle Spuren dieses Antagonismus
sorgfältig und systematisch getilgt. In Blaus Memoiren findet sich kein Wort davon,
in Breuers Autobiographie nur eine Andeutung: „Ich kam nach Marienbad, und
es wurde mir — 'blau' vor den Augen" (Mein lEeg, Jerusalem / Zürich 1988, S. 227,
273 Anm. 143). Breuer klagt dort, Blau habe ihn auf der Marienbader Kenessia

Gedola durch geheime Briefe an führende Persönlichkeiten in der Gola hintergangen.

(Laut Vorwort soll Breuers Witwe die Herausgeber von Breuers Autobiographie

gebeten haben, scharfe Ausdrücke gegen Personen auszulassen.)
56 Isaac Breuer pnr), n-psn ntro rmpn5 .k w) rix rt>m

,nNn, in: Hahed (*7nn) 8 (Ijjar 5695 [n"3nn / 1935]), S. 1-2 (vgl. BREUER, 1Verkamgabe

[Anm. 2], Bd. III, S. 259, Nr. 211).

65



wirkliches Verständnis für ein wahrhaft

jüdisches Gemeinwesen haben,
sich von der Masse der Thoratreuen
lossagen und ihnen damit den Weg zur
Selbstbesinnung verrammeln? ('Israelit

13 (1935), S. 4 Breuer, Werkausgabe

[Anm. 2], Bd. II, S. 242)
in Tel Awiw, einer Stadt von mehr als Und die offizielle Gemeinde entwickelt sich

100 000 jüdischen Menschen, (Israelit und umfasst in Tel-Aviv mehr als

13 (1935), S. 3 BREUER, Werkausgabe Hunderttausend Juden, und sie schmückt

[Anm. 2], Bd. II, S. 240) sich [müyna] mit ihren religiösen Einrich-

[Man beachte: Weder von
einer Entwicklung der offiziellen
Gemeinde noch von deren religiösen
Institutionen ist im Deutschen die Rede,
und schon gar nicht von solchen, die

zur Zierde gereichen.]

[...] und sein „Tretet aus!" war Ernte Das bedeutet: nicht Saat, sondern
und nicht Saat. (.Israelit 13 (1935), S. 5 Ernte, und in Eretf? Israel ist die Zeit zu
— BREUER, Werkausgabe [Anm. 21, ernten noch nicht gekommen!"

Bd. II, S. 246)

Der Übersetzer kann sich bisweilen Seitenhiebe nicht verkneifen, besonders

dort, wo ihm Breuer selber die Veranlassung dazu bietet, wie bei folgendem
Abschnitt: „Vulgär ausgedrückt, herrscht weit und breit die Vorstellung,
dass die Orthodoxie im werdenden EretzJisroel nicht recht mitkann. Noch
vulgärer ausgedrückt: dass sie ein — Schlemihl ist." (Israelit 13 (1935), S. 5

BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. II, S. 244) Als wäre Breuers Ausdruck
nicht schon scharf genug, fühlt sich der Übersetzer dazu bemüssigt, noch

zuzulegen: „In Eret% Jisroel hat man den Eindruck (besonders die Jugend),
dass 'Chared' [Orthodox] bedeutet: Nichtstuer, Zurückgebliebener, Versager,

Schlamper — 'Schlemihl'." Was für eine Tirade, und noch dazu im
Namen Breuers!

Man beachte im obigen Beispiel die Anmerkung in Klammern. Der
Übersetzer pflegte auch sonst hier und da auf diese Art seine eigene

Meinung in den Text einzubringen. Hier noch einige Beispiele:

Original: „Nun besteht doch einmal der einfach nicht wegzuleugnende
Tatbestand, dass ernsthafte, zielbewusste und entschlossene Versuche, die
Gemeinde in Tel Awiw, die, bei aller Unzulänglichkeit, auch dem gewöhnlichen

Mann ins Auge springende Reformen nicht aufweist, zu e^ner wirklichen

Thoragemeinde auszugestalten, sie vom Waad Eeumi abzulösen oder mit ihr und durch

sie Kenesseth Jissrael selber in Einklang mit den Gesetzen der Thora zu bringen, bis

66



zur Stunde überhaupt noch nicht angestellt worden sind." (Israelit 13 (1935),
S. 4 BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. II, S. 241) „Rabbi Benjamin"
meint hierzu: „Der Schreiber drückt sich unklar darüber aus, welche

Ausgestaltung von innen nötig wäre und wieso 'Knesset Israel'57 für die Gesetze
der Tora unpassend ist. Vielleicht meint er damit das Frauenwahlrecht?"58

Und zu Breuers Feststellung: „Nicht der 'Austritt' erzeugt eine starke

Orthodoxie, sondern umgekehrt, eine starke Orthodoxie erzeugt den 'Austritt',"
(Israelit 13 (1935), S. 4 BREUER, Werkausgabe [Anm. 2], Bd. II, S. 244)
bemerkt er: „Irrtum! Ein wahres orthodoxes Judentum verhindert den Austritt.
Es bringt die Geschöpfe den Schwingen der Schechina [d. h. Gott] nahe.

Austritt ist ein Zeichen von Unzulänglichkeit." Deutlicher kann der Übersetzer

seinen ideologischen Gegensatz zu Breuer nicht zum Ausdruck bringen!

Fa^it
Wie anhand der angeführten Beispiele ersichdich, wurden die Texte Breuers
offenbar als „vogelfrei" empfunden. Man bediente sich aus seinen Schriften
und übersetzte die für seine eigenen Ziele passenden Texte oder auch nur
einzelne Abschnitte daraus. Durch Auswahl, Auslassung oder Hinzufügung
konnte man die Texte seiner eigenen Ideologie — Aguda bzw. Misrachi —

anpassen und so Isaac Breuer gewissermassen für dieselbe einspannen. Hier
wird der Wille erkenntlich, Breuer für sich zu vereinnahmen, um eigenen
Ideen einen intellektuellen Anstrich zu verpassen, denn Isaac Breuer war
zweifellos einer der bedeutendsten jüdisch-orthodoxen Denker seiner Zeit.

Man fragt sich, ob Isaac Breuer selbst sich solcher Vereinnahmung
seiner Texte bewusst war, die bereits zu seinen Lebzeiten begann. Es findet
sich nirgends eine diesbezügliche Äusserung seinerseits. Gegen die freie

Bearbeitung und das Uminterpretieren seiner Schriften nach seinem Tode
konnte er sich nicht mehr wehren.

Das Ergebnis ist jedenfalls kurios. Da man in Israel nur die vorhandenen
hebräischen Texte lesen konnte, und die Anhänger verschiedener ideologischer

Richtungen meist nur parteinahe Texte zu lesen pflegten, konnten
sowohl antizionistische orthodoxe Strömungen als auch Nationalreligiöse
verschiedener Richtungen zur Überzeugung gelangen, Breuer sei einer der
Ihren gewesen.

57 „Knesset Israel": Die autonome politische Organisation der Juden im Palästina
der Mandatszeit (1920-1948).

58 Um das Frauenwahlrecht wurde damals zwischen nichtreligiösen und religiösen
Juden erbittert gestritten. Die Letzteren - auch der Misrachi - waren strikt
dagegen, konnten sich aber nicht durchsetzen.

67


	Hebräische und jiddische Übersetzungen von Schriften Isaac Breuers

