
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Artikel: Zukunftshoffnungen aus den Quellen des Judentums nach dem Ende
des Ersten Weltkriegs : Isaac Breuers "Messiasspuren" im Kontext

Autor: Dober, Hans Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


For Breuer, the Shofar of the Balfour Declaration set off a transition from
the metahistorical people to the Torah nation of history. Accordingly, the

moment had come to abandon exile for the land, with Zionism in the lead.

Rosenheim would not be drawn away from revealed Torah by the forces of
historical events. The Torah was the soul of the nation of Israel, as the

centralizing organism of the metaphysical Kadosh-Kavodnexus. Historical events
and process were to follow the lead of revelation, which now was concentrated

around Mitsvatyishuv ha'arets. History became meaningful according
to Torah — whereupon the historical process would be able to achieve its

ultimate, messianic goal.17

Zukunftshoffnungen aus den Quellen des Judentums nach
dem Ende des Ersten Weltkriegs:

Isaac Breuers „Messiasspuren" im Kontext

Von Hans Martin Dober

1. Die Erschütterung lebensweltlicher Vertrautheiten

Breuers Messiasspuren (1918)1 lesen sich als ein flammendes Fanal des

Diaspora-Judentums nach Neuorientierung. Worin aber besteht der

Hoffnungsschimmer am Ende eines Krieges, der die bisherigen Erfahrungen
Lügen strafte?2 Breuer scheint zum einen die Tendenzen zu einem Welt-Völkerrecht

im Blick zu haben, die sich angesichts dieser „Urkatastrophe" hier und

17 On Rosenheim, see further GERSHON GREENBERG, "Sovereignty as Catastro¬

phe: Jakob Rosenheim's Hurban Weltanschauung^ in: Holocaust and Genocide Studies

8 no. 2 (1994), pp. 202-224.

1 Zit. nach der Ausgabe von 1918 (Verlag Rudolf Leonhard Hammon KG, Frank¬

furt a. M.). Die Seitenzahlen der Werkausgabe sind nach dem Schrägstrich
angegeben (I. BREUER, Frühe religionsphilosophische Schuften (Werkausgabe, Bd. I, hrsg. v.
M. Morgenstern und M. Hildesheimer, Münster 2017, S. 341-358.). Die in Klammern

gesetzten Seitenangaben im Text beziehen sich auf diese Ausgaben.
2 „So viel ist klar: die Erfahrung ist im Kurs gefallen und das in einer Generation,

die 1914 — 18 eine der ungeheuersten Erfahrungen der Weltgeschichte gemacht
hat. Vielleicht ist das nicht so merkwürdig wie das scheint. Konnte man damals
nicht die Feststellung machen: die Leute kamen verstummt aus dem Felde?

Nicht reicher, ärmer an mitteilbarer Erfahrung. Was sich dann zehn Jahre
danach in der Flut der Kriegsbücher ergossen hat, war alles andere als Erfahrung,
die vom Mund zum Ohr strömt. Nein, merkwürdig war das nicht. Denn nie

21



da abzeichneten. In diesem Sinne ist die Rede von der „Erlösung der
Menschheit [...] durch den ewigen Friedensbund freier Völker" (S. 8/346)
zu verstehen.3 Zum andern erblickt er im Judentum als der „messianischen
Nation" (S. 42/373 u. ö.) das Ferment der Hoffnung für die Völker der Welt.4

Aufgrund seiner Tradition, bewahrt in der langen Zeit des Exils, hält es im
Erwachen aus dem bösen Alp des Krieges den Traum von einem besseren

Leben wach: von einer Zukunft, in der „die Idee der Menschheit [...] zum
Durchbruch gelangt" (S. 37/369), weil der eine und einzige Gott als „Souverän"

und „Gesetzgeber" (S. 43/373) geglaubt wird. Zerstreut unter die Völker,

die allesamt meinten, an ihrem Wesen solle die Welt genesen, stellt das

Judentum den herrschenden Nationalismus in Frage, der diese Souveränität
nicht anerkennt (S. 15/351) und an seine Stelle einen „Götzen" gesetzt hat.5

Diese herausgehobene Position eines „Lichtes unter den Nationen"
kann Breuer zufolge vom Judentum nur gehalten werden, wenn es sich als

„messianische Nation" begreift.6 Wie die anderen Nationen auch ist sie

sind Erfahrungen gründlicher Lügengestraftworden als die strategischen durch
den Stellungskrieg, die wirtschaftlichen durch die Inflation, die körperlichen
durch den Hunger, die sittlichen durch die Machthaber. Eine Generation, die
noch mit der Pferdebahn zur Schule gefahren war, stand unter freiem Himmel
in einer Landschaft, in der nichts unverändert geblieben war als die Wolken,
und in der Mitte, in einem Kraftfeld zerstörender Ströme und Explosionen, der
winzige gebrechliche Menschenkörper." (W. BENJAMIN, Gesammelte Schriften,

Frankfurt a.M. 1972 ff., Bd. II/1, S. 214 [Erfahrung und Armut]).
3 „Über dem nächtlichen Himmel der souveränen Nationen geht prangend auf

der Menschheit Stern, der Stern des Menschenrechts." (BREUER, Messiasspuren

[Anm. 1], S. 84/404) Das aber sei ein „messianischer Ruf, den das „Volk des

Messias" nicht überhören sollte. (S. 85/405) „Dein ist ja das süsse Geheimnis,
das die Lippen der Nationen jetzt stammeln." Doch ,,[n]icht vermummt soll
die jüdische Nation ihren Gang im Goluss vollenden." (S. 76/399)

4 Vgl. etwa BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 20/355: „Die jüdische Nation ent¬

steht nicht im Gegensatz zur Menschheit [...] [sie] muss entstehen, weil den
Nationen der Erde die Menschheit verloren gegangen ist."

5 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 72/396. „Machtmissbrauch knechtet die
Schwachen im Innern, Machtmissbrauch treibt die Grossen gegen die Kleinen
nach aussen" (A.a.O., S. 22/356f.).

6 „Ihr geht der, jeder irdischen, politischen Nation innewohnende Zug zur Sou¬

veränität völlig ab. Gott ist ihr Souverän" (S. 43/373). Sie dient „Gott in der
Zerstreuung [...] als Nation [...] das Zerstreutsein selber wird charakteristisches
Merkmal der messianischen Nation im Goluss" (S. 44/374). „Staat und Land"
sind ihr nicht „Selbstzweck" wie den Nationen der Welt (S. 45/374), sondern
der Zweck ist ihr die messianische Menschheit, deren uneingelöste Verheissung
sie verkörpert. Das „jüdische Recht" aber, „selber durch und durch messianisch",

22



„Träger geschichtlicher Rechte und Pflichten", doch ihre „geschichtliche
Rechtsfähigkeit" (S. 38/370) beruht ,„nur' im Namen Gottes" (S. 37/369).
In diesem Bewusstsein muss sie die Gefahren vermeiden, die einerseits von
der Seite der „Reform" her lauern, andererseits von der Seite des Zionismus
her. Das Reformjudentum nämlich löst den Messianismus, diese „komparative

Charakterisierung des Wesens des Judentums" (S. 123/431) tendenziell
in ein Verständnis von „Religion" auf5 das vom liberalen Christentum der
Zeit als kulturprägender Instanz vorgegeben war (S. 52/380; 55/382). Das

Judentum erschien so als eine „Konfession" unter anderen. Das aber ist mit
Breuers Verständnis einer „messianischen Nation" nicht vereinbar, ist doch
der Anspruch des „Rechts des Judentums" als „Religionsgesetz", „wie man
es in jammervoller Verballhornung zu nennen beliebt" (S. 55 f./382), unsach-

gemäss um seine menschheitliche Dimension verkürzt.7 Denn eben in den

universalistischen, ethischen Dimensionen dieses „Gesetzes" wird Gott als

Souverän über die Menschheit (Melekh ha- 'Olam) bekannt.

Demgegenüber „schickt der Zionismus sich heute [1918] an, im neuen
Haus der Menschheitsnationen dem Volke der Juden ein Asyl zu sichern."
Damit aber gleicht er „den Nationalcharakter des Judentums dem
herrschenden Nationalismus an" (S. 90/408) und setzt damit das spezifische
Verständnis der „messianischen Nation" aufs Spiel. Das aber besteht
Breuer zufolge darin, „in unverwüstlicher Lebenskraft dem Menschheitsund

Gottes frühling" entgegenzuharren (S. 40 f./372) und — nach der Logik
der Staaten in der Geschichte paradox, nämlich machtlos wirksam — „Gott
in der Zerstreuung zu dienen" (S. 44/374).

2. Die „Messiasspuren " als Teil einer Konstellation

Im historischen Rückblick lassen sich die Messiasspuren in einem Kontext
ähnlicher Bemühungen sehen, angesichts einer tief in das bisherige
Selbstverständnis einschneidenden Krise nach Orientierung zu suchen. Erst im

wird seinerseits als ein „Selbstzweck" bestimmt: als „Selbstzweck der messianischen

Nation" (S. 59/385). Eine Konsequenz ist: „Darum hat sich Gottes
Recht nicht den wirtschaftlichen Phänomenen, sondern umgekehrt haben diese
sich Gottes Recht anzupassen" (S. 61/386£).

7 Das Judentum ist nicht „als harmlose ,Religionsgemeinschaft' den sonstigen
Konfessionen an die Seite zu stellen" (S. 38/370). Es ist „keine Religion", weil
es „Gesellschaft stiften, [...] Nation gründen" will, und sich „nicht an den in
isolierender Abstraktion erdachten ,Einzelnen"' wendet, „um ihm die ,Idee' zu
künden, die er nur in seinen Willen aufzunehmen braucht, um seine frei
geborenen Handlungen [...] zu weihen" (S. 55/382). Das scheint gegen gewisse
liberale bzw. neu-protestantische Konzeptionen gesagt zu sein.

23



Kontext wird der Geist einer Zeit in Gedanken fassbar.8 Erst in Konstellationen

zeitgenössischer Texte — als Zeugnissen dessen, was die Signatur
einer vergangenen Gegenwart ausmachte — gewinnt eben diese Signatur klare

Konturen.9 Erst im Spiegel anderer, ähnlicher Zeugnisse lässt sich das

Charakteristische des Breuerschen Zeugnisses ausmachen. Seine „Messiasspuren"

möchte ich mit Rosenzweigs „Der Stern der Erlösung" (1921) und mit
Walter Benjamins „Theologisch-politischem Fragment" (um 1920) in eine

Konstellation bringen.
Diese Metapher soll Analogien leitender Gedanken tragen, die bei den

drei Genannten unterschiedliche Ausführungen erfahren haben. Doch diese

Analogien erlauben es, von einem Sternbild zu sprechen, das — aus Punkten

zusammengesetzt — abstrakt bleibt. Es geht um die Zusammenschau von
Gedanken, die als Gestalt fixiert werden kann: um eine Idee als Konstellation,
die von ihren (in diesem Fall) drei Punkten aus — mutaüs mutandis — erkannt
werden kann. Diese Methode schliesst die gegenseitige Wahrnehmung wie
die Frage der gegenseitigen Beeinflussung der einzelnen Autoren ein,

erschöpft sich aber nicht darin, entsprechende Nachweise zu erbringen.
Fragt man nach der biographischen Basis für eine solche Zusammenschau,

so ist man auf die Briefe verwiesen. In Benjamins Briefen kommt der
Name Breuers nur einmal vor,10 in denen Rosenzweigs mehrfach. Beginnend
im September 1918 bezeugen sie, dass Rosenzweig Breuer gelesen und
geschätzt hat.11 „Breuer solltest du auch mal lesen", heisst es im Brief an die

8 Denn was in dieser ein wenig aus der Mode gekommenen (ursprünglich Hegel-
schen) Formel zur Debatte steht, lässt sich anders als multiperspektivisch, in
Gegenüberstellung unterschiedlicher Standpunkte gar nicht erkennen.

9 Geradezu exemplarisch hat W. BENJAMIN in seinem Ursprung des deutschen Trau¬

erspiels (1928) die Zeit des Barock im Licht einer als Konstellation verstandenen
leitenden Idee zur Darstellung gebracht (BENJAMIN, Gesammelte Schriften [Anm. 2],
Bd. I, S. 203-430).

10 Im Zuge seines Austauschs mit Gershom Scholem über Franz Kafka dankt er
am 15.9.1934 für dessen „Sonderdruck der Kritik an [Isaak] Breuer" (W.
BENJAMIN, Briefe, Bd. II, hrsg. und mit Anm. versehen von G. Scholem und Th. W.
Adorno, Frankfurt a. M. 1978, S. 619, mit Bezug auf: „Politik der Mystik" aus
der „Jüdischen Rundschau" 1934, Nr. 57). Auf Rosenzweig hat sich Benjamin
mehrmals bezogen (vgl. Anm. 23), prominent aber in seinem Ursprung des

deutschen Trauerspiels (BENJAMIN, Gesammelte Schuften [Anm. 2], Bd. 1/1, S. 286-297).
11 Auf die Messiasspuren (Leon. Hermon, 1918), die neben Ehjahu (J. Kauffmann,

1921) im erhaltenen Katalog von Rosenzweigs Bibliothek verzeichnet sind

(N. WASZEK [Hg.], Rosen^weigs Bibliothek. Der Katalog desJahres 1939 mit einem Bericht

über den derzeitigen Zustand in der tunesischen Nationalbibliothek, Freiburg / München
2017, S. 55), gehen die Briefe allerdings nicht ein.

24



Mutter vom 02.09.1918, mitten in der Arbeit an seinem Hauptwerk (die

Einleitung ist am 02.09.1918 „fertig" geworden).12 Am 01.09.1918 hatte er das

Judenproblem (1918) empfohlen, das „glänzend und voll Richtigem" sei, vieles

formuliere er „wörtlich genau so".13 Margrit Rosenstock-Huessy gegenüber,
der Christin und Ehefrau Eugen Rosenstocks, setzt er den Akzent anders:

das Buch sei „grundgescheit" und „von richtigen Formulierungen
vollgestopft", „obwohl aus der schwärzesten deutschen Orthodoxie kommend".14
Im Brief vom 07.01.1919 heisst es dann — Rosenzweig hat „die Liturgie"
gerade abgeschlossen15 —: „schöner als Breuer ist es wohl geworden".16 Am
16.09.1920 schliesslich kommt er auf „das dritte und bedeutendste Buch von
Isaak Breuer" zu sprechen: Ein Kampfum Gott}1 „Sehr nachdenklich, voll Wissen

um die Unmöglichkeit des eignen Daseins und doch erfüllt von dem
Dennoch, — und dadurch ein erschütterndes Buch [...]. Es ist ein schlechtes Buch
und doch eins von den seltenen, wo einen der Schreiber bis auf den Grund
seiner Seele blicken lässt. Ich möchte ihn nun wirklich kennen lernen. Aber
das wird kaum gehen [.. .]."18

12 F. ROSENZWEIG, Die „Gritii"-Briefe, hrsg. v. I. Rühle und R. Mayer, Tübingen
2002, S. 137.

13 F. ROSENZWEIG, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften, Bd. I-III, hier:
Bd. 1/1, S. 602. Breuers Judenproblem findet sich in: I. BREUER, Werkausgabe

(Anm. 1), Bd. I, S. 211-340.

14 Wohl deshalb verzichtet er darauf, der Freundin das „Büchelchen" zu schicken,
damit sie es nicht „Eugen" gebe, als wären die hier thematischen inner jüdischen
Fragen nur bedingt für Aussenstehende bestimmt (ROSENZWEIG, Gritli-Briefe

[Anm. 12], S. 144).
15 Gemeint ist die Darstellung des synagogalen Jahres im ersten Buch des dritten

Teils des Stern (Stern III/1), denn die Stelle „gegen die Junggesellen überhaupt"
(ROSENZWEIG, Gritli-Briefe [Anm. 12], S. 213) findet sich eben dort (F. ROSEN-

ZWEIG, Der Stern der Erlösung, Frankfurt a. M. 21930, Teil 3, S. 71 [= ROSEN-

ZWEIG, Gesammelte Schriften, Bd. II, S. 350 f.]).
16 ROSENZWEIG, GritliBriefe [Anm. 12], S. 215. Hier könnte ein Bezug auf die

Messiasspuren vorliegen, die ihrerseits den Sabbat beschreiben (I. BREUER,
Werkausgabe (Anm. 1), Bd. I, S. 393-397): für Rosenzweig das „Erinnerungsfest der
Schöpfung", das gleichsam als cantus firmus Woche für Woche „die Schöpfung
der Welt ins Jahr" spiegelt (ROSENZWEIG, Der Stern, Teil 3, S. 64 [= ROSEN-

ZWEIG, Gesammelte Schriften, Bd. II, S. 345]).
17 Roman, Frankfurt a. M. 1920.

18 ROSENZWEIG, Gritli-Briefe (Anm. 12), S. 559f. Zu einer persönlichen Begegnung
scheint es in der Tat nicht gekommen zu sein — davon hätte Rosenzweig in
seinen Briefen an „Gritli" berichtet. Wohl aber kam es zu einem Briefwechsel
im Jahr 1924 (Anm. 20).

25



Die Ambivalenz zwischen Distanziertheit und Bewunderung, die die

Briefe bezeugen, verweisen — jedenfalls auch — auf die Sozialisation sowohl

Rosenzweigs als auch Benjamins. In dieser Hinsicht scheint die beiden
mehr zu verbinden als mit Breuer, dem Enkel Samson Raphael Hirschs,19
dem in Frankfurt erfolgreichen Juristen und Vertreter eines orthodoxen
Judentums in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Während Rosenzweig

sich seine Kenntnisse im Judentum, und vor allem in einer halachischen
Lebensweise erst erarbeiten musste,20 hat Breuer, der Schüler der Frankfurter
Jeschiwa seit der Jahrhundertwende 1904 seine Ausbildung zum Rabbiner

abgeschlossen.21 Benjamin und Rosenzweig entstammen beide liberalen
Milieus, in denen nur ein lockeres Verhältnis zur Tradition gepflegt wurde. Es

muss in deren Familien so gewesen sein, wie George L. Mosse es einmal
beschrieb: Goethe gehörte zu den Gesprächsthemen während des Mittagessens,22

nicht aber der Talmud, der Midrasch oder der Siddur.
Doch Rosenzweig gibt mit dem Stern als einer „gelehrten Bekenntnisschrift"

von seiner „Rückkehr" zum Judentum Rechenschaft, wie Benjamin
sie nicht zu seiner eigenen Sache gemacht hat.23 Nicht zuletzt an die Adresse
seiner christlichen Freunde gerichtet begründet Rosenzweig hier, warum das

Judentum nicht vom Christentum geschichtlich überholt werden kann. So hat

er allem religionsgeschichtlichen „supersessionalism" (E. Fackenheim) bis

19 Vgl. den Bezug auf den Grossvater in: BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 128/434.
20 Vgl. dazu den Brief an Breuer vom 28.03.24 (ROSENZWEIG, Briefe, Berlin 1935,

S. 496f. [= ROSENZWEIG, Gesammelte Schuften, Bd. 1/2, S. 951]). Erst nach
„Jahrzehnten des Lernens und Lebens" hätte er „ein Buch über das Gesetz", diesen
innersten Kern des eigenen jüdischen Lebens schreiben können.

21 M. MORGENSTERN, I'/on Frankfurt nach Jerusalem. Isaak Breuer und die Geschichte

des „Austrittsstreits" in der deutsch-jüdischen Orthodoxie [Schriftenreihe wissenschaftlicher

Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 52], Tübingen 1995, S. 211.

22 Vgl. G. L. MOSSE, jüdische Intellektuelle in Deutschland. Zwischen Religion und Natio-
nalismus, Frankfurt / New York 1992, S. 37. Vgl. 76f.

23 BENJAMIN, Gesammelte Schriften (Anm. 2), Bd. III, S. 169 f. Rosenzweigs Stern

gilt ihm hier — neben anderen — als eine „gelehrte Bekenntnisschrift, deren

Verborgenheit in den Fachbibliotheken nur eine besondere Spielart des
Vergessenseins darstellt." Er zählt Rosenzweig (wie auch Florens Christian Rang) zu
den „häretisch gestimmte [n] Männer[n], denen es nichts Unmögliches ist, die
Tradition auf ihrem eigenen Rücken zu befördern, statt sie sesshaft zu verwalten"

(BENJAMIN, Gesammelte Schriften [Anm. 2], Bd. III, 320). Rosenzweigs
„nachträgliche Bemerkungen" sprechen ihrerseits und mit aller Vorsicht davon,
dass mit dem Stern ein „jüdisches Buch" vorliege (F. ROSENZWEIG, Kleinere

Schriften, Berlin 1937, S. 391 [Das neue Denken]), das allerdings die Gestalt eines

„Systems der Philosophie" hat (ebd., S. 374).

26



heute widersprochen.24 Erst nach dem Krieg aber hat er selbst auch ein
jüdisches Leben erprobt, das für Breuer seit seiner Jugend selbstverständlich
gewesen sein muss.25 Die Frage nach der Bedeutung des „Gottesgesetzes" in
dem Sinn, in dem Breuer es als „Geheimnis der messianischen Nation"
(S. 50/378) bestimmt, tritt nun verstärktin seinen Blick.26

Während also Rosenzweig in intensivster Auseinandersetzung mit dem
Christentum seiner Freunde zu einem baal teschuwa geworden ist, blieb für
Benjamin die säkulare Welt mit ihren technischen Neuerungen wie dem

Film, dem Bau von Städten wie Berlin und Paris, und nicht zuletzt mit ihrer
Literatur der Ort „profaner Erleuchtung".27 Für ihn ist nicht „das [überlieferte

jüdische] Gesetz [...] der Mittler zwischen Idee und Leben" wie für
Breuer.28 Als ein Essayist der allgemeinen Kultur im Europa der 20er Jahre
bezieht er sich - gebrochen durch Anverwandlungen des „Gesetzes" bei
I. Kant, F. Kafka u. a. - auf das Leben in der Moderne. Den Zionismus hat

er nicht als eine Option für sich annehmen können (wie früh schon der
Freund Gerschom Scholem). Benjamin suchte die messianischen Splitter
im barocken Trauerspiel,, in Goethes Wahlverwandtschaften, bei Kafka, dem
Erzähler Nikolai Lesskow und manch anderen auf.29 Nicht aber fand er in der

24 Darauf nimmt der Sache nach und in polemischem Widerspruch auch Breuer Be¬

zug: „Dass [...] Gottes Recht Seinem Volke die Wege weist, wie Seine Nähe zu
finden, das haben sie ,überwunden'" (BREUER,Messiasspuren [Anm. 1], S. 60/385f.).

25 „Das jüdische Recht in seiner Totalität ist das Geheimnis der jüdischen Nation.
Denn niemand kennt es, der es nicht lebfc (BREUER, Messiaspuren [Anm. 1], S. 59/385
[Hervorhebung H.M.D.]).

26 D.h. nicht, dass diese Fragen im Stern noch keine Rolle gespielt hätten. Auch
wenn Stern III seine Darstellung des Judentums anhand des jüdischen Jahres

entwickelt, bildet hier schon die „jüdische Nation" die Voraussetzung und Grundlage.

Man kann also auch hier von „nationaler Selbstbesinnung" sprechen, die
Breuer fordert (BREUER, Messiaspuren [Anm. 1], S. 104f./419), darf sich aber —

so noch einmal Breuer — am „Wort Nation [...] nicht stören" (S. 106/420).
27 In Benjamins Surrealismus-Essay ist die Rede von der „profanen Erleuchtung

des Lesens" (BENJAMIN, Gesammelte Schriften [Anm. 2], Bd. II/1, S. 307). Es geht
ihm um eine „dialektische Optik, die das Alltägliche als undurchdringlich, das

Undurchdringliche als alltäglich erkennt" (ebd.). Später bestimmt er die „profane

Erleuchtung" als „wahre, schöpferische Uberwindung religiöser Erleuchtung",

wie sie — eben als profane — exemplarisch in Aragons Paysan de Paris

„bekundet" sei (S. 297). Dennoch klingt der Terminus an den der Offenbarung
in der Tradition der Religion an (s. u.).

28 Breuer, Messiaspuren (Anm. 1), S. 50/378.
29 Man kann fragen, ob er hierbei nicht auf der Suche nach Spiegelungen der

„messianischen Kunst" gewesen ist, wie Breuer sie beschreibt (BREUER,
Messiaspuren [Anm. 1], S. 64/389).

27



nationalen Dimension des Judentums selbst und in „Gottes Recht" die

„Messiasspuren" wie Breuer und Rosenzweig. Auf seine Weise — und d. h.

in sehr lockerem Anschluss an die „Form" der Tradition — hat er aber
danach gesucht, „das Leben nach Gottes Willen zu gestalten" und den „Stoff
des Lebens [zu] meistern", um es mit Breuer zu sagen.30 In diesem Sinne
erinnert er im Anhang an die Thesen Über den Begriff der Geschichte, seinem
letzten Text aus dem Jahr 1940, daran, dass den Juden die Zukunft „jede
Sekunde die kleine Pforte [war], durch die der Messias treten konnte".31

Damit ist sein Platz in der Konstellation der drei genannten Autoren
gesichert. In einem historischen Augenblick des Bruchs bisheriger
Selbstverständlichkeiten besinnen sie sich auf die messianische Idee im Judentum.
Breuer und Rosenzweig haben beide als Soldaten am Ersten Weltkrieg
teilgenommen, wenngleich nicht an vorderster Front, und d. h. verschont von
den allerschlimmsten Traumata, unter denen viele andere (wie etwa Rosenzweigs

Vetter und Freund Hans Ehrenberg) zu leiden hatten.32 Doch auch

der die Ereignisse aus der Berner Distanz verfolgende Benjamin ist intensiv
auf der Suche nach Orientierung.33 Das verbindet diese drei mit vielen
anderen, die ihre Erlebnisse im Medium der Schrift zur Erfahrung zu bilden
suchten wie den Literaten Walter Flex oder Erich Maria Remarque,34 mit
Theologen wie Karl Barth und Paul Tillich, mit Malern und Musikern.35

Insofern lässt sich die Konstellation der drei hier gewählten Autoren auch

auf andere Punkte am damaligen Ideenhimmel beziehen (s.u. zu K. Barth).
Die zwanziger Jahre sind zu einem Experimentierfeld in allen Bereichen der

Kultur geworden. Doch von einem „messianischen Hauch" im „Moderduft

30 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 63/388. Dass es dadurch „zu einem göttli¬
chen Kunstwerk" erhoben werden könne, wäre Benjamin, dem Kenner der

Romantik, wohl kaum ohne kritischen Kommentar in die Feder geflossen.
31 BENJAMIN, Gesammelte Schriften (Anm. 2), Bd. II/1, S. 691-704, 704.

32 Vgl. zu Rosenzweig: H. M. DOBER, Von Europa als politischer Idee zu den

religiösen Prägekräften Europas. Franz Rosenzweig auf dem Weg zum „Stern
der Erlösung", in: J. NEGEL / K. PINGGÉRA (Hg.), Urkatastrophe. Die Erfahrung
des Krieges 1914-1918 im Spiegel zeitgenössischer Theologie, Freiburg i. Br. 2016,
S. 345-374. Zu Breuer: MORGENSTERN, Von Frankfurt nach Jerusalem (Anm. 21),
S. 217.

33 S. o. Anm. 2.

34 W. FLEX, Der Wanderer zwischen beiden Welten [1916], München 1919; E. M. RE¬

MARQUE, Im Westen nichts Neues, Berlin 1929.

35 Breuer spricht von der „historischen „Stunde [...], da die führenden Geister in
ernster Selbsteinkehr bis zu den Wurzeln ihres Wesens wühlen." (BREUER,
Messiasspuren [Anm. 1], S. 77/399).

28



des europäischen Leichenfeldes" zu handeln wie Breuer,36 von „messiani-
scher Intensität" in der „Ordnung des Profanen" wie Benjamin,37 von einer
Erkenntnis im Licht der messianischen Idee wie Rosenzweig,38 macht ein

gemeinsames Spezifikum dieser drei aus — bei allen Unterschieden.

3. Die Sehnsucht nach dem Urspmng

Breuer entwickelt seinen Begriff des Messianismus aus der „Sehnsucht
nach Eden" (S. 14/350). Nach dem Verlust des Paradieses, der Heimat,
der Geborgenheit in unhinterfragten Selbstverständlichkeiten der Lebenswelt

dominiert der Wunsch nach Rückkehr. Ein allgemein menschliches
Phänomen ist das. So schrieb etwa Ernst Bloch, „Heimat" sei „etwas", „das
allen in die Kindheit scheint und worin noch niemand war."39 Eden ist ein

Mythos, von dem die biblische Urgeschichte erzählt, ein Mythos, an dem

arbeiten ist.40 Tendenzen der Remythisienmg waren damals allerorten zu erkennen,
und auch Breuers Beschreibung von Eden scheint nicht frei davon zu sein.

Dass aber der „Messias [...] die Menschheit gen Eden geleitet":41 diese mes-
sianische Signatur der Sehnsucht trägt zugleich einen mythoskritischen Mk^ent.42

36 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 8/346.
37 BENJAMIN, Gesammelte Schriften (Anm. 2), Bd. II/l, S. 203f. [Theologisch-politi¬

sches Fragment].
38 In einem Brief an Gertrud Oppenheim am 5.2.17 schreibt Rosenzweig, seinen

Begriff erfüllter Gegenwart vorwegnehmend, in den die Zukunft (proleptisch)
vorfällt, von ,/Funken' des messianischen ,Heute'", auf die man aufmerksam sein

müsse (ROSENZWEIG, Briefe, [Anm. 20], S. 158). In den „nachträglichen
Bemerkungen" von 1925 spricht er dann von einer „messianischen Erkenntnistheorie"

des Sterns (ROSENZWEIG, Kleinere Schrifien [Anm. 23], S. 396).
39 E. BLOCH, Das Prinzip Hoffnung, Bd. I, Frankfurt a. M. 51978, Buchrücken.
40 Diese glückliche Formel H. BLUMENBERGS ('Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M.

1979) scheint mir geeignet zu sein, im Deutungsmuster einer Lebensweltanalyse
und philosophischer Anthropologie reflexiv mit den Spannungsverhältnissen
umzugehen, auf die die hier eine Konstellation bildenden drei Autoren auf
unterschiedliche Weise eingegangen sind.

41 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 16/352.
42 Vgl. Benjamins Kritik des Mythischen, die sich über sein gesamtes Werk ver¬

streut findet (H. M. DOBER, Die Moderne wahrnehmen. Über Religion im Werk Walter

Benjamins, Gütersloh 2002, S. 210-225), wie auch Rosenzweigs Unterscheidung
der mythischen Vorwelt (in Stern I) mit der „allzeiterneuerten Welt" von
Schöpfung-Offenbarung-Erlösung (Stern II). Man könnte das Modell der Rückkehr

zum Ursprung „von Eden zu Eden" (BREUER, Messiasspuren [Anm. 1],
S. 79/401), wie es in Odysseus figuriert ist, auch (Lévinas folgend) mit Abraham
konfrontieren, den ein Ruf ohne Rückkehrversprechen erreicht hatte.

29



Bei Breuer heisst es: „Denn dies ist der tiefste Sinn des Messias, der die

Menschheit gen Eden geleitet: An ihm wird die Wirklichkeit zum Traum,
und der Traum zur höchsten Gewissheit. An ihm scheiden sich die
Menschen von heute. Messias bedeutet nicht den Gegensatz von Diesseits und
Jenseits. Eden ist Diesseits. Eden ist auf Erden. Messias bedeutet den

Gegensatz von Jetztheit und Einstheit, bedeutet geschichtliche Selbstbefreiung."
(S. 16/352) Drei Aspekte scheinen mir an diesem Zitat bemerkenswert:

Erstens baut Breuer auf der Abwehr des J enseitsglaubens auf, die in der

Unterscheidung des Maimonides zwischen dem „ewigen Leben" ('olam baba)

und der „messianischen Zeit" 'atid la-vd) liegt.43 Die Messiashoffnung
setzt also keineswegs die Annahme zweier Welten voraus.

Zweitens tritt, wenn die Wirklichkeit zum Traum wird, hier eine Verfremdung

des „Absolutismus der Wirklichkeit" ein.44 Der Traum wäre dann ein

Tagtraum vom besseren Leben. Wie es scheint, hat sich Breuer auf das

berühmte Diktum Theodor Herzls bezogen: „Wenn ihr wollt, ist es kein
Märchen" 45

Drittens bedeutet der Messianismus Breuers eine Befreiung von der Last
der Vergangenheit, von einer schicksalhaften Bindung an sie. Das scheint

43 So H. COHEN, Charakteristik der Ethik Maimunis [1908], in: H. COHEN,
Werke, Bd. 15: Kleinere Schriften, Teil IV: /907-1912], hrsg. von H. HOLZHEY,

J. H. Schoeps, H. WIEDEBACH, Hildesheim / Zürich / New York 2009, S. 256.

Mit Cohen interpretiert, auf den alle drei Autoren sich mit unterschiedlichem
Akzent als ihren Lehrer bezogen haben, findet sich das „ewige Leben" schon
im „Glauben des Mythos", „die Zeit des Messias [aber] ist der geschichtsphilo-
sophische Gedanke der prophetischen Sittlichkeit" (ebd.). Vgl. A. DEUBER-

MankowSICY, Derfrühe Walter Benjamin und Hermann Cohen. jüdische Werte, Kritische

Philosophie, vergängliche Erfahrung, Berlin 2000. Neben einer Vielzahl von
Briefstellen bezeugt ROSENZWEIGS Einleitung in die Akademieausgabe derjüdischen

Schriften Hermann Cohens aus dem Jahr 1923 (in: ROSENZWEIG, Kleinere Schriften

[Anm. 23], S. 299-350) dessen Bedeutung für sein Denken. Vgl. BREUERS Kritik
Was lässt Hermann Cohen vom Judentum übrig? (in: BREUER, Werkausgabe [Anm. 1],

Bd. I, S. 55-86). Vgl. auch: F. NlEWÖHNER, Isaac Breuer und Kant, in: Neue

Zeitschriftfür systematische Theologie und Religionswissenschaft 17 (1975), S. 142-150.

44 BLUMENBERG, Arbeit (Anm. 40), S. 9-39. Diese Verfremdung ist auch schon
eine Funktion des Mythos. Bei Breuer wird sie vom Messias hervorgerufen, der
den Möglichkeitssinn weckt.

45 Der Schlusssatz der Messiasspuren lautet: „Es tagt der Morgen, trotz der Nacht.
Wenn ihr wolltS (S. 131/437) So sieht es auch: MORGENSTERN, Hon Frankfurt
nach Jerusalem (Anm. 21), S. 324. Man kann aber auch an die prophetischen
Visionen von Gerechtigkeit und Frieden denken, etwa bei Jesaja. „Die Wirklichkeit

wird zum Traum, wenn der neue Weg beschritten wird." (S. 17/352).

30



der Sinn der „geschichtlichen Selbstbefreiung" zu sein, die sich im „Gegensatz

von Jetztheit und Einstheit" auswirkt.46 Sie ist hier ganz und gar vom
„Gottesgesetz" (S. 50/378) abhängig, an das — als ihr „Geheimnis" — die

„messianische Nation" gebunden ist.

In der hier in den Blick genommenen Konstellation ist die „Sehnsucht
nach Eden" aber mit einer Kritik am Fortschrittsgedanken — und infolgedessen

mit einem veränderten Geschichtsverständnis — zusammenzusehen.
Breuer zufolge kehren sich Reform und Zionismus „im Namen des

Fortschritts [...] gegen Gottes Recht. Die Reform im Namen des Fortschritts
der Religion. Der Zionismus im Namen des Fortschritts der Nation."47
Nicht nur in diesen spezifischen Hinsichten, sondern allgemeiner noch ist
der Fortschritt für Benjamin der „Sturm", der es dem Engel der Geschichte

verwehrt, zu „verweilen, die Toten [zu] wecken und das Zerschlagene
zusammen [zu] fügen." Denn was er sieht, ist „eine einzige Katastrophe, die

unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füsse
schleudert."48 So liest es sich in der 8. These Über den Begriff der Geschichte — und

ganz ähnlich bei Breuer: „Der Kampf um die Macht [...] [habe] die Nationen

gegeneinander getrieben und Katastrophe auf Katastrophe über die

46 Denn kurz darauf heisst es: „Wer [...] die Möglichkeit der Zukunft nur nach
der Erfahrung der Vergangenheit zu bemessen vermag, der kennt Messias

nicht" (S. 17/352). Ein biblisches Vorbild für die Befreiung von der Vergangenheit

wäre die Kritik des Ezechiel am Schicksalszwang im Verhältnis der
Generationen, als müssten den Kindern die Zähne stumpfwerden, weil die Väter saure Trauben

gegessen haben. (Ez 18, 2) Dieser Zwang, und dieser Hang an die Vergangenheit

wird zerschlagen: Jeder ist hinfort für sich selbst verantwortlich. Man kann
das mit Cohen und Taubes im Sinne eines Individualisierungsschubes deuten.

47 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 88/407. Diese Deutung ist in Breuers ge-
schichtstheologischer Auseinandersetzung mit seinem Grossvater S. R. Hirsch
vorbereitet: mit der Geltung des Bürgerlichen Gesetzbuches, das in Folge der
Napoleonischen Kriege in Deutschland eingesetzt worden war, sei - der „rechtlichen

Gleichstellung" und der „Verbesserung [...] [der] wirtschaftlichen Lage"
zum Trotz - ein Konflikt mit dem jüdischen Gesetz entstanden (vgl. dazu

MORGENSTERN, Von Frankfurt nach Jerusalem [Anm. 21], S. 118 mit 125). „Die von den
Ideen der Aufklärung und der Französischen Revolution inspirierten jüdischen
wie nichtjüdischen Reformer" hätten zunehmend ihr Interesse „an den Fragen
des nationalen oder religiösen jüdischen Kollektivs" (S. 141 f., Hervorhebung im
Text) verloren. Breuer zufolge ging im Zuge dieser gesellschaftlichen Entwicklungen

„die jüdische Rechtseinheit verloren [...] Der zum Individualisten gewordene

Jude emanzipierte sich von der Autokratie des Gesetzes und weigerte sich,
dessen Weisungen weiterhin bedingungslos Gefolgschaft zu leisten" (S. 244).

48 BENJAMIN, Gesammelte Schriften (Anm. 2), Bd. II/l, S. 691-704, 697 f.

31



Menschheit gebracht."49 Schliesslich durchzieht eine Kritik am Gedanken
des Fortschritts auch den ganzen Stern der Erlösung. Als Historiker hat Rosenzweig

den Ursprung dieses leitenden Deutungsmusters seiner Zeit um 1800

datiert, zu der Zeit also, in der der Deutsche Idealismus seine Blüte erlebte.50

4. Die Neuentdeckung von Gottes Souveränität

Wenn man weiter nach Entsprechungen und Differenzen in der Konstellation

Breuer-Rosenzweig-Benjamin forscht, so leuchtet mit der frühen
dialektischen Theologie Karl Barths ein Aszendent zu diesem Sternbild auf.

Noch während des Ersten Weltkriegs hatte dieser Pfarrer im Schweizerischen

Safenwil einen Neuansatz theologischen Denkens entwickelt. Strahlen

dieses (für den Geist der damaligen Zeit charakteristischen) Neuanfangs
spiegeln sich in Terminologie und Selbstzeugnissen aller drei Autoren.51

Wie der frühe Barth bringt auch Breuer Gottes Souveränität gegen die

Souveränität der Nationen in Stellung, Gottes Subjektivität in ein Gegenüber

zur Subjektivität des Menschen.52 Was die „jüdische Nation" nach

Breuer auszeichnet, wird von göttlicher Souveränität aus gedacht:53

„cAnochic spricht Gott zur messianischen Nation. Die messianische Nation
,denkt sich nicht' Gott als Ichheit, sondern die objektiv erlebte Ichheit Gottes

erst gibt ihr den Gedanken."54 Eine (von Cohen vorgeschlagene) Korrelation

zwischen Gott und Mensch wird von Breuer ausgeschlossen. So

gewinnt sein Gedanke eine theonome Struktur: ,/Anochi' duldet keinen Souverän

neben sich. Auch keinen Souverän des — Gedankens." Ja, „bis in seine letzten

Schlupfwinkel verfolgt ,Anochic die Souveränität der Menschen." (ebd.) Der

49 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 15/351.
50 ROSENZWEIG, Der Stern (Anm. 15), Teil 2 [Rosenzweig, Gesammelte Schäften,

Bd. II, S. 110], S. 15f.

51 Sie alle haben in mehr oder weniger kritischer Distanz an dem „philosophi¬
schen Extremismus zwischen den Weltkriegen" teilgenommen, den N. Bolz als

Signatur dieser Zeit analysiert hat (N. BOLZ, Auszug aus der entzauberten Welt.

Philosophischer Extremismus zwischen den Weltkriegen^ München 1989).
52 Vgl. etwa K. BARTH, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie (1922), in:

J. MOLTMANN (Hg.), Anfänge der dialektischen Theologie., Gütersloh 61995, S. 197-
218. „Übergeschichtlichkeit" und „Welttranszendenz" Gottes, diese von Barth

gegen die liberale Theologie in Stellung gebrachten Eigenschaften, werden in
seiner Lehre vom sich selbst begründenden, übergeschichtlichen — und doch
geschichtlich bezeugten — Gotteswort in systematische Form gebracht.

53 S. o. Anm. 6.

54 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 99/415. Es ist nicht ganz klar, wie die Ichheit

Gottes objektiv zp erleben sein soll.

32



Souveränität Gottes gegenüber kommt das Individuum bei Breuer nicht gut
weg. Jedenfalls in den „Messiasspuren" droht es, in seiner Kritik des
Individualismus unterzugehen, ohne dass seine bleibende Bedeutung Aussicht auf
Rettung, wenigstens auf Anerkennung hätte.55

M. W. hat sich Breuer nicht zu Barth geäussert. Und Benjamin ist die

dialektische Theologie nur vermittelt über Barths Schüler Fritz Lieb begegnet.56

Doch Rosenzweig hat rückblickend in einem Brief an Buber geschrieben,

er sei „selbst ein ehemaliger mehrjähriger Barthianer" gewesen.57

Einschlägig für diese Etappe auf seinem Denkweg scheint mir der frühe Aufsatz

Atheistische Theologie (1914) zu sein, in dem er das Reformjudentum —

ähnlich wie Breuer, doch mit eigenem Akzent — wegen des in ihm sich
etablierenden naturalistischen Volk-Begriffs kritisiert, nota bene in einer gewissen
Symmetrie zum Tersönlichkeitsbegriff der liberalen christlichen Theologie.58
Der Archimedespunkt, von dem aus Reformjudentum und liberale Theologie

in den Blick genommen werden, ist — hierin nahe beim frühen Barth
—der Begriff der Offenbarung. Dies ist Rosenzweigs Schlüsselbegriff, während
es bei Breuer der des Gesetzes ist. In der Weise, wie Rosenzweig Offenbarung

einige Jahre nach der Atheistischen Theologie im Stern derErlösung versteht,

55 „Der Begriff des Einzelnen" scheint ihm „eine Fiktion, zum mindesten eine

Abstraktion, die von den unzerreissbaren Fäden absieht, die den Einzelnen mit
der Nation und weiter mit der Menschheit verknüpfen" (BREUER, Messiasspuren

[Anm. 1], S. 53/380). Weiter unten heisst es: „Der Mensch führt überhaupt kein
anderes, als ein Gemeinschaftsleben." (S. 56/383) Auch wenn „der Jude [...]
,allein' ist, bleibt er Bestandteil der Nation" (S. 56/383).

56 Barths Schriften hat er nicht rezipiert. Vgl. dazu: DOBER, Die Moderne wahrneh¬

men (Anm. 42), S. 202 Anm. Mit der politischen Theorie der Souveränität, wie
sie ihm vermittelt über Carl Schmitt begegnet war, hat er sich aber in seinem

Ursprung des deutschen Trauerspiels auseinandergesetzt (BENJAMIN, Gesammelte

Schriften (Anm. 2), Bd. 1/1, S. 245-248).
57 ROSENZWEIG, Gesammelte Schriften, Bd. 1/2, S. 893. Vgl. dazu vertiefend:

H. M. DOBER, The Language Game of Divine Love according to Franz
Rosenzweig and Karl Barth, in: Neue Zeitschriftfür Systematische Theologie 55 (2013),
S. 229-242.

58 Auch Barth scheute sich nicht, noch rückblickend auf die frühe Auseinander¬

setzung mit der liberalen Theologie hinsichtlich des von ihr hypertroph
gebrauchten Begriffs der Persönlichkeit von einem „alten Satanas" zu sprechen
(Barth, Homiletik, Zürich 31986, S. 66). 1917 schon hatte Max Weber von den

zeitgenössischen „Götzen" der „Persönlichkeit" und des „Erlebens" gehandelt
(M. WEBER, Wissenschaft als Beruf, in: Studienausgabe derMax Weber Gesamtausgabe,

Bd. 1/17, Tübingen 1994, S. 1-23, 7 [= Max Weber Gesamtausgabe Bd. 1/17,
S. 84 f.]).

33



scheint mir ein wichtiger Unterschied zu liegen.59 Er denkt dieses Ereignis
nicht mehr — wie der frühe Barth — als einen Einbruch der Transzendenz in
die Immanenz, senkrecht von oben, der „unten" nur „Einschlagstrichter"
hinterlässt.60 Auch denkt er Offenbarung nicht mehr als ein „Unhistorisches",

wie das „Oberlicht" der Geschichte,61 sondern als ein Geschehen
mitten in dieser Welt, zwischen Menschen, die sich begegnen, sich gegenseitig

zur Verantwortung rufen, einander antworten, und in diesem Sprechen

und Hören Zeit brauchen62

5. Individuum und Gesetz

Der Unterschied in der Setzung der Leitbegriffe Gesetz und Offenbarung hat

Konsequenzen sowohl für den Begriff des Individuums als auch für den
des Gesetzes. Denn Rosenzweig zufolge ist

5.1. das Individuum mehr als „bare Fiktion<<6?>

Anders als Breuer in den „Messiasspuren" sucht Rosenzweig das Moment
subjektiver Anverwandlung des überlieferten Gesetzes zu bewahren
dadurch, dass er das Moment des autos, des Selbst, in Stern I als ein metaethisches

einführt. Schon im Begriff der Metaethik liegt eine Bedeutung, die von
den Leitbestimmungen der praktischen Philosophie Kants, der Allgemeingültigkeit

und der Notwendigkeit, nicht zureichend gefasst werden kann. Das
Individuum in dem Sinn eines unableitbaren Rests ethischer Reflexion, den

Rosenzweig ihm verleiht, ist eben — wie es in der Urteile, dem Brief an
Rudolf Ehrenberg vom 18.11.1917 heisst — ineffabile triumphansA D. h. es ist
nie ganz aussagbar, es trägt sein Geheimnis mit sich herum — als ein
Geheimnis auch für die eigene Selbsterforschung — und ruft als solches geradezu

nach Anerkennung.65

59 Vgl. zum Offenbarungsbegriff Breuers: BREUER, Lehre, Gesetz und Nation, in:
BREUER, Werkatisgabe (Anm. 1), Bd. I, S. 22.39. Vgl. a. a. O., S. 66, 186,199.

60 Auch Breuer spricht an einer Stelle davon, es sei so, als hätte ein Blitz einge¬

schlagen (Breuer, Messiasspuren [Anm. 1], S. 8/345).
61 Vgl. E. JÜNGEL, Art. Barth, Karl\ in: Theologische Kealen^yklopädie Bd. 5 (Studien¬

ausgabe), Berlin / New York 1993, S. 259 f.
62 Vgl. die entsprechende Passage in den „nachträglichen Bemerkungen" (ROSEN-

ZWEIG, Kleinere Schriften [Anm. 23], S. 387).
63 BREUER, Messiasspuren (Anm. 1),S. 57 f./384
64 ROSENZWEIG, Kleinere Schriften (Anm. 23), S. 359.

65 In dieser Dimension des Rosenzweig'schen Denkens fällt es nicht schwer, eine

Analogie zu Freuds Begriff des Unbewussten zu finden. Doch das sei nur am
Rande gesagt.

34



Die geforderte Anerkennung muss das Individuum sich selbst zollen —

das ist für mich ein tiefer Sinn des Satzes von Hillel d. Ä., dass wenn nicht ich

für mich bin, niemand sonstfür mich sein kann (f? ^ ^ px DX im en ani Ii, mi Ii).66

Doch die Anerkennung, die ich mir selbst zollen muss, ist in der Sphäre des

einsamen Selbst, wie es von der antiken Tragödie in der Figur des Helden

dargestellt wurde, nicht zu finden. Dazu bedarf es einer Erfahrung., die sich

zwar erhoffen, aber nicht vorwegnehmen lässt, einer Erfahrung, die in
einem Ereignis gründet, dass das stumme Selbst aus sich herausgerufen und
durch die Antwort „hier bin ich" (hinneni) erst zur sprechenden Seele wird.
Es bedarf der Anerkennung als eines Gesprächspartners durch den anderen,

damit das Individuum sich anerkennen kann. Je nachdem, wie man die

Fortsetzung des bekannten Hillel-Wortes verstehen will, kann das Ich nicht

%u sich selbst kommen, wenn es gan% bei sich bleibt (^X na ^XWDl u-khse ani le-

(asmi, ma ani?). Damit ist ein Ausweg aus dem von Breuer kritisch betrachteten

„Individualismus" gewiesen, das Individuum aber bewahrt.67

5.2. In der Offenbarung vollzieht das Individuum eine innere Umkehr aus einem

verschlossenen Selbst einer sprechenden Seele

Man kann dieses Ereignis, das zu einer Erfahrung rekonstruiert werden

muss, auf der Folie Hegels (die für die Interpretation Rosenzweigs immer
auch vorauszusetzen ist) in der Dialektik der Anerkennung beschreiben.

Doch wenn hier Dialektik im Spiel ist, dann nur so, dass sie ein dialogisches

Sprachgeschehen sich selbst voraussetzt: eben den Dialog der Seele mit
Gott, den Stern 11,2, das „Herzbuch", mit Worten der Bibel im Deutungsmuster

des Hohen Liedes zur Darstellung bringt.68
Wie Barth setzt auch Rosenzweig seinem Begriff der Offenbarung das

deus problemlos voraus,69 doch das Wort Gottes spricht aus Zitaten der
Schrift ebenso wie im Angesicht des anderen Menschen — eins verweist hier
aufs andere. Und der Grundmodus dieses Wortes ist das Gebot, du sollst lieben

66 mAvot 1,14.

67 Für Breuer ist „das Gesetz [...] der Erzieher der Einzelnen" und „der Nation"
(S. 50/378). Wie dieses und zu verstehen ist, wird in den „Messiasspuren"
allerdings nicht so deutlich wie bei Rosenzweig. Vgl. zum Problem auch: BREUER,
Lehre, Geset^ undNation, in: BREUER, Werkausgabe (Anm. 1), Bd. 1, S. 1-54, bes.

S. 13-5, 20 f., sowie BREUER, Der neue Kusari. Ein Weg %um Judentum, Frankfurt
a. M. 1934.

68 Rosenzweig könnte helfen, etwa folgenden Satz Breuers besser zu verstehen:

„Die jüdische Nation will [...] mit der jüdischen Seele angeschaut sein, die einst

am Sinai gestandea" (BREUER, Messiasspuren [Anm. 1], S. 101/417)
69 JÜNGEL, Barth, Karl {Anm. 61), S. 261.

35



iahavta). Auch Breuer bezieht sich auf das Shema<Jisrael (Dtn 6,4 ff),70 aber

Rosenzweig hat in stärkerem Masse plausibel gemacht, wie dieses zentrale
Bekenntnis die „Liebe zu Gott zur Pflicht" machen und dazu führen kann,
dass die „Rechtssätze [...] schlechthin [befehlen] und [...] den Gehorsam
der Tat [verlangen]".71 Bekanntlich hat er diesen Imperativ mit den Mitteln
der Beschreibung der Phänomene auf einen ursprünglichen Indikativ

zurückgeführt, und damit aller christlichen — auf den paulinischen Antinomis-
mus sich berufenden — Kritik an sog. jüdischer „Gesetzesfrömmigkeit" den
Wind aus den Segeln genommen. Es gäbe überhaupt in der Erfahrung nur
eine Situation, in der das Gebot zu lieben Sinn mache, und dies sei die
Situation der Begegnung zwischen Liebenden. Nur ein Liebender könne zur
Geliebten sagen „liebe mich".

Offenbarung ist für Rosenzweig im Kern ein Hören aufdieses Gebot Dieses

Erlebnis hat ihm Dimensionen der Erfahrung erschlossen, die durch
verkürzende Bemühungen einer Aufklärung der Religion (Reform) oder
politische Programme (Zionismus) nicht überholt werden können. Das Problem

des Fortschrittsglaubens besteht in der Illusion der Überholbarkeit
auch der von Rosenzweig neu entdeckten Elementardimension menschlicher

Erfahrung überhaupt.

5.3. Die Offenbarung macht den Sinn des Gesetzes erkennbar

Nicht nur wirkt die Offenbarung auf das Individuum, dieses gewissermas-
sen rettend, sondern auch auf das Verständnis des „Gottesrechts", um mit
Breuer zu sprechen. Dem Stern zufolge muss das Geseff in seinem Sinn
stets auf das Gebot bezogen bleiben. Es seien alle Bestimmungen des

Gesetzes so zu verstehen, als ob ein liebe mich sie begleite und begründe. Im
Unterschied zu einer berühmten Formulierung Kants, an der Rosenzweig
sich hier orientiert,72 geht es ihm nicht mehr um ein erkenntnistheoretisches
Problem im engeren Sinne, sondern um eine Vebenspraxis, die in den

Herausforderungen des Alltags — gewissermassen trotzig gegen manche
Zumutungen, Routinen und Unsicherheiten — daran festhält: das göttliche Gebot
liebe mich soll alle meine Handlungen begleiten können. Und dieses Sollen
ist möglich aufgrund eines Könnens, weil das liebe mich ein Geliebtwerden

70 Vgl. BREUER, Messiasspuren (Anm. 1), S. 56/383.
71 BREUER, Messisspuren (Anm. 1), S. 57/383. Vgl. Breuer zu Dtn. 6,4 auch in:

BREUER, Werkausgabe (Anm. 1), Bd. I, S. 545.

72 Die Struktur des Gedankens ist der Formulierung aus dem § 16 der Kritik der

reinen Vernunft ähnlich, dass — so Kant in dieser Anmerkung — alle meine Vorstellungen

durch ein „ich denke((müssten begleitet werden können.

36



voraussetzt.73 Offenbarung und „Gottes Recht" sind für Rosenzweig also

durchaus zusammenzudenken. Hierbei schliesst er das Moment des autos

mit ein, auf das der moderne Gedanke der Autonomie beruht.74 Das Selbst
kann sich aber nur selbst bestimmen in steter Ausrichtung am Gesetz wenn es

die Kraft seiner Freiheit nicht verleugnet.75
Das Gesetz ist aber nicht mehr wie bei Kant — als Vernunftgesetz —

durch Allgemeinheit und Notwendigkeit bestimmt, sondern durch das

Verstehen der Intention der einzelnen Weisung. Und dieses Verstehen vollzieht
sich aus der Quelle der ursprünglichen Erschliessungserfahrung der Liebe.76

Das s darin ein universalisierendes Moment liegt, und also die Allgemeingültigkeit
und Notwendigkeit unter dem messianischen Vorbehalt des Nochnicht

stehen, ist begründet in der Erschliessungserfahrung selbst, die Stern II zur
Darstellung bringt. Dem eigenen Anspruch nach ist diese Erfahrung zwar
aus den Quellen des Judentums beschrieben, sie kann aber im Prinzip zur
Erfahrung aller Menschen werden.

So kann Breuers Begriffvon „Gottes Recht" mit Rosenzweig in stärkerem
Masse konturiert werden, als die „Messiasspuren" dies getan haben. Wenn
Breuer schreibt, Gottes Recht sei der „Inbegriff göttlichen Sollens" (S. 103/
418), so muss man fragen, wie der Mensch kann, was er soll?1 Rosenzweigs

73 Diese Interpretation des Gesetzes bleibt grundsätzlich erhalten auch in den Jah¬

ren nach dem Stern,, in denen von einem „neuen Gesetz" die Rede ist. Vgl. dazu:
G. PALMER, „In 100 Jahren hat die Welt wieder eine Form und wir wieder ein
Gesetz." Rosenzweig's Polemics on Law and Love, in: Rosen^iveigJahrbuch 8/9
(Freiburg / München 2014), S. 193-207, 196f. E. Meir, Rosenzweig's New
Law, in: Rosemgneig]ahrbuch 8/9 (Freiburg / München 2014), S. 178-192.

74 Sie wird von Breuer ausdrücklich ausgeschlossen: BREUER, Messiasspuren (Anm. 1),

S. 126/432f.
75 Vgl. dazu: ROSENZWEIG, Die Bauleute, in: ROSENZWEIG, Kleinere Schriften

(Anm. 23), S. 106-121. Nota bene fordert auch Breuer die Selbstbestimmung des

Judentums, wenn er schreibt: „Höre auf, dich selbst durch das Zerrglas Fremder

zu sehen." (BREUER, Messiasspuren [Anm. 19, S. 12) Zum Verhältnis von
Autonomie und Heteronomie vgl. „Frauenrecht, Sklavenrecht, Fremdenrecht",
in: BREUER, Werkausgabe (Anm. 1), Bd. I, S. 131 ff., vor allem S. 169.

76 Vgl. zum Begriff der „Erschliessungserfahrung": H. M. DOBER, Das Wir der

religiösen Gemeinschaft. Schleiermachers Reden und Rosenzweigs Stern ^
in:

M. BRASSER / H. M. DOBER (Hg.), Wir und die Anderen (Rosenzweig-Jahrbuch

/ Rosenzweig Yearbook 5; Freiburg 2010), S. 160-176.

77 Es ist die Frage, die auch Kant gestellt werden muss, der die Imperative der prak¬
tischen Vernunft als „göttliche Gebote" verstand (I. KANT, Die Religion innerhalb

der Grenzen der blossen Vernunft [Philosophische Bibliothek, Bd. 45], Hamburg
1978, S. 170 [11793, 230]). Vgl. dazu BREUER: „Die wahre Judeneinheit gehört

37



Antwort ist ohne (vermeidbare) metaphysische Zumutung ganz nah an den
Phänomenen: der Mensch kann, insofern er sich als die von Gott geliebte
Seele erfahrt, die aufgrund dieser Erfahrung das Liebesgebot befolgt.78

6. Jüdisches Leben in der Galut, menschheitliche Ethik und Menschenrecht

Breuer hat die Diaspora-Existenz des Judentums nicht idealisiert.79 Doch
seine realistische Schilderung hindert ihn nicht, eben im „Zerstreutsein
selber" das „charakteristische Merkmal der messianischen Nation" zu finden
(S. 44/374). Inmitten der Völker ist der eine und einzige Gott (in Wort und

Tat) zu bezeugen, der ein Reich des Friedens und der Gerechtigkeit unter
allen Menschen aufrichten will. Für die messianische Nadon folgt das „Go-
lussschicksal [...] dem Edenschicksal" (S. 44/374), um den Weg zu diesem

Ziel zu befördern. Und „das Verhältnis [...] [der] Nationen zu den unter
ihnen weilenden Gliedern der messianischen Nation" gilt Breuer als „der
wahre und echte Prüfstein, an dem erkannt werden kann, inwieweit die Idee
der Menschheit bereits zum Durchbruch gelangt ist" (S. 37/369).

Rosenzweig hat dem Judentum eine ähnliche geschichtsphilosophische
Rolle und Funktion attestiert. Sie ist bezeugend und kritisch, prüfend und
regulierend mit Blick auf die Realisierung der biblischen Hoffnungen für
die Menschheit. Deutlicher als Breuer hat Rosenzweig aber dem Christentum

eine komplementäre Bedeutung und Funktion zuerkannt.80 Sein Modell

der Welt des Sollens an. Sie ist nicht gegeben, sondern aufgegeben. Gottes
Recht, selber Ingebriff des göttlichen Sollens, waltet über den Gliedern und
fasst sie zur Einheit zusammen" (BREUER, Messiaspuren [Anm. 1], S. 103/418).

78 Vgl. zum Problem auch: BREUER, Die Welt als Schöpfung und Natur, in: BREUER,

Werkausgabe (Anm. 1), Bd. I, S. 459-573.
79 „So sind wir denn im Schoss der Nationen: Verirrte, die keiner sucht, Gefan¬

gene, die niemand schützt, Hungernde, die man nicht speist, Waren, die
niemand erwirbt, Fremde, die niemand begehrt, Ehrlose, die keiner schätzt,
Trauernde, die niemand tröstet, Bedrängte ohne Heim." (BREUER, Messiaspuren

[Anm. 1], S. 33/365f.) Die Aufgabe bestand und besteht, „zu den sie [die
messianische Nation] beherbergenden Nationen in ein rechtes Verhältnis zu
kommen." (S. 78/400) Welche Wurzel im Gemüte machte ein jüdisches „meist
unilaterales Treueverhältnis von Nation zu Nation möglich?" (S. 79/401)

80 Damit ist er weiter gegangen als Breuer, der zwar das Wissen um „die Idee der
Gott dienenden Menschheit" unter „den Völkern der Erde" zugesteht, nicht
aber das „Leben dieser Idee", wie es für die „messianische Nation" charakteristisch

sei (S. 48/376, Hervorhebung H.M.D.). Dass diese Idee „eine andere

Möglichkeit geschichtlicher Entwicklung eröffnet, als die von der Menschheit
in ihrem bisherigen Gang aktualisierte, wird von den edelsten Geistern auch
ausserhalb des Judentums erkannt oder gefühlsmässig erahnt." (ebd.) Vom

38



einer Wechselseitigkeit zwischen beiden beruht aber auf einer Asymmetrie:
das Judentum ist das Ursprungsphänomen, die Wurzel, aus der auch das

Christentum seine Kraft bezieht, das Christentum steht demgegenüber für
die weltläufige Verbreitung dieser Kräfte des Glaubens, der Liebe und der

Hoffnung, ja für eine Ethik des Gebots, die in vorausgehender Erwählung
gründet. Aber die prophetischen Hoffnungen für die Menschheit werden

Rosenzweig zufolge nicht nur von der „messianischen Nation" bezeugt,
sondern auch vom Christentum.

Dieses steht aufgrund seines Anspruchs, sich in alle Welt zu verbreiten,
um Jüngern machen alle Völker, zugleich unter der Herausforderung, sich

vielfältig zu inkulturieren. Ohne Synkretismen ist es hierbei von allem Anfang
an nicht abgegangen. Mit Blick auf Lehre und Leben des Christentums in
allen seinen Konfessionen hat Rosenzweig dessen spezifische Gefahren
namhaft gemacht. Im unter den Völkern lebenden Judentum erblickte er
die kritische Instanz, die auf die Gefahren einer „Spiritualisierung des Gottes-,

Apotheisierung des Mensch-, Pantheisierung des Weltbegriffs"81
hinweisen und sie regulieren kann. Denn — hierin ist Rosenzweig ganz nah bei
Breuer — „ob Christus mehr ist als eine Idee — kein Christ kann es wissen.

Aber dass Israel mehr ist als eine Idee, das weiss er, das sieht er."82

7. Das Verhältnis von Religion und Politik

Stärker noch als Rosenzweig und Breuer hat Benjamin die kulturellen
Transformationsprozesse der Religion — und zwar sowohl der jüdischen als auch
der christlichen — seinem Denken vorausgesetzt, die mit einer zunehmenden

Entfremdung von ihren tradierten Gehalten und einer Distanzierung von

Christentum spricht Breuer als dem „strahlenden Diadem" und Hoffnungsträger
für die nichtjüdische Menschheit (BREUER, Werkausgabe [Anm. 1], Bd. I,

S. 349 u. Anm. 17 daselbst).
81 ROSENZWEIG, Der Stern der Erlösung, (Anm. 15), Teil 3, S. 183 [= ROSENZWEIG,

Gesammelte Schriften Bd. II, S. 447]. Die Folge sind Ideologien und Idolatrien, die
auch von Breuer deutlich benannt werden (vgl. etwa Anm. 5).

82 ROSENZWEIG, Der Stern der Erlösung, (Anm. 15), Teil 3, S. 199 [= ROSENZWEIG,
Gesammelte Schriften Bd. II, S. 461] vgl. mit BREUER, Messiasspuren (Anm. 1),
S. 48 f./377: „Es ist mit den Ideen ein eigen Ding. Wer hätte nicht schon in
seltenen Feierstunden von ihnen sich fortreissen lassen, in stolzem Flug an ihrer
Hand sich in jene Sphären erhoben, die in wesenlosem Scheine weit, weit hinter
sich lassen, was uns sonst alle bändigt. — Aber von solchen Sphären führt kein
geebneter Weg in die Niederungen des Lebens." Im Judentum aber ist das

„Gottesgesetz" als „Geheimnis der jüdischen Nation" „der Mittler zwischen
Idee und Leben" (S. 50/378).

39



ihren institutionalisierten Gestalten einhergingen. Doch in seinem wohl um
1920 geschriebenen Theologisch-politischen Fragment hat er — mit hohem
Abstraktionsgrad wie meist - auch die zwischen Breuer und Rosenzweig
strittigen Gegenstände berührt: die Frage der Autonomie und der Theonomie
bzw. Theokratie, der Subjektivität mit dem ihr eigenen Glücksstreben, die

Problematik messianischer Programme (und seien es die des Zionismus
gewesen), die Diesseitigkeit einer Politik, die dem Individuum wie der Menschheit

ihr Recht belässt. Folgende drei Aspekte möchte ich hervorheben:83

(1.) Die höchste Tragweite scheint mir die Unterscheidung des

„Messianischen" vom „Messias" zu haben, mit der Benjamin beginnt: „Erst der
Messias vollendet alles historische Geschehen, und zwar in dem Sinne, dass

er dessen Beziehung auf das Messianische selbst erst erlöst, vollendet,
schafft." Der Name des Messias hat hier eine kritische Bedeutung gegenüber

allen Erlösungsvorstellungen, von denen Menschen sich in ihrem
politischen Handeln leiten lassen. Wie auch immer die Intention solchen
Handelns sich begründet, in welchen Programmen sie sich objektive Gestalt
verleiht, mit welchen Mitteln sie ihre Ziele zu erreichen sucht: es ist letztlich
der Messias selbst, der hier begünstigt, verhindert, aufhält oder beschleunigt,

und nicht das immer an bestimmte historische Bedingungen gebundene

„Messianische". Das wird auch für den Sinn der Teleologie gelten
können, die Breuer in Anspruch nimmt, wenn er von der „Herbeiführung
des Messias in ihr [der messianischen Geschichte] vorbedachtes, der Nation
enthülltes Ziel" spricht.84

„Darum kann nichts Historisches von sich aus sich auf Messianisches
beziehen wollen," fährt Benjamin fort. Auch der Zionismus nicht, der „der
jüdischen Nation ihren messianischen Charakter [raubt und sie] [...] in eine

Nation unter Nationen [umwandelt]", so könnte man mit Breuer sagen. (S.

97/413) „Darum ist das Reich Gottes nicht das Telos der historischen Dy-
namis." Allem - quasi religiös aufgeladenen - Fortschrittsglauben, wie auch

Breuer und Rosenzweig ihn verabschiedeten, ist damit der Boden entzogen.
(2.) Die Unterscheidung des Messianischen vom Messias begründet bei

Benjamin nun aber auch eine distanzierte Sicht auf die „Theokratie", sofern
sie „politischen", und nicht „allein religiösen Sinn" haben soll. An dieser

Stelle scheint mir ein kritischer Akzent zu liegen, der auch die Breuer'schen
Überlegungen zur Bedeutung und Funktion des Gesetzes, von „Gottes
Recht", betrifft. Theonomie und Theokratie gehören für Breuer so zusammen,
dass durch die Befolgung des Gesetzes die Herrschaft Gottes über die Welt

83 Zitiert wird nach: BENJAMIN, Gesammelte Schriften (Anm. 2), Bd. II/l, S. 203 f.

84 BREUER, Messiaspuren (Anm. 1), S. 36/368.

40



anerkannt wird. Eben diese Anerkennung sieht er durch den Zionismus
gefährdet.

Doch gesteht er der durch Theonomie begründeten Theokratie „allein
religiösen Sinn" zu? Dann käme es Benjamin zufolge darauf an, wie die „Ordnung

des Profanen" sich zum „Gedanken des Gottesreiches" verhält. Seinem

Fragment zufolge kann erstere nicht in Orientierung an letzterem „aufgebaut
werden". Die Folge wäre die Errichtung eines GottesStaates, der mit den

Prinzipien moderner Demokratien in Konflikt geraten müsste. Deshalb gilt
für Benjamin: „Die Ordnung des Profanen hat sich aufzurichten an der Idee
des Glücks." Derpersuit ofhappiness trägt hier keinen problematisierenden
Akzent. Sondern das „Glückssuchen der freien Menschheit" steht in „Beziehung"

zum Messianischen.85 Dass er hier im Modell der Korrelation denkt,
weist Benjamin ohne weiteres als einen Schüler Cohens aus.

Die freie Entfaltung des menschlichen Glücksstrebens ist allerdings
immer experimentell, und also auch fehlbar — das weiss jeder Vater (und
gewiss auch jede Mutter), der die eigenen Kinder auf den Wegen ihrer
Entwicklung begleitet.86 Deshalb kann „das Glückssuchen der freien Menschheit

[auch] von jener messianischen Richtung fort [streben]." Doch für
Benjamin ist das kein Argument gegen seine „Geschichtsauffassung", die

er „mystisch" nennt. Er sucht — wie auch sonst in seinen Texten — zum
Gedanken das anschauliche Bild. Und er findet es in zwei Pfeilen, die in
gegensätzliche Richtungen weisen, sich aber so begegnen, das s der eine
den andern „befördert". Das liest sich im Zusammenhang so: „Wenn eine

Pfeilrichtung das Ziel, in welchem die Dynamis des Profanen wirkt,
bezeichnet, eine andere die Richtung der messianischen Intensität, so strebt
freilich das Glückssuchen der freien Menschheit von jener messianischen

Richtung fort, aber wie eine Kraft durch ihren Weg eine andere auf
entgegengesetzt gerichtetem Wege zu befördern vermag, so auch die profane
Ordnung des Profanen das Kommen des messianischen Reiches. Das Profane

also ist zwar keine Kategorie des Reichs, aber eine Kategorie, und zwar
der zutreffendsten eine, seines leisesten Nahens."87

85 Auch Breuer denkt diese Möglichkeit, wenn er schreibt: „Vielleicht ist der Zio¬

nismus die Frage Gottes an die jüdische Nation, ob der Gott ihres Elends auch
der Gott ihres Glücks sein werde." (BREUER, Messiaspuren [Anm. 1], S. 109/422)

86 Und hier wird nicht gelten können: „Messianismus bedeutet die Abschüttelung
aller Kompromisse." (BREUER, Messiaspuren [Anm. 1], S. 128/434)

87 Ginge es nach diesem Bild, müsste auch der „krasseste Politizismus" (BREUER,

Messiaspuren [Anm. 1], S. 100/416), als der der Zionismus 1918 von Breuer
beschrieben wird, mit dem Messianismus in eine Verbindung gebracht werden
können. Die Nation ist ihm (dem Zionismus) ein „letztes Gegebenes", nicht

41



(3.) Innerhalb der „profanen Ordnung des Profanen" findet die „restitutio

in integrum" statt, wie Benjamin im Anklang an Begriffe christlicher
Theologie sagt: die Wiederherstellung einer Weltordnung, wie sie ursprünglich

gemeint war (man kann hier Anklänge an das „Eden" bei Breuer
finden). Sie hat zwei Aspekte: einen „geistlichen", der in der „messianischen
Intensität des Herzens" besteht, welches „durch Unglück, im Sinne des

Leidens" hindurchgehen muss. Denn das „Glückssuchen der freien Menschheit"

hat immer mit Illusionen, Enttäuschungen, Fehlentscheidungen, Miss-

lingen zu tun - all das können Anlässe des Leidens sein. Das hier Bleibende
besteht in dem, was das „Herz" sich durch all diese Erfahrung hindurch zu
bewahren vermochte: Benjamin scheut sich nicht, in dieser Hinsicht von
„Unsterblichkeit" dieser Herzensanliegen zu sprechen.

Der „weltliche" Aspekt aber ist das Glück, das wird und vergeht: es

scheint, das s Goethes West-Östlicher Diwan hier Pate gestanden hat. Nur ein

trüber Gast auf der dunklen Erden hat dieses Stirb und Werde noch nicht.88 Der
andere mögliche Bezugspunkt könnte Franz Rosenzweigs Schöpfungsbegriff

sein, dem zufolge auch der Tod geschaffen ist. Die Aufgabe der Politik
ist es, den Bildungsprozessen des Individuums auf der einen, und der
„profanen Ordnung des Profanen" auf der anderen Seite die nötigen Spielräume
zu lassen, m.a.W. die Wechselbeziehung von Glückssuche und Nahen des

Messias offen zu halten.

Hebräische und jiddische Übersetzungen
von Schriften Isaac Breuers

Von Meir Hildesheimer

Der Frankfurter Rechtsanwalt, Philosoph und Agudat Israel-Aktivist Isaac

Breuer (1883—1946) war ein fruchtbarer Schriftsteller, der 15 deutsche und
drei hebräische Bücher sowie eine Vielzahl von deutschen und hebräischen

Zeitungsartikeln verfasste. Nicht wenige seiner deutschen Schriften wurden
in andere Sprachen übersetzt, ins Hebräische, ins Jiddische und ins Englische.

durch den Gott Israels ins Leben gerufen. Darin besteht die unversöhnliche
Differenz zum Messianismus, der bekennt: „'einzig' ist Jissraels Gott." Für
Breuer gibt es in dieser Hinsicht zwischen dem Zionismus und dem „Messianismus

[...] keine Versöhnung, keine Verständigung." (ebd. S. 100/416)
88 Auf die Bedeutung Goethes für alle drei Autoren kann hier nur hingewiesen

werden. Sie darzustellen fehlt der Platz.

42


	Zukunftshoffnungen aus den Quellen des Judentums nach dem Ende des Ersten Weltkriegs : Isaac Breuers "Messiasspuren" im Kontext

