
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

BERTHELOT, KATELL: In Search ofthe Promised Land? The Hasmonean Dynasty between

Biblical Models and Hellenistic Diplomacy (Journal of Ancient Judaism. Supplements —

JAJ.S, Bd. 24), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018, 494 S. gr.8°, ISBN 978-
3-525-55252-0.

In der vorliegenden Monographie beabsichtig Katell Berthelot Vf.in), Professorin

für antikes Judentum in Aix-en-Provence, die in der einschlägigen wissenschaftlichen

Literatur seit dem 19. Jahrhundert verbreitete Annahme, ein zentrales Ziel
der hasmonäischen Feldzüge sei die gewaltsame Wiederherstellung der territorialen
Ausdehnung des »Gelobten Landes« bzw. des Großreiches Israel unter David und
Salomo gewesen, anhand einer gründlichen Analyse und Interpretation des verfügbaren

antiken Quellenmaterials als haltlos zu erweisen.
In der Einleitung der aus dem Französischen ins Englische übersetzten Studie

(S. 15-64) skizziert die Vf.in zunächst die jüngere Forschungsgeschichte des „paradigm

of the reconquest of the promised land" in 1.2 Makk (S. 18). Sie thematisiert
sodann eine Reihe methodologischer Fragen (insbesondere hinsichtlich des

erkenntnisleitenden Interesses der antiken Autoren und der spezifischen Bedeutung
ihrer zahlreichen Allusionen auf die biblische Tradition) und legt schließlich
Methode, Aufbau und Ziel der eigenen historischen Untersuchung dar. Bereits an dieser

Stelle wird deutlich erkennbar, dass neben der (bereits ihre früheste jüdische
Rezeptionsgeschichte prägenden) alternativen Deutung der literarischen Darstellungen

der hasmonäischen Feldzüge in 1.2 Makk und in den Werken des Flavius

Josephus entweder als „tatsächliche" militärische Bestrebungen, die idealen
Landesgrenzen gewaltsam wiederherzustellen („these campaigns were perceived as an

attempt to reconquer the promised land"), oder als moderne »Eisegese« („this is in
fact a modern reading of the Hasmonean wars" [S. 64]) eben auch an die Möglichkeit

zu denken ist, dass die erzählten Geschichten mehrheitlich konstruiert bzw.
fiktional sind und vor allem der politischen Legitimaüon des umstrittenen
jüdischen Herrscherhauses dienen sollten (vgl. S. 117f.).

Der erste Hauptteil des Buches (S. 65-212) stellt zunächst 1 Makk als Hauptquelle

der Ereignisse von der Krise unter Antiochos IV. Epiphanes bis zur Ermordung

Simons und dem Aufstieg des Johannes Hyrkanos vor. Als Grund der hier
begegnenden zahlreichen Anspielungen auf die biblischen Geschichtsbücher
vermutet die Vf.in „a desire to confer a »biblical« aura on the founding figures of the

dynasty" (S. 70). Anders als in 1 Makk sei die Darstellung des Geschehens vom
Ende der Herrschaft des Seleukos IV. Philopator bis zum Sieg des Judas über Ni-
kanor in 2 Makk nicht als „a work of Hasmonean propaganda" zu beurteilen
(S. 77). Die Perspeküve des jüdischen Geschichtsschreibers Flavius Josephus
wiederum sei „globally favourable to the Hasmoneans" (S. 80), was auch seiner
Selbstwahrnehmung als bedeutender Abkömmling der Jerusalemer Priesteraristokratie
entspricht.

- 304-



Wesentliche Bedeutung hat die Beobachtung, dass weder in 1 Makk noch in
2 Makk und bei Josephus die traditionell aufgeladenen Begriffe „Land Israel" und

„Heiliges Land" begegnen. Die Verf.in deutet diesen Negativbefund dahingehend,
dass die Bedeutung fixierter und markierter territorialer Grenzen für die Konstruktion

der judäischen Gruppenidentität angesichts einer jahrhundertelangen Integration

in fremde Großreiche (Neubabylonier, Perser, Griechen, Ptolemäer, Seleuki-

den) als marginal betrachtet werden könne: „The struggle for independence did not
necessarily imply a project of territorial expansion" (S. 86). Bejaht wird die Frage,
ob die antiken Autoren in ihrer literarischen Werkstatt bereits auf eine vorliegende
Sammlung normativer und orientierungstiftender „biblischer" Schriften zurückgreifen

konnten (S. 96). Besonders markant seien die „biblischen" Charakteristika
des Stils und die Häufung von Allusionen auf die ältere Geschichtsüberlieferung
gerade in 1 Makk. Zwar sei der Autor dieser hasmonäischen Propagandaschrift
nicht übermäßig an der Erzählfigur Josuas interessiert, aber „royal figures play a

key role in his text" (S. 109). Die Frage wiederum, ob in der hasmonäischen
Kriegführung traditionelle Modelle in die Tat umgesetzt worden seien (S. 153), kann die
Verf.in (zumindest im Hinblick auf 1 Makk) nur verneinen: Weder werde das

durch die Landnahmeüberlieferung inhaltlich bestimmte Ethnonym »Kanaan«
mit den „Völkern ringsum" (vgl. 1 Makk 1,11; 3,25f.; 5,1.57 u. ö.) in Verbindung
gebracht, noch seien die Makkabäerbrüder als Vollstrecker des »Heerbanns«
gemäß Dtn 20,15-18 dargestellt worden. Ebenso sei der hasmonäerfreundliche
Verfasser von 1 Makk nicht eigens an der Schilderung der »Reinigung« von Land und

Tempel durch die Führer der Aufständischen interessiert gewesen. Vielmehr habe

er im Kontext seiner literarischen und rhetorischen Strategien gezielt auf populäre
Motive zurückgegriffen, die mit gottgewolltem Königtum assoziiert wurden (insb.
Neubegründung von Tempel und Tempelkult sowie umfangreiche Bautätigkeit),
„to legitimate the rule of the Hasmonean dynasty" (S. 161). Die Wendung „Erbbesitz

unserer Väter" in 1 Makk 15,33f. betrachtet die Verf.in als deutliches Indiz
dafür, dass die Begründung der territorialen Ansprüche der J udäer für den antiken
Autor nicht in dem traditionellen Theologumenon der Landgabe (vgl. Jos 1,2-15;
2,9.14; 5,6; 9,24; 18,3; 24,13) zu finden sei, sondern in der (zeitgenössischem
hellenistischem Recht entsprechenden) linearen und kontinuierlichen Weitergabe eines

vormals legitim erworbenen Besitzes: „This right is based on a patrimonial mode
of transmission, articulating a new historico-juridical — as opposed to theologico-
juridical — discourse on the relationship of Israel to its land" (S. 185).

Thema des zweiten Hauptteils (S. 213-340) ist die territoriale Ausweitung des

hasmonäischen Herrschaftsgebietes von Johannes Hyrkanos bis Aristobulos II. Als
Hauptquellen für diesen Zeitraum werden neben den Werken des FlaviusJosephus
auch archäologisches, epigraphisches und numismatisches Material herangezogen.

Eine kritische Lektüre der Geschichtsdarstellung des jüdischen Historikers mit
dem Ziel, seine perspektivische Bewertung der Hasmonäerherrscher zu ermitteln,
führt die Verf.in zu dem Befund, dass zwar die von ihm verwendeten Quellen (hier:
Strabon und Nikolaos von Damaskus) die Feldzüge der Hasmonäer verurteilten,
aber Josephus selbst keine derartige Missbilligung ihrer Expansionspolitik zeige.
Dies provoziert freilich die kritische Anfrage, warum er seine Gewährsleute dann

- 305 -



überhaupt in dieser Angelegenheit so ausführlich zu Wort kommen lässt. Es sei

festzuhalten, dass sich das o. g. „paradigm" in der Geschichtsschreibung des Jose-
phus nirgends finden lasse: „He does not suggest anywhere that their wars were
motivated by as ambitious a political and religious design as the reconquest of the
biblical land of Israel" (S. 239).

Hinsichtlich der jeweiligen Motivation der hasmonäischen Kriegszüge führt die
Verf.in u.a. an, dass Johannes Hyrkanos von dem regionalen Machtvakuum profitiert

habe, das durch die Konzentration der römischen Politik auf andere unruhige
Reichsteile entstanden sei (S. 254), dass Aristobulos I. sich während seiner kurzen
Herrschaft in betonter Weise als hellenistischer Potentat dargestellt habe (S. 266)
und dass Alexander Jannaeos zunehmend auch wirtschaftliche Ziele mit seinen
militärischen Aktionen verband (S. 279). Bedenkenswert erscheint mir die Beobachtung,

dass die Zerstörung paganer Kultstätten in den eroberten Gebieten durchweg
nicht der Anlass, sondern die Folge der gewaltsamen Annexionen war (S. 283).
Hinsichtlich der angeblichen „Zwangsjudaisierung" benachbarter Bevölkerungsgruppen

durch die Hasmonäer wird die Notwendigkeit einer differenzierten
Beurteilung des Quellenbefundes betont, wobei das Spektrum ihrer Einflussnahme von
einem bloßen politischen Arrangement mit den lokalen Eliten bis zu umfassenden
kultischen und kulturellen Assimilationsforderungen reichte: „Their policies varied
depending on the circumstances and the communities involved" (S. 315). Auch die

Anwerbung fremdstämmiger Söldnertruppen durch Johannes Hyrkanos und ihre
andauernde Gegenwart im »Heiligen Land« spreche gegen die Annahme, den Has-
monäern wäre an einer (zumal theologisch motivierten) ethnischen und religiösen
Homogenität ihres Herrschaftsbereiches besonders gelegen gewesen (S. 340).

Der dritte Hauptteil (S. 341-426) nimmt die Wahrnehmung und Bewertung der
Hasmonäerkriege in jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit, insbesondere

in den Handschriften vom Toten Meer, und in der rabbinischen Traditionsliteratur

in den Blick. Das Bild, das sich hierbei ergibt, ist zum einen ambivalent
(einer deutlich kritischen Position gegenüber den hasmonäischen Hohenpriesterkönigen

in den Schriftrollen vom Toten Meer stehen positive Beurteilungen ihres

Freiheitskampfes durch die Rabbinen gegenüber) und zum anderen überlagert
durch die grundsätzliche Beanstandung ihrer mangelnden dynastischen
Herrschaftslegitimation. Insgesamt sei zu konstatieren: „The Hasmoneans were neither
seen as new Joshuas, who had reconquered the promised land, nor as the dynasty
that restored the kingdom of David and Salomon" (S. 425). Eine konzise
Zusammenfassung (S. 427-433) enthält ein Resümee der Einzelergebnisse und betont
erneut die grundsätzliche Orientierung der diplomatischen und militärischen
Aktionen der Hasmonäer nicht an der biblischen Tradition, sondern an der zeitgenössischen

hellenistische Staatskunst: „This new historico-juridical conception of the

relationship between Israel and its land, which was the product of the encounter
with the Hellenistic world, although not without roots in the Bible, eventually
became so well-established in rabbinic literature, that its Hellenistic origins and
innovating character were all but forgotten" (S. 433).

Ein Exkurs (S. 434-438) befasst sich mit der Deutung der Hasmonäerkriege
in den erhaltenen Fragmenten der „Geschichte der Könige von Juda" des jüdischen

- 306 -



Historikers Eupolemos. Beigegeben sind eine Liste der diplomatischen „Dokumente"

in 1 Makk und bei Josephus (S. 439), eine hilfreiche Zeittafel (440-444),
zwei Karten (S. 445f.), eine Bibliographie (S. 447-477) sowie ein ausführliches

Stellenregister (S. 479-494).
Die methodisch durchdachte, quellengesättigte und nahezu die gesamte

relevante Sekundärliteratur bis 2015 abwägend diskutierende Monographie zeigt in
durchweg schlüssiger Weise auf, dass der Rekurs der Hasmonäerherrscher bzw.
ihrer Chronisten auf die fundierende Tradition nicht loszulösen ist von ihren
politischen und diplomatischen Zielen. Das lesenswerte Buch ist nicht nur ein beachtlicher

Beitrag zur Geschichte des Hasmonäerreiches, sondern auch ein Exempel
solider historischer Wissenschaft.

Tübingen MichaelTilly

Sommer, Michael / Erik Eynikel / Veronika Niederhofer / Elisabeth
HERNITSCHECK (Hrsg.): Mosebilder. Gedanken %ur Rezeption einer literarischen Figur
im Friihjudentum, frühen Christentum und der römisch-hellenistischen Fiteratur (Wissen-
schafdiche Untersuchungen zum Neuen Testament, Bd. 390), Tübingen: Mohr
Siebeck, 2017, X, 478 S., gr.8°, ISBN 978-3-16-155790-3.

Die Herausgeber des Bandes haben gut daran getan, gleich im Titel von Mose als

einer literarischen Figur, nicht mehr, aber auch nicht weniger zu sprechen und die
untersuchten Überlieferungen von dieser literarischen Figur im Begriff der Mosebilder

zusammenzufassen. Mose als literarische Figur zu betrachten, ist freilich nicht
neu. Vor vierzigJahren bereits sprach Robert Martin-Achard angesichts allein der
zahlreichen Titel und Funktionsbeschreibungen, die Mose in der hebräischen Bibel
beigelegt worden sind (Gottesknecht, Gottesmann, Priester, Prophet, Erwählte Gottes,

Gesetzgeber etc.), vom biblischen Mose als einerfigure polysémique, die die Frage auf-

wirft, ob hinter ihr so etwas wie ein „historischer Mose" steht, oder ob in diesem
Mose von allem Anfang an eine rein fiktive Gestalt, eben eine literarische Figur zu
sehen ist (Robert Martin-Achard et al.: Fa figure de Moïse. Ecriture et relectures, Genf
/ Paris 1978). Diese Frage bleibt auch nach der Lektüre dieses umfangreichen Bandes

eine offene Frage und wird wohl auch immer eine offene Frage bleiben. Denn
was wir von dieser literarischen Figur haben, sind allein Bilder, in Worte gekleidete
zumeist, wie in den beiden „Nachrufen" auf Mose in Dtn 34,10-12 und Sir 44,23-
45,5, die die beiden grundlegenden Weisen der Erinnerung an Mose reflektieren,
aber auch gemalte Mosebilder, wie jene in den Wandmalereien in der S}magoge von
Dura Europos, die Géza G. Xeravits betrachtet hat (S. 415-428).

Im Untertitel zurückhaltend „Gedanken zur Rezeptionsgeschichte" genannt, ist
der thematische Rahmen des Bandes weit gespannt. In vier Teile gegliedert, umfasst

er „Mose in den Schriften Israels und im frühen Judentum" (S. 1-185), „Mose in
'frühchristlichen' Schriften" (S. 187-338), „Mose in der rabbinischen Literatur und
in spätantiken Zeugnissen" (S. 339-428) und „Mose in der paganen Literatur"
(S. 429-453) sowie ein Nachwort von Günter Stemberger mit einer Schlussreflexion

zu den „Gedanken über Mose" (S. 455-463).

- 307 -



Im einzelnen auf alle hier versammelten Beiträge einzugehen, ist unmöglich;
allein schon die Auflistung aller ihrer Oberschriften würde weit über den hier
gesetzten Rahmen hinausgehen. Insofern kann im folgenden nur auf einiges
hingewiesen werden, wobei nicht verschwiegen werden soll, dass die Auswahl subjektiven

Charakters ist und nicht als wertendes Urteil verstanden werden darf.
Das thematische Spektrum des ersten Teils reicht von bibelexegetischen

Einzelstudien über das Mosebild der Septuaginta (C. Dagniez; S. 35-62), eine vergleichende

Untersuchung zu Mose und/oder Aaron (wer ist der Bessere?) in den
Schriften von Qumran (E. Eynikel; S. 63-76), die Mosebilder der rewritten Bibles

Jubiläen-Buch (C. Werman; S. 77-95), Uber Antiquitatum Biblicarum (J. Zengellér;
S. 143-166) und der Assumptio Mosis (J. Dochhorn; S. 167-185) sowie der
hellenistischen Literatur am Beispiel von Artapanus (J. Wyrick; S. 97-121) und Philon
von Alexandrien (J. Leonhardt-Balzer; S. 123-142)). Der zweite Teil umfasst
Studien zum Mosebild von Johannes (C. Claussen; S. 189-210), Paulus (T. J. Bauer;
S. 211-252; H.-U. Weidemann; S. 253-278), dem Hebräerbrief (D. M. Moffitt;
S. 279-297), frühjüdischen und frühchristlicher Apokalypsen (M. Sommer;
S. 299-317) und der Apostolischen Väter (T. Nicklas; S. 319-338). Im dritten Teil
geht es zunächst um den „Zorn des Mose" (Tz. Novick; S. 341-363) und das

„Schwert des Mose" (Y. Harari; S. 365-401), und sodann um eine vergleichende
Abhandlung zu Mose in den Apophthegnata Batrum und der rabbinischen Literatur
(M. Bar-Asher Siegal; S. 403-414) und, wie oben schon erwähnt, die Wandgemälde

von Dura Europos, in denen Mose zum einen als „Gottesmann" und zum
anderen als „Gesetzgeber" dargestellt wird. Im vierten und letzten Teil
zusammengestellt sind nicht weniger als 18 höchst unterschiedliche, aber in ihrer
Unterschiedlichkeit beredte Mose-Zeugnisse antiker paganer Literatur aus den ersten

vier nachchristlichen Jahrhunderten (J. G. Cook; S: 431-453).
Alle Beiträge zeichnen sich aus durch ebenso gründliche wie sorgfältige

Quellenanalysen und in beachtlich grossem Umfang herangezogene Sekundärliteratur,
die zum Thema auch reichlich vorhanden ist.

Bei allem Erkenntniszuwachs und Wissensgewinn, zu dem die Lektüre des Bandes

zweifelsohne verhilft, bleibt am Ende aber doch die Frage, wie ein Band, der

explizit die frühjüdische, frühchristliche und pagane Rezeption der literarischen

Figur Mose zum Gegenstand hat, noch immer ohne jedweden Blick auf die relecture

der Bibel in Koran und frühislamischer Oberlieferung als integralem Bestandteil
der Rezeptions- und Wirkungsgeschichte der Bibel aus- und daherkommen kann.
Dabei wäre es mehr als erhellend und vor allem innovativ gewesen, die präsentierten

Mosebilder zum Beispiel zu den Mosebildern der qisas al-anbiyä\ der

„Prophetenerzählungen" in Beziehung oder neben die Wandgemälde von Dura
Europas entsprechende islamische Miniaturmalereien zu setzen. An Material dazu

(Quellen und Bearbeitungen) besteht alles andere als ein Mangel.

Tübingen Stefan Schreiner

-308 -



BRANKAER, JOHANNA (Hg.): Das Evangelium nach Maria und Das Evangelium desJudas.
Gnostiscbe Blicke aufJesus und seineJünger (Kleine Bibliothek der antiken jüdischen und
christlichen Literatur), Göttingen: Vandenhoeck &c Ruprecht 2017, 61 S., Abb.,
ISBN 978-3-525-53469-4.

Mit dem vorzustellenden Bändchen — der Diminutiv erscheint im Hinblick auf Format

und Seitenzahl durchaus angebracht — liegt nun ein weiterer Titel in der von
Jürgen Wehnert herausgegebenen Kleinen Bibliothek der antikenjüdischen und christlichen

Eiteraturvox. Diese will die Lektüre der genannten antiken Texte in einer deutschen

Ubersetzung ermöglichen, welche der Leserin bzw. dem Leser eine eigene intensivere

Beschäftigung mit dem Originaltext nicht verbaut, sondern allererst ermöglicht.

Um es vorwegzunehmen: Johanna Brankaer meistert diese gleichermassen
wichtige wie schwierige Aufgabe mit Bravour.

Nach einer knappen „Einführung in die Gnosis" (S. 7-9), die das von Brankaer

vorausgesetzte Verständnis dieses Begriffs skizziert, wird zuerst eine neue deutsche

Übersetzung des Evangelium nach Maria (S. 21-29, basierend auf der Edition von Anne
Pasquier in der Bibliothèque Copte de Nag Hammadi) und sodann eine solche des

Evangeliums des Judas (S. 45-58, basierend auf der von Brankaer selbst gemeinsam
mit Bas van Os verantworteten Edition in den Oxford Christian Early Gospel
Texts) geboten. Den Ubersetzungen gehen jeweils überlegt strukturierte Einführungen

(S. 11-20 bzw. S. 31-43) voraus, die gründlich die Manuskriptüberlieferung
vorstellen, die wichtigste (bzw. im Falle des Evjud: die einzige) Handschrift
charakterisieren sowie Textgattung und Struktur erörtern. Zudem wird eine
Identifizierung zentraler Themen der beiden Schriften (EvMar: Anthropologie, Evjud:
Polemik zur Eucharistie und Prädestination) geboten und — im Rahmen einer
Einführung besonders hilfreich — das Figureninventar vorgestellt. Gut gewählte
Hinweise zu weiterführender Literatur runden diese Hinführungen ab. Trotz der

gedrängten Form gelingt es Brankaer überzeugend, divergierende Forschungspositionen

samt ihren wichtigsten Argumenten zur Sprache zu bringen und dabei
sowohl konsensuelle als auch strittige Elemente der Forschungsdiskussion
sachgerecht darzustellen.

Die sprachlich gelungenen Ubersetzungen sind wiederum durch zahlreiche
Anmerkungen (zum Grossteil zu Fragen der Semantik, aber auch mit z.B. traditions-
geschichdichen oder narrativen Erläuterungen) erschlossen. Hier finden sich viele

Anregungen, um sich auf die Architektur und inhaltliche Dynamik dieser heutigen
Leserinnen und Lesern nicht selten zunächst fremd erscheinenden Texte einzulassen.

Die integrierten Seitenzahlen der Basiscodizes erleichtern dabei nicht nur die

Verknüpfung der Lektüre mit dem Studium der Sekundärliteratur, sondern halten
auch als kleines, aber wirkmächtiges Detail das Ausgangsmanuskript in der

Ubersetzung stets präsent.
Auch formal ist das überzeugende Bändchen sauber gestaltet (allerdings fehlen

im Inhaltsverzeichnis die letzten beiden Punkte der Einführung zum Evangelium der

Maria) und es wird somit hoffentlich vielen eine erste — und bleibende — Begegnung
mit zwei interessanten Zeugnissen der christlichen Antike ermöglichen.

Wuppertal Wolfgang Grünstäudl

-309 -



Landes, Yitzhak (d^h1? pmr): rrrni^nm rrncmn nnvi? ,nTran nV'sm rmnyn nm
(Studies in the Development ofBirkat ha-Avodah), Jerusalem: Magnes LIniversity Press,

2018,170 S., ISBN 978-965-7763-82-7.

Die „Schmone-Esre"— das Achtzehn-Gebet ist eines der Eckpfeiler der jüdischen
Gebete, ein Gebet, das aus mehreren Segenssprüchen besteht. Das vorliegende Buch
widmet sich einem dieser Segenssprüche, dessen Lirsprünge, Entwicklung und
verschiedenen Versionen. Es handelt sich um den Drittletzten der Segenssprüche dieses

Gebets und ist eine Bitte um wohlwollende Annahme der ausgesprochenen Gebete.

Die heutige Gebetsordnung, deren Grundstein nach der Zerstörung des zweiten

Tempels in Javne festgelegt wurde, ist aus den Gebeten hervorgegangen, die im
Tempel zuJerusalem rezitiert wurden. Das Ziel des Verfassers dieser Studie war es,
die verschiedenen verfügbaren Quellen zu diesem Segensspruch miteinander zu
vergleichen und so die Entwicklung des Textes zu verfolgen und zu verstehen. Die
Quellen, die der Verfasser aufgespürt und geprüft hat, stammen aus den Mak-
kabäer-Büchern, aus früh christlichen Quellen (S. 34ff), aus rabbinischen Schriften
(Kap. 3, S. 51 ff), aus Gaonäischer Zeit (S. 59, 61 f, 69), aus Pijjutim - liturgischen
Gesänge, die zeitlich nicht immer sicher eingeordnet werden können (S. 126f)
sowie aus Quellen der Ära der „Rischonim" (11.-15Jh.) (Kap. 5, S. 120ff).

Nicht nur Textvergleiche, sondern auch der Inhalt des Segensspruches ist ein
Thema dieser Studie. Eines ist bereits erwähnt worden: das wohlwollende Annehmen

der Gebete. Das zweite ist der Gottesdienst im Tempel und der Wunsch diesen

in Zion wieder aufnehmen zu können. Während die Bitte um wohlwollende
Annahme der Opfer und der Gebete auf Gebete aus der Tempelzeit hindeuten, ist
der Wunsch, Gottes Herrlichkeit in Zion wieder zu erleben, wohl aus der Zeit nach
der Zerstörung.

Landes ist nicht der Erste, der die Gebete erforschte. Etliche, darunter auch
Esra Fleischer, sind ihm vorangegangen. Er setzt sich mit ihren Schlüssen
auseinander, untermauert sie, wenn die Quellen, die er ausforschte deren Schlüsse

bestätigen. Wenn das nicht der Fall ist, hebt er den Unterschied hervor und zieht
seine Schlüsse daraus.

Das 18-Gebet wird drei Mal täglich rezitiert. Da dies auch zur Routine werden
und somit an Tiefgründigkeit verlieren kann, hatten die Weisen uns davor bereits

gewarnt (Sprüche der Väter Kap. 2/18). Das Verstehen des Textes kann davor
bewahren. Den Werdegang des Gebetes kann es gar spannend machen.

Wien Tinça Eemberger

MER!, JOSEF (ed.), The Routledge Handbook ofMuslim-Jewish Relations, New York /
London: Routledge, 2016, 522 S., gr.8°, ISBN 978-0-415-64516-4.

In dem von ihm herausgegebenen Handbuch vereintJosef (Yousef) Meri ein
facettenreiches Spektrum historischer und zeitgenössischer Themen und Problematiken
der muslimisch-jüdischen Beziehungen (MJR). Ausgewiesene Expertinnen und

Experten erörtern darin die 1300-jährige Beziehungsgeschichte mit dem Ziel,
Informationen und Wissen für die Lehre und den interreligiösen Dialog bereitzustellen

310



(S. 7f.). Das Buch richtet sich durch seinen verständlichen Schreibstil über einen
akademischen Leserinnen- und Leserkreis hinaus an Mitarbeitende unterschiedlicher

Bildungsinstitutionen und staatlicher Einrichtungen sowie an eine interessierte
Öffentlichkeit.

Das Routledge Handbook ofMuslim-Jewish Relations ist die zweite Publikation des

Verlags in der Reihe Handbooks in Religion. Der Einführung des Herausgebers folgen
vierundzwanzig Essays, die Hälfte davon in Co-Autorenschaft, die mit z. T.
kommentierten Bibliografien zur vertiefenden Diskussion einladen. Der Zugang zum
Gegenstand der MJR ist überwiegend disziplinär (Geschichte, Theologie, Medizin,
Recht, Literatur, Musik, Kunst, Literatur), bietet aber auch konzeptionelle
(Antisemitismus, Islamophobie, jüdischer und arabischer Nationalismus), historisch
spezifische ('Nakba, Holocaust, palästinensisch-israelischen Konflikt) sowie lebensnahe

Ansätze (Speisen u. a.).
Das Handbuch verzichtet auf eine Chronologie, ordnet stattdessen die Beiträge

etwas arbiträr unter Themenbereiche, wobei die Moderne und das Mittelalter als

historische Kategorien dienen. Dennoch fassen die Autorinnen und Autoren diese

Zeiträume unterschiedlich auf. So dehnt Meri das Mittelalter bis in das 17. Jahrhundert

aus, um die Bedingungen für die Veränderungsprozesse des osmanischen
Reiches zu erklären (S. 15), während der linguistische Ansatz Arie Schippers hebräische

und arabische Literatur des Mittelalters nur bis in das frühe 14. Jahrhundert
behandelt (S. 129). Masha Itzhaki und Soubhi Boustani nehmen das von Schippers
besprochene lyrische Genre pointiert auf, um es anhand von vier Autoren und
Autorinnen (Nidaa Khoury, Mahmoud Darwish, Dalia Rabikovitz, Nathan Zach) und
ihrer poetologischen Auseinandersetzung mit dem «Anderen» (S. 137ff.) exemplarisch

in die zeitgenössische Literatur zu überführen. Ähnlich, jedoch die Moderne

explizit als vergangenes Moment bestimmend (S. 450), entwerfen Aaron Rosen und
Yasser Tabbaa aus kunstgeschichtlicher Perspektive in ihrer präzisen Darstellung
eine thematisch-chronologische Abfolge, die sowohl materielle Kulturen wie
Abstrakta aufgreift. Sie befragen die unterschiedlichen Entwürfe von Figuration in
der jüdischen und islamischen Kunsttradition und weisen ausdrücklich auf ihre
anfängliche Frustration hin (S. 449), für diese partikularen Darstellungsformen keine
Definitionen aus der Kunstgeschichte bereitstellen zu können.

Die Definitions frage wirft auch der Titel des Handbuches auf, bzw. der Terminus
für die so benannte junge wissenschaftliche Disziplin Muslim-Jewish Relations, den Meri
aufgrund des historischen und geographischen Kontextes des Mittleren und Nahen
Osten und Nordafrika gerechtfertigt sieht (S. lf.) und gegenüber dem allgemein
gebräuchlichen Pendant Jewish-Muslim Relations favorisiert. Letzterer sei synonym zu
lesen. Diese Begründung eines Wechsels der Termini lässt viele Fragen offen.

Im Anschluss stellt sich die Frage nach der Koexistenz muslimischer und
jüdischer, aber auch christlicher und anderer Gemeinschaften in dieser Region. «Con-
vivencia» (wörtlich: «Zusammenleben») ist ein strittiges Konzept, das wenige
Beiträge des Handbuches thematisieren. Meri gibt zu bedenken, dass dieses Konzept
der Komplexität des spanischen Mittelalters bzw. Al-Andalus nicht gerecht werden
kann (S. 21 f.). Ausserdem stelle sich das Problem, ob der Begriff auf andere

Regionen anwendbar sei. Hier schliessen die eher persönlichen Reflektionen von

-311 -



Akbar Ahmed und Edward Kessler zum interreligiösen Dialog an. Andererseits
heben sie den didaktisch-methodischen und psychologischen Nutzen historischer

Beispiele hervor: Das «Golden Age» der jüdischen Geschichte auf der
iberischen Halbinsel gebe Hoffnung für die Zukunft und die Auseinandersetzung
mit der «Convivencia» bereite den Boden für die schwierigen aktuellen Themen
(S. 256, 264). In den Verfilmungen der 1960er-Jahre ist bei der Darstellung
jüdischen Lebens im Maghreb dieses Konzept des Zusammenlebens deutlich
idealistisch gefärbt (S. 403, 407). Gesamthaft wird der Begriff «Convivencia» von den
Autorinnen und Autoren eher verworfen. Das Gewicht der Beiträge liegt auf der
konstruktiven Problematisierung der Beziehungen im letzten Jahrhundert und in
der Gegenwart. Dies zeigt sich in den sehr differenzierten Beiträgen zu den
immer wieder aktuellen Themen zum Holocaust, zur Nakba, zum palästinensischisraelischen

Konflikt, zum Anti-Semitismus (sie.) und zur Islamophobie bis hin
zur Frage nach Identität(en) und Gemeinschaft(en).

Die Beiträge zu den traditionellen Disziplinen - wie der Schriftexegese, der
Theologie, des Rechts, der Philosophie oder der Medizin - stellen vorwiegend produktive

Wechselwirkungen der MJR in den Vordergrund. Davon ausgenommen wird
in der Darstellung von Judith Frishman und Umar Ryad «Law: Islamic and Jewish
legal traditions» ein komparatistischer Ansatz deutlich. Die Interaktionen bleiben
dabei wenig berücksichtigt, die Meri jedoch als zentrales Moment der MJR versteht
(S. 255). Oliver Leaman und Aaron Hugh betonen in ihren Beiträgen den gewichtigen

Einfluss des islamischen und arabischen Denkens — wie der kaläm (islamische
Theologie), insbesondere der MuTazIla für das theologische Denken und die
arabischsprachige Antiken-Rezeption z. B. durch al-Färäbl für das philosophische
Denken. Kritisch ist anzumerken, dass beide ansonsten elaborierten Beiträge die

jüdische Perspektive und das mittelalterliche Denken in den Vordergrund stellen.
Es wäre wünschenswert, hätte auch neuzeitliche und zeitgenössische arabische

Philosophie Eingang gefunden: wie z. B. das politische Denken Hannah Arendts im
Kontext des arabischen Frühlings (Wiederabdruck des zweiten Teils der
Übersetzung von Kharyi Hammad Hannah Arendt Rayfial-tawra [On Revolution], Kairo
1964, in der Kairoer Zeitschrift für Literaturkritik Fusül 80, 2012, siehe: Jens
Hanssen, HannahArendt.net, 2013; Mallka ibn Dawda, Falsafa as-Siyäsa finda Hannah

Arendt, al-Gazä'ir Editions El-Ikhtilef, 2015) oder Auseinandersetzungen mit
dem Denken von Henri Bergson (u. a. Sädiq Galäl al-'Azm, 1961 ; 'Abd ar-Rahmän

Badawl, 1947).
Insgesamt muss die ausserordentliche Leistung Josef Meris gewürdigt werden,

so diverse, aber die Diskussion anfachende Positionen in einem Band zu versammeln.

Indem dieser sowohl differenziertes Grundlagenwissen als auch eine Vielzahl
methodische und theoretische Zugänge präsentiert, kommt er verschiedenen
Ansprüchen eines Handbuches nach. Ihm ist eine breite Leserschaft auch ausserhalb
der Universitäten zu wünschen.

Korrektur (S. 132, Fussnote 16): Ibn SInä (Avicenna) wurde in Buchara geboren,

wirkte in Transoxanien, Chorasan und später in Isfahan, nicht in Andalusien.

Bern Almuth Fahrnann

-312-



CONERMANN, STEPHAN (ed.): Muslim-Jewish delations in the Middle Islamic Period. Jews

in the Ayyubid andMamluk Sultanates (1171-1517) (Mamluk Studies, Bd. 16), Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht, 2017, 198 S., gr.8°, ISBN 978-3-847-10792-7.

Anliegen des aus einer Konferenz des Annemarie Schimmel Kollegs in Bonn Ende
Oktober 2014 hervorgegangenen Sammelbandes (S. 8) ist es, Beiträge zur Geschichte
der Juden während der (im Titel genannten) Middle Islamic Period zu liefern, die
einerseits den Blick auf die Lage derJuden in der islamischen Welt des Nahen Ostens

zu jener Zeit schärfen und andererseits zugleich geeignet sind, als Grundlage und
Ausgangspunkt für vergleichende Studien zur Lage der Juden im christlichen
Europa im Hohen Mittelalter zu dienen. Anders freilich als zur Geschichte der Juden
im christlichen Europa sind die dazu zur Verfügung stehenden Quellen (allen voran
Dokumente aus der Kairoer Geniza), bei allem Umfang, dennoch geringer, zumal
zeitgenössische muslimische Geschichtsschreiber in der Regel eher zögerlich
waren, etwas über Juden (und Christen) zu schreiben (S. 7). Gleichwohl waren Juden
sowohl unter der Herrschaft der ajjubidischen als auch der mamlukischen Sultane
anders und weitaus stärker in die Gesellschaft integriert, als sie im christlichen
Europa je gewesen sind. Dieser Integration verdanken sie aber auch, dass sie ein
ähnliches Schicksal hatten wie ihre muslimischen Nachbarn, worauf vor Jahren schon
Shlomo Dov Goitein (1900—1985) in seinem Klassiker Jews and Arabs — Their
Contacts through the Ages (1955) hingewiesen hat. Denn wie die Middle Islamic Period

in der islamischen Geschichte als Beginn des Niedergangs gilt, so gilt sie auch in
der Geschichte der Juden (und Christen), deren Leben, anders als zuvor, mehr und
mehr von restriktiv ausgelegten Ä>z?^-Bestimmungen und diskriminierenden
Regelungen betroffen worden ist, als eine Zeit des beginnenden Niedergangs.

Wie Juden unter der Herrschaft der Mamluken darauf reagiert haben, untersucht

Dotan Arad und kann dabei ein vergleichsweise breites Spektrum „of
coping strategies" vorstellen, die Be- und Einschränkungen im Alltag zu umgehen
und/oder zu konterkarieren (S. 21-39). - Die sich nicht zuletzt aus der Interaktion

im Alltag ergebenden wechselseitigen Beeinflussungen von Sufis und Juden,
für die kein Geringerer als Abraham Maimonides als Beispiel steht, bis hin in die

Einrichtungen ihrer Konventikel (yäwiya, ribät, khänqäh) sind Gegenstand der
Abhandlung von Paul B. Fenton (S. 41-62). - Miriam Frenkel erinnert an Leben und
Werk von Eliyahu Ashtor (Strauss; 1914-1984), insbesondere an sein 3-bändiges
opus magnum, The History ofJews in TSgypt and Syria under the Mamluks (1944-1960,
hebr.) das den eigentlichen Beginn der systematischen Erforschung der
Geschichte der Juden im Nahen Osten markiert (S. 63-74). - Den oft „fiktionali-
sierten" Geschichten mamlukischer Chronisten von Religionswechseln, Ubertritten

von Juden zum Islam geht Yehoshua Frenkel nach und zeigt, welche narrati-
ven Strategien sich dahinter verbergen, indem solche Konversionen nicht nur
durchweg positiv dargestellt und ausgemalt werden, sondern zugleich genutzt
wurden, um die Vorzüglichkeit und Überlegenheit des Islams und seine Letztgültigkeit

herauszustellen (S. 75-95). - Die eingangs erwähnte Annahme des Niedergangs

problematisiert Nathan Hofer mit Blick auf die jüdische Geschichte und
mahnt, dabei nicht zu übersehen, sondern in den Blick zu nehmen, dass Juden
nicht nur Objekte („passive dhimmïs") ajjubidischer und mamlukischer Politik,

-313-



sondern zugleich auch und erfolgreich „deliberate and thoughtful actors in their
own right" waren (S. 95-120). - Mit dem typos und Bild des jüdischen Arztes als

„Healer, Scholar, and Conspirator" und seiner Ausgestaltung und Präsentierung
in Erzählungen ajjubidischer und mamlukischer Chronisten und dessen narrati-
ver Instrumentalisierung zu politisch-ideologischen Zwecken beschäftigt sich
Paulina B. Lewicka (S. 121-143). — Elisha Russ-Fishbane geht der Frage nach,
welche Folgen Naturkatastrophen wie Erdbeben und Hungersnöte und Seuchen

(Pest) im Ägypten des frühen 13. Jahrhunderts für die dortigen jüdischen
Gemeinden hatten und zeigt, wie sie instrumentalisiert, immer wieder religiösen
Minderheiten als vermeintlich auslösendem Faktor angelastet worden sind

(S. 145-145). - Walid A. Saleh schliesslich beleuchtet die Auseinandersetzung um
al-Biqä'Is (gest. 1480) grossen Korankommentar, der sich dadurch auszeichnet,
dass sein Autor in ihm ausführlich aus arabischen Ubersetzungen der hebräischen
Bibel und der vier Evangelien zitiert und damit eine Kontroverse ausgelöst hat,
die al-Biqä'I am Ende veranlasst hat, (s)eine Apologie der Verwendung der Bibel
in der Koranexegese zu schreiben, die Walid A. Saleh vor einigen Jahren (2008)
in einer textkritischen Edition herausgebracht hat (S. 177-193).

Tübingen Stefan Schreiner

Davies, Franziska & Martin Schulze-Wessel (eds.): Jews and Muslims in the

Russian Empire and the Soviet Union (Religiöse Kulturen im Europa der Neuzeit,
Bd. 6), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015, 168 S., gr.8°, ISBN 978-3-
525-31028-1.

Zugrunde liegen dem Aufsatzband Vorträge, die während einer Konferenz im
Historischen Kolleg in München im Juni 2013 gehalten worden sind und den
Blick auf ein Thema lenken, das in der Osteuropaforschung in den letzten zwei,
drei Jahrzehnten — wieder — verstärkt Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, wie
die Herausgeber mit Recht hervorheben (S. 7).

Thematisch zerfällt der Konferenzband in zwei Gruppen von Artikeln: Während

im Mittelpunkt der einen entweder Jews oder Muslims stehen, wenden sich
die anderen dem Thema in vergleichender Betrachtung zu, auch wenn der
vergleichenden Betrachtung der rechtlichen und sozialen, kulturellen und politischen

Verhältnisse vonJuden und Muslimen im Zarischen Russland und der
(frühen) Sowjetunion durchaus Grenzen gesetzt sind, wie Yohanan Petrovsky-Shtern
gleich im nach der Einleitung der Herausgeber (S. 7-14) ersten Beitrag deutlich
macht und dieser Art vergleichende Betrachtung als ein Vergleichen von „Jewish
Apples and Muslim Oranges" charakterisiert (S. 15-30). Dass ein solcher
Vergleich dennoch erhellend sein kann und ist, belegen zum einen Michael Stanislawski,

der sich am Beispiel von Judah Leib Gordon (1831-1892) und Ismail Bey
Gasprinskij (1851-1914) mit Grundfragen der „Jewish and Muslim Enlightenments

in Tsarist Russia" befasst (S. 31-46), und zum anderen Franziaka Davies,
die die zarische Politik gegenüber Juden und Muslimen anhand ihrer Religionspolitik

und deren Umsetzung in der russischen Armee analysiert (S. 47-63), sowie

-314-



Vladimir Levin, der unter den Stichworten „Common Problems, Different
Solutions" die jüdische und muslimische Antwort darauf untersucht (S. 65-86).

Die Geschäftsbeziehungen eines jüdischen Textilunternehmens im polnischen

Lodz des 19, Jahrhunderts sind Gegenstand der Abhandlung von David
Schick (S. 87-102). - Während sodann Dovid E. Fishman dem Anteil des
Jiddischen an der Ausbildung einer säkularen jüdischen Identität im Zarischen Russland

nachgeht, verhandelt Michael Khodarkovsky die Frage nach muslimischer
Identität zwischen „Imperial and Ethnic Identities in the Russian Empire"
(S. 113-125). — Vielfalt und Unterschiedlichkeit muslimnischer Reaktionen auf
die russische Revolution porträtiert Adeeb Khalid am Beispiel der zentralasiatischen

Regionen, die nicht Teil des „multi-confessional establishments" des
russischen Reiches waren (S. 127-140). — David Shneer schliesslich analysiert den

Beitrag, den die beiden (jüdischen) Fotografen Georgij Zelmanovic und Semjon
Frydland zur Konstruktion der sowjetischen Moderne im Prisma der Fotographie
geleistet haben. Allen Artikeln beigegeben sind Bibliographien verwendeter und
weiterführender Literatur.

Auch wenn es sich bei allen Beiträgen wesentlich um historische Analysen
der Antworten handelt, die die zarische und/oder frühe sowjetische Administration

auf die Herausforderungen gegeben hat, vor die sie sich in ihrem Bemühen
um Integration der beiden nach der orthodoxen Kirche grössten
Religionsgemeinschaften gestellt sah, kommt ihnen dennoch heute, nicht zuletzt vor dem

Hintergrund neu aufgekommener Diskussion um Russlands imperialen Charakter

und Rolle, gleichsam aktuelle Bedeutung zu. Jedenfalls wollen und sollen sie

nach dem Willen der Herausgeber des Bandes durchaus auch so gelesen werden.

Tübingen Stefan Schreiner

RUDERMANN, David B. (ed.): Converts ofConviction. Faith and Scepticism in Nineteenth

Century European Sodety (Studies and Texts in Scepticism, Bd. 1), Berlin / Boston:
Walter de Gruyter, 2018, 109 S., gr.8°, ISBN 978-3-11-048714-5.

Mit dem vorgelegten, fünf Artikel umfassenden Band beginnt das mipDO — Maimon-
ides CenterforAdvanced Studies / Jewish Scepticism (Hamburg) seine neue Schriftenreihe.
Wie im Titel angegeben, geht es um Konversion(sgeschichten) vom Judentum zum
Christentum, dargestellt an herausragenden Beispielen. Wenn auch der Herausgeber

des Bandes seine Introduction (S. 1-7) mit der Feststellung beginnt, dass "The
study ofJewish converts to Christianity in the modern era had long been marginalized

in Jewish historiography," darf dennoch nicht übersehen werden, dass diese

Konversion(sgeschicht)en durchaus nicht zu den Themen gehören, die bislang wenig

erforscht sind. Im Gegenteil, gerade in den letztenJahrzehnten sind zahlreichen

Abhandlungen dazu erschienen, und dies in unterschiedlichen Sprachen.
Gleich der erste Beitrag von Agnieszka Jagodzinska Vfn.), in dem sie die

"Interactions between the London Society [seil, for Promoting Christianity
amongst the Jews] and Jews in Warsaw in the First Half of the Nineteenth

315



Century" (S. 9-25) war auf Polnisch unter einem anderen Titel 2014 im
Warschauer Kivartalnik Historii Zydow erschienen. Darin beleuchtet Vfn. die Konver-
sion(sgeschichte) von Hirsch (Henry) Izraelski und Abraham (Siegmund) Hauptmann,

zweier Studenten der Warschauer Rabbinerschule, die seit ihrer Gründung
1826 Kontakte zur Londoner Gesellschaft hatte, in der lutherischen Kirche in
Warschau haben taufen lassen (S. 10-25). - Die in manchem höchst merkwürdige
Lebens- und Konversionsgeschichte Vasily (Avraham Hirsch) Levisons ist
Thema von Ellie R. Schainker (S. 27-40). Levison, Sohn des Landesrabbiners von
Hessen-Kassel und 1829 zum Rabbiner ordiniert, war Anhänger radikaler
deutsch-jüdischer Reform, bevor er Anfang der 1830er Jahre in Weimar eine

Begegnung mit einem russisch-orthodoxen Priester hatte, in deren Folge er beim
russischen Bildungsminister Uvarov ein Gesuch stellte, zur russisch-orthodoxen
Kirche übertreten zu dürfen und russischer Staatsbürger zu werden, was ihm
gestattet wurde (am 21. Oktober 1839 wurde er in St. Petersburg auf den Namen
Vasily Andreevic getauft und begann danach eine Karriere als Professor für
Hebräisch an der dortigen Orthodoxen Geistlichen Akademie und der
Katholischtheologischen Akademie). 1859 nahm ihn Bischof Kirill in seine Delegation für
eine Reise nach Jerusalem auf. In seinen 1866 veröffentlichten „Jerusalemer Briefen"

berichtet er nicht nur davon, sondern ebenso auch von seiner Konversion.
Bekannt geblieben ist Levison als Übersetzer von (u. a.) des Neuen Testaments
und der orthodoxen Liturgie ins Hebräische sowie einiger hebräischer Werke ins
Russische, darunter Josef Albos „Katechismus". - Nicht weniger merkwürdig ist
"The Intellectual and SpiritualJourney ofStanislaus Hoga: From Judaism to
Christianity to Hebrew Christianity," die David Ruderman Vf.) nachzeichnet (S. 41-

53). Hoga, als Yehezqel in Kazimierz Dolny geboren, wo sein Vater, ein Anhänger
des „Sehers von Lublin", Rabbiner war, war in seiner Warschauer Zeit in Kontakt
zu Alexander McCaul und anderen Mitgliedern der Londoner Gesellschaft gekommen

und hatte sich dort einen „zweifelhaften Namen" als Übersetzer von McCauls

evangelikalem ebenso antitalmudischem wie antirabbinischem missionarischem
Pamphlet The Old Paths (1837) ins Hebräische (D*71S7 TTDTfl) gemacht, bevor er mit
eigenen missionarischen Traktaten aufwartete, sich Ende der 1840 Jahre allerdings
davon distanzierte und zum Kritiker der Londoner Gesellschaft und Verfechter
eine neuen Judenchristentums wurde. Bedauerlich nur, dass Vf. die Reaktion
insbesondere russisch-jüdischer Maskilim auf Hoga und McCaul ausgeblendet hat.
Allein Isaak Baer Lewinsohn hätte dazu mit seinem vierbändigen blDIIT HDO (Sefer

Zerubbavel; 1860), einer leidenschaftlichen Widerlegung und Zurückweisung von
McCauls Machwerk, genügend Material geliefert. - Im letzten Beitrag porträtiert
Christian Wiese "The Divergent Path of Two Brothers: The Jewish Scholar David
Cassel and the Protestant Missionary Paulus Cassel" (S. 55-95). Während ersterer
(David) zeit seines Lebens der Wissenschaft des Judenthums, ihren Anliegen und Idealen

verpflichtet blieb und wesentliche Arbeit auf diesem Gebiet geleistet hat und
Religionswechsel entschieden ablehnte, etablierte sich letzterer (Selig, nach seiner
Taufe 1855 Paulus Stephanus) als Akademiker, der neben seinen missionarischen
Ambitionen vor allem durch seine Neuinterpretation der Geschichte von Juden
und Christen im Geiste des zeitgenössischen Philosemitismus bekannt geblieben

-316-



ist.. — Eine (allerdings nur sehr fragmentarische) Bibliographie (S. 99-106) und
allfällige Register (S: 107-109) schliessen den Band ab.

So aufschlussreich die einzelnen Beiträge je auf ihre Weise auch sind, insgesamt
wirkt der Band dennoch eher wie die Zusammenstellung zufällig vorhanden gewesener

Aufsätze. Unter einem so programmatischen Titel und zumal Untertitel
wie dem des vorliegenden Bandes hätte man mehr erwartet.

Tübingen Stefan Scbreiner

AUE-BEN-DAVID, IRENE: Deutsch-jüdische Geschichtsschreibung im 20. Jahrhundert. Zu
Werk und Rezeption von Selma Stern (Schriften des Simon-Dubnow-Instituts, Bd. 28),
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2017, 315 S., ISBN 978-3-525-37051-3.

Nur zu genau erinnert sich der Verfasser dieser Rezension an seine erste Begegnung

mit dem epochalen Werk Selma Sterns «Der preussische Staat und die
Juden» (1925, 1961-1975) im Anschluss an ein Proseminar 1981 zu «Preussen», aus

dem, mit der Chuzpe des Erstsemesters, eine Proseminararbeit mit der These

hervorging, dass in Bezug auf die Politik gegenüber den Juden von Friedrich dem
Grossen eine direkte Linie zu Adolf Hitler gezogen werden könne. Die Dozentin,
eine grosse Verehrerin Friedrichs des Grossen, war blank entsetzt, dies könne
man so nun überhaupt nicht sagen, dies sei auch nicht die Intention Sterns
gewesen. Irene Aue-Ben-Davids Dissertation zu Selma Stern (1890-1981) macht es

nun mit einem sehr erhellenden methodischen Zugang möglich, nicht nur die,
zugegeben, gewagte These der Proseminararbeit zu überprüfen, sondern über die
Werks- und Rezeptionsgeschichte der zwei bekanntesten Publikationen von
Selma Stern ihren Weg als Historikerin zu verfolgen. Das schon erwähnte Werk
über Preussen und „Jud Süß" (1929) dienen dabei als Hintergrund dreier
Untersuchungsstränge: Selma Sterns Werk, der Genderaspekt im Blick auf ihre
Forschung sowie der Umgang der jüdischen und der nichtjüdischen Öffentlichkeit
mit Geschichte vor und nach 1945. Klar wird, Selma Stern hat immer intensiv
und eng an den Quellen gearbeitet. Über die Geschichte gelegte Ideologien waren
ihr fremd, die Geschichte sprach für sich und zwar über den quellentechnischen
Nachweis. Das heisst aber nicht, dass sich Selma Stern einer Analyse und Bewertung

der Geschichte entzogen hätte, im Gegenteil, sie vertrat eine auf den Quellen
basierende klare Meinung. Irene Aue-Ben-David, Leiterin des Leo-Baeck-Instituts
Jerusalem, zeigt neben der Werks- die Rezeptionsgeschichte anhand der Rezensionen

zu den zwei Publikationen, woraus sich ein faszinierendes Porträt
geschichtswissenschaftlichen Denkens von den 1920er bis in die 1970er Jahre ergibt. Dabei
kristallisiert sich die Grundfrage heraus: Konnte man nach 1945 noch den Blick
der 1920er und beginnenden 1930er Jahre auf die Jüdische Geschichte in Deutschland

beibehalten? Waren nicht Selma Sterns Thesen zur deutsch-jüdischen
Geschichte durch die Shoah als falsch bewiesen? Hinter all diesen Fragen zeigt Aue-
Ben-David Selma Stern als Person, die unter der Nichtbeachtung litt, die sie als

Jüdin und nicht an eine Universität angebundenen Historikerin erfuhr. Selma Stern

war verheiratet mit Eugen Täubler, Universitätsprofessor für Alte Geschichte,

-317-



und wenn es zu finanziellen Krisen kam an ihren jeweiligen Arbeitsorten kam (sei
es in Deutschland oder im Exil in den USA), wurde sie mit dem Argument
konfrontiert, man müsse sie nicht „versorgen", es sei schliesslich noch ihr Mann da.

Beide konnten dieser Argumentation nicht folgen. Wie konnte die Unterstützung
und Wertschätzung einer Wissenschaftlerin, eines Wissenschaftlers am jeweiligen
Ehepartner gemessen werden? In diesem Sinne sind Täubler und Stern ein,
modern gesprochen, dual-career couple — in ihrer Lebenszeit war dies aber noch
undenkbar.

Am Ende des sehr empfehlenswerten Buches steht für den Rezensenten noch
einmal die Frage, ob sich aus Selma Sterns Preussen-Studie eine Linie von Friedrich
dem Grossen zu Hitler ziehen liesse. Nein, das geht derart teleologisch nicht, aber

es wird aus der Studie deudich, wie sehr diese These dem bundesrepublikanischen
Geschichtsdenken der 1970er Jahre geschuldet war und wie aktuell Selma Sterns
Werk noch immer ist.

Basel Erik Petry

TEITELBAüM, ABRAHAM: Warschauer Innenhöfe. Jüdisches Eeben um 1900 - Erinnerungen.

Aus dem Jiddischen von Daniel Wartenberg, herausgegeben von Frank
Beer, Göttingen: Wallstein-Verlag 2017, 234 S. ISBN 978-3-8353-3138-9.

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs, als das Ausmass der Katastrophe bekannt
wurde, versuchten viele, die verlorene Welt durch die Macht des Wortes nicht nur
aus der Vergessenheit zu retten, sondern gar in die Ewigkeit zu bringen. Auch
Abraham Teitelbaum (1889-1947) bemühte sich darum mit seinem Buch
„Warschauer Innenhöfe". Für den jiddischen Leser war Teitelbaum, ein berühmter
jiddischer Schauspieler und Theaterregisseur, längst bekannt. Seine Reiseberichte wie
auch andere Artikel wurden durch die Jahre in den einflussreichsten jiddischen
Zeitschriften gedruckt.

Redet man aufJiddisch von Höfen, so sind damit meist rabbinische Dynastien
chassidischer Herkunft gemeint. Das schöne Wortspiel im Titel wird von einem
beinahe dramaturgischen und sehr gelungenen Konzept begleitet, in dem Teitelbaum

seine eigene Biographie von dem innersten, noch tief religiösen Hof seiner
Kindheit bis in die säkularen Höfe der jiddischen Literatur und des jiddischen Theaters

hinein öffnet. Wie für ein geniales Bühnenbild, zeichnet Teitelbaum das
jiddische Warschau anhand von konkreten Innenhöfen nach. In diesem Konzept liegt
die Kraft des Buches. Der Text selber ist, wenn auch hoch informativ, teilweise
auch sehr persönlich, doch selten poetisch.

Wer sich nun also die kleinen Details des jüdischen Lebens in Warschau am
Vorabend des 20. Jahrhunderts (bis Mai 1907) plastisch oder gar akustisch vorstellen

will, wird Gefallen an dem Buch finden. Man wird kaum anderswo ähnlich langen

Aufzählungen von Waren und Gegenständen, von Klängen und Tönen
(genaue Ausrufe auf dem Markt, verschiedene Arbeits- oder Nachtklänge) neben
detaillierten Beschreibungen von Trachten und Moden begegnen. Sogar die Preise

von damals finden immer wieder Erwähnung.

-318-



Zahlreich und dicht sind auch die narrativen Erinnerungen im Buch. Diese
benennen beispielsweise die verschiedenen Handwerker im Hof, beschreiben die

Mobilisierung der Hofkinder für unterschiedliche Projekte, erzählen von wichtigen
Freundschaften im Leben des jungen Teitelbaum. Mit dem einen Freund entdeckte

er heimlich das Theater. Dass es ein polnisches Wandertheater war und dass sie die

Sprache kaum verstanden, spielte für sie wohl kaum eine Rolle. Die Geschichte der
Freundschaft mit Shilem Vilner, einem kleinwüchsigen, sensiblen und intelligenten
junger Mann, der seinerzeit als Büroangestellter bei der Polizei amtierte, später aber
in einem Berliner Zirkus als Clown arbeitete, gehört zu den stärksten im Buch. Sehr
detailliert wird wiederum die Arbeit in einer Buchhandlung geschildert. Auch Szenen

aus der Revolution von 1905 gibt es zu lesen, wie auch prägende Momente aus
der Arbeit in der Redaktion der hebräischen Zeitschrift „Hatsofe". Der Weg ins
Theater ging ähnlich wie bei den Literaten über den Schriftsteller Y. L. Peretz. Das
Buch endet mit der Einladung des damals noch jungen Schauspielers Teitelbaum
nach Sankt Petersburg. Er war 18 Jahre alt, als er von Warschau Abschied nahm.

Mit der Öffnung der Innenhöfe in die Welt, mit der Darstellung der literarischen

Szene, wie auch der jiddischen Theaterwelt, verwendet Teitelbaum viele
zeitgenössische Konventionen. Diese sollten für heutige deutsche Leserinnen und Leser

in einen Kontext gebracht und erläutert werden, doch der Fussnotenapparat
des Buches ignoriert die Forschungstradition der Jiddischen Studien.

Bereits im Vorwort erklärt der Übersetzer, dass es keine einheitliche
Transkriptionsmethode vom Jiddischen ins Deutsche gebe. So werden in den Fussnoten
mehrere Schreibmöglichkeiten für jeden Namen angeboten, was eher irreführend
als aufschlussreich ist. Doch selbst wenn die vorhandene YIVO Klal-Yiddish-Tran-
skription aus historischen Gründen eher einen englischen Hauch hat, gilt sie

immerhin als Standard in der akademischen Welt. Der Übersetzer scheint seinen

eigenen Dialekt in der Schreibweise verwendet zu haben. In manchen Fällen ist das

historisch fälsch, denn ein Schriftsteller wie H. D. Nomberg (1876-1927) pflegte
seinen Namen mit O und nicht mit U zu schreiben (anders als im Hebräischen
verwendet man im Jiddischen einen anderen Buchstaben dafür). Wer den Namen
unter „Nürnberg" in den vorhandenen Lexika sucht, wird ihn wohl kaum finden.
Auch Hebraismen, die oft, wohl um Authentizität im Text herzustellen, einfach nur
transliteriert, nicht aber übersetzt werden, erscheinen im Text nach der heutigen
israelischen Aussprache und nicht in ihrer historisch-konsequenten aschkenasi-
schen Form.

Sowohl im Vorwort als auch in der „Anmerkung zur Übersetzung" fehlt eine

persönliche Stellungnahme zum Werk. Wieso wurde gerade dieses Buch übersetzt?
Alleine schon in der Reihe „dos poylishe yidntum", in der das Buch ursprünglich
erschien, wurden mehrere berühmtere, poetischere, vielleicht auch ein flus s reichere
Werke publiziert. Wie wurde also gerade diese Entscheidung getroffen? Wieso dieses

Buch und nicht etwa die ersten bekannten Memoiren der modernen jiddischen
Literatur von Yekhezkel Kotik? Der persönliche Bezug hätte hier eine weitere
Dimension gebracht.

An sich ist jede Übersetzung aus dem Jiddischen zu begrüssen. Einst war das

Jiddische eine mehrstimmige Sprache. Aus diesem Grund soll auch wirklich der

-319 -



enge Kanon jiddischer Schriftsteller, die bis jetzt ins Deutsche übersetzt wurden,
gebrochen und erweitert werden. Und die Übersetzung von Daniel Wartenberg ist
(mit einigen unerklärlichen Ausnahmen) durchaus gut. Sowohl Jiddisch als auch
Deutsch sind ihm wohlvertraut.

Es ist aber an der Zeit, dass Übersetzungen aus dem Jiddischen vollständig und
souverän — ohne pittoreske Nostalgie — übertragen werden. Als nächster Schritt
wäre zu hoffen, dass ein Verlag oder eine Kommission sich einmal mit der Idee
eines ausgewogenen Gesamtplans für die systematische Übersetzung aus dem
Jiddischen auseinandersetzen würde. Die Reihe von grundlegenden Werken,
symbolistischen Texten, sentimentalen Romanen, ernsthaften Romanen, und vielem
mehr, die darauf wartet aus dem Jiddischen übersetzt zu werden ist nicht nur
aufregend, sondern auch lang.

Basel Shifra Knpennan

ZEIFERT, RUTH: Nicht gan^ koscher. Vaterjuden in Deutschland, Berlin: Hentrich &
Hentrich Verlag, 2017, 217 S, broschiert, ISBN 978-3-95565-208-1.

„Ichfühle mich immer als dieserjüdische Mischmasch, der ich bin. [...]
Ichfühle mich gegenüber den Nichtjuden immer alsJüdin undgegenüber

den Juden immer als Nichtjüdin. "

(Frau Elsa; zitiert im Klappentext)

Die vorliegende, empirisch-qualitativ ausgerichtete Dissertation, die sich als eine
der ersten im deutschsprachigen Raum mit sog. ,Vaterjüdinnen und -juden' be-

fasst, entsprang einer von der Heinrich-Böll-Stiftung geförderten, politisch
orientierten Gruppenreise nach Israel, an der Ruth Zeifert Vf.in) 2005
teilgenommen hatte. Ihre Erfahrungen auf dieser besonderen Reise waren es, die sie

veranlasst hatten, sich auf wissenschaftlicher Ebene mit Vaterjüdinnen und
-juden auseinanderzusetzen, ist doch auch sie mit einer nichtjüdischen Mutter und
einem israelischen Vater eine ,Betroffene'. Diese Betroffenheit wurde von der
Autorin mit den beiden Betreuenden der Arbeit, Micha Brumlik und Lena Inow-
licki, thematisiert, um einer möglichen Befangenheit der Vf.in. gegenüber der
Thematik gleich zu Beginn des Forschungsvorhabens zu begegnen. Dieses Projekt

begann die Autorin 2006, zu einem Zeitpunkt, da es fast keine Arbeiten gab,

„in denen die Spezifika Kinder jüdischer Väter und nicht-jüdischer Mütter
bearbeitet oder problematisiert wurden." (S. 36) Immerhin fand sechs Jahre später,
Anfang November 2012, eine Tagung mit dem Titel „Gemischte Familien und
patrilineare Juden: hybride Identitäten des Jüdischen" an der Universität Zürich
statt, wo auch Ruth Zeifert zum Thema referierte und erste Forschungsergebnisse

präsentierte.
Ein Kind, das von einer jüdischen Mutter geboren wurde, ist gem. der Halacha,

dem jüdischen Religionsgesetz, jüdisch; ein Kind, das ,nur' einen jüdischen Vater
hat, wird halachisch nicht als jüdisch anerkannt. Es gibt indes reformiert-progres-
sive Richtungen, die Kinder mit nur einem jüdischen Vater in die Gemeinschaft
aufnehmen. Das Gesetz dieser sog. Matrilinearität geht zurück auf die Antike, auf

- 320 -



die Zeit, in der die mündliche Lehre kodifiziert wurde. Der amerikanische Gelehrte
Shaye J. D. Cohen vermutet nach einer Analyse mehrerer Gründe für die Etablierung

dieses Matrilinearitätsprinzips, „dass die wahrscheinlichste Lösung des Problems

in einer stillschweigenden Übernahme römischer Rechtsgrundsätze durch die
Rabbinen lag" (S. 11). Das Festhalten am Prinzip der Matrilinearität führt - dies
steht unbestritten fest — zu einem kontinuierlichen Schwund der jüdischen
Weltbevölkerung (ebd.).

Wenngleich, gemäss offiziellen Angaben, imJahre 2011 in Deutschland nur 196

Kinder von nichtjüdischen Müttern und jüdischen Vätern geboren wurden (S. 35),
ist das Thema dennoch virulent (s.o.) und erfordert eine hohe Aufmerksamkeit.
Ruth Zeifert hat sich entschieden, ihrer Studie elf biografisch-narrative Interviews
mit aus Deutschland stammenden Betroffenen zugrundezulegen, die zwischen
1922 und 1984 geboren wurden. Anhand dieser Interviews mit sieben Frauen und
vier Männern, deren Identität selbstverständlich verschlüsselt wurde, wird deutlich,
dass eine ganz zentrale Befindlichkeit aller Befragten darin besteht, dass sie zugleich
„Nachkommen der Täter und der Opfer des Nationalsozialismus" sind (S. 13). Neben

dieser inneren Zerrissenheit gibt es vier weitere Hauptmerkmale, die die Identität

Patrilinearer bestimmen (können):
Zum einen ist dies die jüdisch-religiöse Identität von Vaterjuden und -jüdinnen,

sodann die Bedeutung von Familiengeschichte und Schoa, die Rolle des Antisemitismus

sowie die Bindung zu Deutschland und Israel. Zum letztgenannten Punkt
hat Ruth Zeifert herausgearbeitet, dass der Lebensmittelpunkt Patrilinearer
hauptsächlich in Deutschland liege, Israel aber im Leben sehr präsent sei. (S. 150).

Weiter kann festgehalten werden, dass die Patrilinearen mit ihrer jüdischen
Identität durchaus hadern; kommen antisemitische Erlebnisse als „paradoxe
Anerkennungserfahrung" (S. 103) hinzu, wird es schwierig, diese Zerrissenheit
auszuhalten. So berichtet etwa ,Rebecca4, 1953 geboren, dass sie eine antisemitische
Beschimpfung als „Bestätigung ihres jüdischen Selbst44 (S. 105) empfunden habe. Ein
Giur, ein Übertritt ins Judentum, kommt für alle Befragten jedoch nicht in Frage,
da sich alle bereits mehr oder weniger als jüdisch verstehen. So hält etwa die zu

Beginn zitierte ,Frau Elsa4, geboren 1922, denn auch ganz lapidar fest, dass sie sich
nach reiflicher Überlegung zu konvertieren, dagegen entschieden habe, denn:

„.. .wie soll ich etwas werden, was ich bin?44 (S. 83).

Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

-321 -




	Rezensionen

