Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 74 (2018)

Artikel: Aus Ibn Aknins [...] (fal f db al-dayynn : "Kapitel tGber die guten
Sitten der Richter")

Autor: Ariel, Neri Yeshayabu

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

o o o _qus jiidischen Ounellen  * * Aus jiidischen Quellen  © » Aus jiidischen Quellen * »

Aus Ibn Aknins 179X 287X *0 x5 (fas] f1 adab al-dayyanin
— ,Kapitel iiber die guten Sitten der Richter®)

Von Neri Yeshayabu Arief*

Exposé

Das Verstehen der Entstehung der jiidischen Rechtsquellen ist grundle-
gend fiir das Verstehen der allgemeinen Rechtslehreentstehung und -ent-
wicklung. Eine tiefergehende Erforschung der jiidischen Quellentexte aus
dem Mittelalter ermdglicht ein besseres Begreifen des heutigen hebrii-
schen Rechts (*nav vown).

In meiner Forschung beschiftige ich mich mit der Gattung (Genre) der
sogenannten ,,Pflichten der Richter* aus der gaoniischen Zeit (siebentes
bis Anfang zehntes Jahrhundert). Diese literarische Gattung handelt von
Gerichtsprozeduren und von den ethischen Vorschriften und der Verant-
wortung des Richters. Bisher waren in der Wissenschaft von dieser Gat-
tung nur zwel monographische Abhandlungen bekannt: das 218 axn3
R¥pP% von Rav Hai b. Sherira Gaon (um 906—um 1006) und das 2xn3
oranoR a1y (Kitab lawazgm al-hukkam) von Shmuel b. Hofni (939-1038).
Im Zuge meiner Forschungen habe ich eine weitere, bislang unbekannte
gaoniische Abhandlung gefunden und in o7p 113 (Ginge Qedem) verdffent-
licht.1

Im Folgenden mdchte ich meine diesbeziiglich letzten Forschungser-
gebnisse mitteilen und ein weiteres, die ,,Pflichten der Richter* wihrend der
gaondischen Zeit betreffendes Werk vorstellen.

*  Neri Y. Ariel, Dr. des., Talmud and Halakhah Department, Hebrew University
of Jerusalem und Freie Universitit Berlin. — Herzlichst danke ich dem Seminar
fur Judaistik/Judische Studien der Martin-Luther-Universitit Halle-Witten-
berg, auf dessen Nachwuchstagung des Verbandes der Judaisten in Deutsch-
land im September 2013 in Hannover ich meine Forschung erstmals vorstel-
len konnte; zugleich danke ich der Volkswagen-Stiftung fiir grossziigige For-
derung.

1 NERI'Y. ARIEL, N 0-N"272 20177 M37a0 "R T, in: a7p "1 Gingel Qeden
9 (2013), S. 51-81.

- 287 -



Einleitung

Die spate gaoniische Zeit zeichnet sich durch ein neues literarisches Genre
aus, das sich in dieser Zeit im islamischen Kontext entwickelt hat, und zwar
die halachische Monographie. Die halachische, Giber eine langeren Zeitraum ent-
standene und in verschiedenen Perioden auf unterschiedliche Weise ,,kano-
nisierte* Literatur wurde bis Mitte der gaondischen Zeit in Sammelwerken
zusammengefasst: Mischna, Midrasch, Talmudim und frithe Kommentare
der Geonim, Halachot-Blicher (z. B. Halachot Gedolot, Halachot Pesukot, Sheil-
tot [mnRw| etc.). Im Gegensatz dazu entstehen gegen Ende der gaonii-
schen Zeit vermehrt individuelle Werke, verfasst von Einzelpersonen: d. h.
Monographien. Diese Monographien stellen eine Innovation dar, insofern als
erstmals ezn ezngelner Autor fir Inhalte, Aufbau des Werks und Redaktion
verantwortlich zeichnet und als solcher bekannt wird.

Diese Innovation beginnt mit Rav Se‘adya b. Yosef al-Fayyami, dem
Gaon von Sura, der zwischen 882 und 942 lebte. Se‘adya adaptierte die
schon existierenden literarischen Modellvorstellungen aus der muslimi-
schen Kultur und passte zentrale Bestandteile in den jiidischen literarischen
Rahmen ein. Die prominentesten Nachfolger Se‘adyas watren die oben et-
wihnten Geonim Rav Hai b. Sherira Gaon und sein Schwiegervater Rav
Shmuel b. Hofni. Beide haben Se‘adyas Methoden weiterentwickelt und sys-
tematisiert und unter anderem zusitzliche Monographien zum Thema
,Ptlichten der Richter* kompiliert.

Identsfizierung

Bei der Arbeit an meiner Dissertation habe ich mich auf solche Fragmente
dieser , Pflichten der Richter“-Literatur l<:onzer1triert,2 die entweder hin-
sichtlich ihres Autors zweifelhaft oder noch gar nicht identifiziert sind.
Diese Fragmente stammen hauptsichlich aus der Kairoer Geniga. Dabei
konnte ich fiinf Fragmente, aus verschiedenen Bibliotheken, als (58l ks
(,,5eelenheilkunde®) von Josef b. Jehuda Ibn Aknin (einem spanisch-jidi-
schen Gelehrten aus Barcelona; um 1150/60 bis 1220/26) identifiziert. Die
Handschriften enthalten weitgehend den gleichen Text mit minimalen
sprachlichen Abweichungen. Bislang ist schwer zu entscheiden, ob die

2 NERI Y. ARIEL, Manuals for Judges (3= @3V 4 Siudy of Genigalh Fragments of a
Judeo-Arabic Monographic Legal Genre, Ph.D. dissertation, Hebrew University of
Jerusalem (forthcoming). For preliminary remarks, see NERI Y. ARIEL, Discov-
ery of a Lost Jurisprudential Genre in the Genizah Treasures, in: [udaica 73

(2017): S. 299-309.

- 288 -



Handschriften voneinander abhingig sind oder ob ithnen ein gemeinsamer
Ur-Text zugrunde liegt.

Die Identifizierung basiert hauptsachlich auf einer wortwortlichen Pa-
rallele in einem Manuskript der Bibliotheca Bodleiana Oxford (Nr. 1273 in
Adolf Neubauers Catalogue).3 Dieses Manuskript enthilt den Titel (4 4l\dal
dadid) oo olal) Andlaa g AV e sdil) b (wortlich: ,»2Abhandlung tber die Hei-
lung der leidenden Seelen und die Behandlung der unversehrten Herzen).*
Auf dem ersten Blatt ist zu lesen: *13%372 >7790 9"t 2Py 12 377 M2 qO" 2N,
und auf demselben Blatt steht weiter unten: Josephi Hispani Ethica Arabica.
Im Kolofon des Manuskripts ist als Datum das hebriische Jahr 5099, d. h.
1338 der allgemeinen Zeitrechnung, angegeben. Als seinen Entstehungsort
nennt der Kodikologe Malacht Beit Arié das in Zentral-Tunesten,® nicht
weit von der algerischen Grenze gelegene piwall 428 (Qa/'at as-Sanam). Pali-
ografisch gesehen, sind die Genza Fragmente vermutlich ilter als das
Oxforder Manuskript, aber das heisst nicht notwendigerweise, dass ihr
Inhalt urspriinglicher ist. Im Text des Oxforder Manuskripts begegnen
interessanterweise mit: mp»02 (hellsichtig) und 112°03 (in Blindheit) zwei For-
men, die im Vergleich zu 111202 und npd des Genzza Fragments sprachlich
alter sind.

Das 26. Kapitel von Ibn Aknins Werk triagt den Titel 1758 288 8 x5
und handelt von den guten Sitten der Richter und ihren Pflichten. Die
Pflichten, die hier erwihnt werden, sind Bestandteil der .Adab al-gad:-1ite-
ratur (=8 1) _Adab [adab) al-gadiist ein terminus technicus der arabischen
Rechtsliteratur und bezeichnet die ,,guten Sitten®, die ethischen Verhaltens-
normen des Richters im Gerichtsverfahren. Die anderen Kapitel des Bu-
ches haben, wie es scheint, keine Verbindung mit diesem Kapitel. Anzu-
nehmen ist, dass Ibn Aknin dltere Kommentare verwendet hat, darunter
auch einige aus der gaoniischen Literatur. Die Frage, die es noch zu kldren
ailt, ist, welches Material Ibn Aknin in sein Werk aufgenommen und wie
genau er es bearbeitet hat. Der Autor zitiert Mischna, klassische Midraschim
— darunter auch solche, die vor der Entdeckung dieses Werkes noch nicht
bekannt waren — und vor allem Talmud Bav/i und ein wenig auch den Talmud
Yerushalmi. Sehr haufig zitiert werden diese Quellen mit den Ublichen

3 ADOLF NEUBAUER & ARTHUR E. COWLEY, Catalogue of the Hebrew Manuscripts
in the Bodleian Library and in the College Libraries of Oxford, 2 Bde. Oxford 1886—
1906, Bd. I, S. 450 Nr. 1273.

4 Moritz Giidemann iibersetzte den ersten Teil des Titels mit ,,Buch der Heilung
der Seelen® (sieche Anm. 6).

5 Angaben nach Sfardata (http://sfardata.nli.org.il/ sfardatanew/home.aspx).

- 289 -



Zitate einleitenden arabischen Worten: 12821 (,,sie [die Rabbiner im Bav/]|
haben gesagt®) oder ®Xn%°3n / X190 9 1981 (,,sie haben in Sifra / Mekbilta etc.
gesagt™).

Der Autor zitiert zusitzlich einen Talmudkommentar, der vielleicht von
Rabbenu Hanan’el b. Hushiel (990-1053) oder Rabbenu Isaak Alfasi (RI“F;
1013-1103) stammt, aber er nennt weder den einen noch den anderen Na-
men. Méglicherweise zitiert Ibn Aknin auch nicht aus einem ihm schriftlich
vorliegenden Kommentar, sondern aus einem miundlich tradierten, von
dem er gehort hatte und der ihm von daher bekannt war.

Das Zielpublikum von o# s\ <abs (17bb an-nufiis) lisst sich aus seiner lite-
rarischen, bisher freilich noch nicht ausreichend erforschten Gattung ermit-
teln: Anders als das IR¥P?X 3T R0 (Kétab adab al-gudai) von Rav Hai Gaon
und das oRIYR OIR1? 2803 von Shmuel b. Hofni, die ilteren Datums sind
und ihren Titel entsprechend die guten Sitten und Ptlichten der Richter zum
Gegenstand haben, wurde dieses Werk (#1266 an-nufas) nicht als eine an die
Adresse der Richter gerichtete und fiir deren Verwendung bestimmte juris-
tisch-halachische Monographie konzipiert, sondern als ein populires Buch,
das sich mit der Hygiene der Seele beschaftigt. Daher schliesst der Autor in
sein Werk thematisch voneinander verschiedene Kapitel ein, so z. B. tber
Wohltatigkeit, das gutmiitige und wohltemperierte Benehmen, den Charak-
ter des Lernens und die Pflichten der Lehrer und Schiiler.¢ Wie die untet-
schiedlichen Teile des Werkes anzeigen, hat der Autor den Stoff seiner Ka-
pitel aus verschiedenen Quellen Gibernommen, sowohl jiidischen als auch
nicht-jiidischen. Anzunehmen ist auch, dass eine seiner Quellen eine Uber-
arbeitung spaterer gaonaischer Monographien gewesen ist, die der Autor
allerdings nicht namentlich zitiert hat. Das war durchaus nicht uniiblich und
begegnet des 6fteren auch in den Schriften der sogenannten sefardischen Ris-
honim sowie bei Mose b. Maimon (Maimonides) und in den Werken Isaak
Alfasis, die die Autoritiat der Geonim nicht als selbstverstandlich akzeptiert
haben.” Interessanterweise zitiert der Autor von u=sdll b (¢7bb an-nufis)

6 DYYNnoRY aYNDR aRTR 0 13 535 () Pflichten des Lehrers und des Studenten®)
wurde bereits von MORITZ GUDEMANN, Das jidische Unterrichtswesen wabrend
der spanisch-arabischen Periode. Nebst handschriftlichen arabischen und hebrdischen Bei
lagen, Wien 1873, S. 43-140, veroffentlicht. Ein weiteres Kapitel iiber die Be-
dringnisse des judischen Volkes wurde veroffentlicht von YOSEF TOBI,
RIHY 7MIRVIR NRPIEIRY DRIRANNIR 1720 2 DTROYR OOPOX, in: YOSEF TOBI (Hg.),
MORP A0 179 77PN AMIN KXY NROR2 0Mprn oY WR1Y, Jerusalem 1995,
S. 311-342.

7 Zu Mose b. Maimons Kritik an den Geonim siehe u. a. ISADORE TWERSKY,

- 290 -



auch Maimonides’ Mishneh Tora nicht, wohl deshalb nicht, weil auch Mose
b. Maimon zu dieser Zeit noch keine autoritative Quelle war. Moglich ist
aber auch, dass das Projekt von Maimonides damals vielleicht noch nicht
abgeschlossen war und dem entsprechend als ganzes Werk noch nicht
vorlag.

Andererseits hatte der Autor offenbar aber auch Zugang zu Quellen, die
heute unbekannt (oder nicht mehr bekannt) sind bzw. von denen wir heute
nichts mehr wissen. So zum Beispiel im folgenden Abschnitt:

Die Hauptsache, die heute diskutiert wird — 11209 *X12 X7

Judéo-arabischer Text (Ms. Oxford) Ubersetzung?

PN XY 7Y 'R DRPD ARTADR 20 XX
XTX 790 9D RN?727 %D 5"7 1150127 19RP7]
MHR KPR 11 T T7¥ R (N1 R DR

Und hinsichtlich der Bestechung sag-
te der Erhabene: #nd du sollst keine Be-
stechung annebhmen (Ex 23,8), [und un-

Mpb X5 Y¥3 N0 K97 M3 ot T SETE Meister, ihr Andenken zum Se-

5277 T9RPY :NIAIND2 9237 9"V qwnnm]
[121 2°727 T NRT

gen, haben in der Mekhilta zur Ausle-
gung dieses Satzes gesagt®] ,,Gemeint
ist hier nicht allein Bestechung mit Geld
($ohad mamon), sondern jedwede Beste-
chung mut irgendetwas (Sohad devarim),
denn es steht nicht geschrieben: er hat
kein Geld genommen.0

Hier handelt es sich um eine Halacha aus dem Bereich der im Hinblick auf
Richter geltenden Bestechungsregeln. Angefihrt wird sie mit einer ganz be-
stimmten Einleitung, einem Zitat, das die gleiche Funktion hat wie XX
Xranx, d. h. ,,eine andere Variante™, in diesem Falle von Mekhilta de-
R. Shim‘on b. Yohai zu Ex 23,3. Diese Auslegung jedoch ist uns bisher we-
der aus der Mekhilta noch aus anderen Quellen bekannt, sondern allein aus
dem Zitat bei Ibn Aknin.

Das gleiche gilt fur die Fortsetzung, in der der Autor noch einen ,,Mid-
rasch zum Thema Bestechung® bringt, der gleichfalls nicht in den bekann-
ten Versionen der Mekhilta zu finden ist:

Introduction to the Code of Maimonides (Mishneh Torah (Yale Judaica Series, Bd. 22),
New Haven / London 1980, S. 115-116.

8 Ubersetzung der Bibelverse folgt Leopold Zunz’ Bibeliibersetzung.
9 Erginzung nach T-S Ar. 46.256.
10 Paraphrase von Richter 5,19.

-291 -



NP W D IR EN RIPRP ’NYDONI
Y X 1R 2ONPD W W 00 VN
Y2 TR TR 2YPOTR P17 7707 OWHY
a7

"L HY MR QNP Y I 0 [R™T]
QOPYTX 57127 9207 Y RNL 2V XY
TIOR <<TMR>> Y MR 08 BV PR

"7 RYT PR O°1P9 W TR 2 R"T

M27 7707 1102 XOX NP 92 MW

11(35Y) ROR MY 277 RYY PR QP78
DT 3

7RIV 9970 %D MIPNIR X7 RIPRP
TR O°030 °1Y Y MW 03 R™MT O
XTI P T MW T XYY

YTIW MDY >7T7 XY TR DT M2T 5%0M
q27W AN

In der Mekhilta heisst es, nach dem
Horensagen, zur Auslegung der Wor-
te des Erhabenen: ,,denn Bestechung
blendet die Hellsehenden® (Ex 23,8),
unndtig zu sagen ,,die Dummen®,
,,und verkehret die Worte der Gerech-
ten“ (Ex 23,8), unnétig zu sagen ,,der
Bosen®.

[eine andere Auslegung] denn Beste-
chung blendet die Hellsehenden sagt ,iber
das Reine — unrein und uber das Un-
reine — rein.“ Und verkebret die Worte
der Gerechten sagt ,,iiber das Verbotene
— erlaubt, und uber das Erlaubte —
verboten.*

eine andere Auslegung: denn Bestechung
blendet die Hellsehenden [wer Beste-
chung nimmt,) scheidet nicht hell-
sichtig aus seinem Leben, sondern
[stirbt in] Blindheit; und [derjenige,
det] verkebret die Worte der Gerechten,
scheidet nicht anders aus seinem Le-
ben als im Wahnsinn.

Diese Sache heisst in Sifre [zu Dtn] in
anderem Wortlaut: ,,eine andere Aus-
legung: denn Bestechung blendet die Au-
gen der Weisen (Dtn 16,19), [wer Be-
stechung nimmt,] scheidet aus sei-
nem Leben, ohne dass er rechtmiflig
richtet.

und der verkehret die Worte der Gerechten,
scheidet aus seinem Leben, ohne dass
er um seine Rede weiss.

In seinem Artikel ,,Ein neues Fragment aus Mekhilta de-R. Shim‘on bar
Yohai“ behandelte Shraga Abramson ein Geniga-Fragment aus der Samm-
lung in Cambridge (T-S Ar. 46.2506), in dem er genau diese Zitate gefunden

11 Es scheint, dass das Wort zum L.dschen markiert wurde. Der vermutete Feh-
ler ist nicht ganz erklirbar. Der Autor hat die Priposition im Arabischen ver-
wechselt, aber auch das tiberzeugt nicht ganz.

-292 -



hatte.1? Abramson verwendet seine Entdeckung als ein Beispiel und Beleg
fiir eine weitere Version der Mekhilta de-R. Shim‘on bar Yohai, die die bei-
den einetseits ahnlichen, aber eben auch verschiedenen Bibelverse Ex 23,8
(DP°7% 127 2071 °Op2 MY a3 npn X 0 Und Bestechung nimm nicht; denn
Bestechung blendet die Hellsehenden und verkebret die Worte der Gerechten) und Dtn
16,19 (gp 7% "7 %07 200 1Y Y s 2 W npn ¥ Und nicht sollst du
Bestechung nebmen, denn Bestechung blendet die Augen der Weisen und verkebrt die
Worte der Gerechten) miteinander verbindet.

Vor der Entdeckung des Midrasch, wie thn Ibn Aknin anfihrt, war es
fir Abramson schwer nachzuvollziehen, warum die Darshanim, die Ausle-
ger, den Vers im Buche Exodus nicht interpretiert haben sollen, sondern
nur den Vers im Deuteronomium. Daher behauptete Abramson, dass die
Auslegung (derasha) im Midrasch Séfre Devarim urspringlich aus dem Mi-
drasch zu Exodus stammt und von dort in den Midrasch zum Deuterono-
mium lbertragen wurde. Das bedeutet, dass Abramson mit seiner Entde-
ckung zeigen konnte, dass an der Stelle im Midrasch zu Exodus, an der kein
Midrasch stand, einmal ein Midrasch gestanden hat, namlich der, den er in
dem von thm untersuchten Geniza-Fragment (wieder)gefunden hat und da-
mit die Mekhilta de-R. Shim‘on bar Yohai entsprechend erginzen konnte.

Fir Abramson wichtig war dabei die explizite Nennung der unter-
schiedlichen Quellentexte, die hier namentlich vorkommen: Sifre und
Mekbilta. Da Sifre und Mekhilta hier voneinander geschieden werden,
schloss Abramson die Annahme aus, dass Meghilta hier eine Mekhilta zam
Deuteronomium meinen konnte. Dass sich der letzte Teil des Midrasch
in Sifre (Devarim) tatsachlich auf den Vers aus dem Deuteronomium
(Dtn 16,19) bezieht, ist dem Wort 0°%21 eindeutig zu entnehmen, das nur in
Dtn 16,19, nicht jedoch im parallelen Vers Ex 23,8 vorkommt. Im Unter-
schied dazu ist die Mekhilta, die hier erwihnt, ebenso eindeutig eine
Mekhilta zu Exodus [l], wie das Wort 0°nps beweist, nicht nur in Ex 23,8,
jedoch in Dtn 19,19 steht. Da diese Auslegung (derasha) auch nicht in der
uns bekannten Meghilta de-R. Yishma'‘el (zu Exodus) erscheint, bedeutet
das fiir Abramson, dass er hier einen neuen, bisher unbekannten Passus
aus der Mekhilta de-R. Shim‘on bar Yohai entdeckt hat.

Der Verfasser des Textes war fiir Abramson noch ein Anonymus, weil
thm der breitere Kontext des ganzen Kapitels aus der Oxforder Hand-
schrift (noch) fehlte, der es uns jetzt erméoglicht, den Text dem (5l aba

12 SHRAGA ABRAMSON, *"2w17 Xn?°2nn wIn yup, in: Tarbiz (v°270) 41 (1972),
S.361-372, dort S. 364-366.

- 293 -



(t2bb an-nufus) des Ibn Aknin zuzuordnen,!? das sich durch seinen Quellen-
reichtum und neue Midraschim auszeichnet, deren Existenz davor unbe-
kannt war. Offensichtlich kannte Ibn Aknins Quelle alter Traditionen,
von denen Teile aus der gaonidischen Periode stammen. Nicht auszu-
schliessen ist, dass Gelehrte wie Rav Hai Gaon, Shmuel b. Hofni und an-
dere gaoniische Autoren die Quellen fiir die anonym tiberlieferten Ausle-
gungen sind.

Angesichts unserer offenkundigen Liicken im Wissen von den gaoni-
ischen Monographien zu den Pflichten der Richter, die wir noch zu
schliessen haben, ist das Kapitel 137X 2x7X *2 7¥2 aus Ibn Aknins b
=58l eine neue Quelle, die uns zur weiteren Rekonstruktion dieser Lite-
ratur unterstiitzt.!* Ibn Aknins Text ist nicht nur eine Entdeckung an sich,
sondern er wirft auch neues Licht auf bereits bekannte tannaitische Mi-
draschim und erweitert diese durch seine Zitate um ganz neue Textteile,
die zuvor (noch) nicht bekannt waren, ganz abgesehen von dem Gewinn,
den Ibn Aknins Text uns bietet fir ein besseren Verstehen der Gattung
,,Pflichten der Richter®.

13 Dank Datenbank des Friedberginstituts fiir Geniza-Studien konnten weitere
Abschnitte des Manuskripte als Teile aus ITbn Aknins w«siill cabs identifiziert
werden: (A) Oxford Bodl. Neub. Cat. 1273; Hunt 518; (B) ENA 2715.35-306;
Cambridge, CUL T-S Ar. 46.256; (C) Manchester B 6368, Manchester
B 3192.

14 Siehe z.B. Jewish Theologzcal Seminary ENA 3363.6., das sich mit Bestechung be-
schiftigt und in seinen Zitaten Ahnlichkeiten mit Ibn Akpins Text hat. Es
scheint, dass Ibn Aknin, als er sein Werk bearbeitete, solche Texte zur Verfi-
gung standen.

294 -



	Aus Ibn Aknins [...] (faṣl fī ādāb al-dayyānīn : "Kapitel über die guten Sitten der Richter")

