
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Artikel: Wie der zweite Kalif zum Messias wurde ... : 'Umar b. al-abs
Reinigung des Tempelplatzes und ihre jüdische Deutung (II)

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie der zweite Kalifzum Messias wurde
'Umar b. al-Hattäbs Reinigung des Tempelplatzes

und ihre jüdische Deutung (II)

von Stefan Schreiner

2. Jüdisches Echo auf Elmars Einzug in Jerusalem

Wenn es um eine Antwort auf die am Ende des ersten Teils dieses Artikels33

gestellte Frage geht, wie der 2weite Kalif 2u seinem Titel Messias kommen
konnte, ist 2unächst von der Beobachtung aus2ugehen, dass die in den aus

at-Tabarïs Chronik 2itierten Texten Juden in den Mund gelegte Be2eich-

nung TJmars als messianische Gestalt und die Deutung seiner Reinigung
des Tempelplat2es in Jerusalem als messianischer Akt keineswegs allein in
Texten muslimischer Proveniez 2u finden sind. Bemerkenswerte Parallelen

2ur Deutung der Geschichte, wie sie at-Tabarl in seiner Chronik
überliefert hat, finden sich, wie längstens schon gesehen und gelegentlich auch

diskutiert worden ist, in Texten jüdischer Herkunft, und dies durchaus nicht
nur aus der Früh2eit des Islams und dem Beginn jüdisch-islamischer
„Begegnung und Vergegnung", um ein Wort Martin Bubers auf2ugreifen,
sondern wiederholt über einen Zeitraum von rund einem Jahrtausend. Doch
2unächst 2u dessen Beginn.

Zu nennen sind da 2uerst jene Texte, die R. ShinTon bar Yohai,34 dem
bekannten Tannaiten der dritten Generation und Schüler R. 'Aqivas 2u-

geschrieben, aber in gan2 unterschiedlichen, 2um Teil nicht unerheblich
voneinander abweichenden Versionen unter seinem Namen überliefert
worden sind. Eingereiht werden sie üblicherweise in die Rubrik visionäre,
apokalyptische Literatur, wohl nicht 2ulet2t auch deshalb, weil sie ihrerseits

erkennbare Be2iehungen 2um ^nrrnr 1DD Sefer Zerubbavefö und einigen
anderen in dieselbe Rubrik fallenden 2eitgenössischen Texten aufweisen.
Da2u gehören, um nur einige 2u nennen, der Midrasch von den Zehn Königen

33 In: Judaica 74 (2018), S. 69-81.

34 GÜNTER STEMBERGER, Einleitung in Talmud undMidrasch, München 92011, S. 92.

35 Siehe dazu u. a. MARTHA HlMMELFARB, Jewish Messiahs in a Christian Empire.
A History of the Book ofZerubbabel Cambridge, Mass. / London 2017, und die

unten in Anm. 48 genannte Literatur.

225



(D^ö mm ttn7ïï),36 die [Zehn] Zeichen des Messias (rpttfon mmx)37 oder auch
die Zehn Zeichen (mmx 1OT)38 und andere, worauf Martha Himmelfarb erst
wieder aufmerksam gemacht hat.39

Von den im vorliegenden Zusammenhang besonders aufschlussreichen,
Shimcon bar Yohai zugeschriebenen bzw. unter seinem Namen überlieferten

Texten zu nennen sind folgende:
• „die Geheimnisse R. Shimcon b. Yohais" ("'Kirr m "pyow '1-7 minoi);40

• „die Zeichen R. Shirrfon b. Yohais" (?xnv m 'n-7 mmx),41

36 Text in: CHAJIM Meir HURWITZ (Hg.), nraxn 7py rrn, Bd. 1, Frankfurt am
Main 5641/1881, H. I, S. 16-33 (Einleitung), S. 38-51 (Text); YEHUDAH DAVID
Eisenstein (Hg.), CPtfri7& M Library of Two Hundred Minor Midrashim,
2 Bde. New York 1915-1917, Bd. II, S. 461a-466b (https://www.sefaria.org
/Otzar_Midrashim%2C_Midrash_on_the_Ten_I<ings.l?lang=bi); vgl. dazu die

„Kurzfassung" D'017ö mm "IÖNÖ, in: CHAJIM MEIR HURWITZ (Hg.), riTON TON

Uttp ''ttmö finp IN / Sammlung kleiner Midraschim^ Teil I, Berlin 5641/1881,
S. 54-55.

37 Text in: ADOLPH JELLINEK (Hg.), t£H7ftn rPH. Sammlung kleiner Midraschim und
vermischter Abhandlungen aus der älteren jüdischen Literatur 5 Bde. Leipzig / Wien
1853-1873 (mehrere Nachdrucke), Bd. II, S. 58-63; YEHUDA EVEN SHEMUEL

(Hg.), rùm Tel Aviv 5750 [1990], S. 318-323, 425-426. -
Übersetzungen in: AUGUST WÜNSCHE, Aus Israels Lehrhallen. Kleine Midraschim %ur

jüdischen Lschatologie und Apokalyptik, 5 Bde. Leipzig 1907—1910 (Nachdruck:
Hildesheim 1967), Bd. III, S. 107-125; JOHN C. REEVES, Trajectories in Near
Lastern Apocalyptic. A Postrabbinic Jewish Apocalypse Leader (Resources for Biblical

Studies, Bd. 45), Atlanta 2005 Leiden / Boston 2006, S. 121-129

(https://pages, uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-
eastern-apocalyp tic/otot-ha-mas iah-2/); ferner ABRAHAM MARMORSTEIN,
Les Signes du Messie, in: Revue des Etudes Juives 52 (1906), S. 176-186.

38 Text in: EVEN SHEMUEL (Hg.), (Anm. 37), S. 315-317,425; Geniza

Fragment T-S A45.8 Bl. 1; Übersetzung in: REEVES, Trajectories in Near Eastern

Apocalyptic (Anm. 37), S. 116-119, 119-121 (https://pages.uncc.edu/john-
reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/ten-signs/).

39 HlMMELFARB, Jewish Messiahs (Anm. 35), bes. S. 129-137.
40 Text in: JELLINEK (Hg.), «mon nra (Anm. 37), Bd. III, S. 78-82 - EISENSTEIN

(Hg.), 7S1K (Anm. 36), Bd. II, S. 555a-557a (allerdings unter dem
irreführenden Titel: "TTP p pvm n piD). Der Text der Nistarot in: EVEN SHEMUEL

(Hg.), n^lN} ^17ö (Anm. 37), S. 187-198, ist der Versuch der Rekonstruktion
eines „Urtextes". — Übersetzungen: WÜNSCHE, Aus Israels Lehrhallen (Anm.
37), Bd. III, S. 146-154; REEVES, Trajectories in Near Eastern Apocalyptic (Anm.
37), S. 78-89 (https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajec-
tories-in-near-eastern-apocalyptic/nistarot-secrets-of-r-shimon-b-yohai-2/).

41 Text in: EVEN SHEMUEL (Hg.), -»tma (Anm. 37), S. 311-314, 422-424;

-226 -



• „das Kapitel R. Shim'on b. Yohais" Çmv 73 pyaw '1-7 p7D), ein Fragment,
das eine Parallele zu den ersten zwanzig Zeilen der Nistarot enthält;42

• „die zukünftigen Dinge R. Shim'on b. Yohais" (^nr 73 psai? '7-7 717TO);43

• „das Gebet R. Shim'on b. Yohais" (^nv 73 '7-7 n^OO).44

Dass solche visionären, apokalyptischen Texte R. Shim'on b. Yohai
zugeschrieben worden sind, ist durchaus nicht zufällig geschehen, sondern aus

gutem Grund: Spielt er doch in der jüdischen Geschichte und Literatur seit

der ausgehenden Antike die Rolie, die man im lateinischen Mittelalter dem
römischen Dichter Vergil (Publius Vergilius Maro; Mantua 70-19 v. Brindisi)

zugedacht hatte:45 nämlich der „Enthüller der Geheimnisse" zukünftiger

geschichtlicher und übergeschichtlicher Geschehnisse zu sein.46 Doch

Übersetzung in: REEVES, Trajectories in Near Eastern Apocalyptic (Anm. 37),
S. 111-116 (https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajector
ies-in-near-eastern-apocalyptic/otot-of-r-shimon-b-yohai/).

42 Text in: AVRAHAM Y. WERTHEIMER (Hg.), 7110770 YI3, 4 Bde, Jerusalem 1893—

1897 (mehrere Nachdrucke), Bd. II (1894), S. 25-26 in: SHLOMO A.
WERTHEIMER (Hg.), nrm 70770 - 7H077Ö YI3, 2 Bde. Jerusalem 1989, Bd. II, S. 506-507.

43 Die Atidot sind nicht als eigenständiger Text erhalten. In Hurwitz' Ausgabe
bilden sie, parallel zu den Nistarot (Nnr p pyow ^375 l5:üt0 7177037 p l5tf) mit
den Worten: W1V p '75 l5:üt0 717YU?n p p i5ki beginnend, die letzten
Seiten des Midrasch von den Zehn Königen: HURWITZ (Hg.), 717^K7 7p0 77I (Anm.
36), S. 51-55; nachgedruckt in: EVEN SHEMUEL (Hg.), n5l*U 70770 (Anm. 37),
S. 403-405.

44 Text in: JELLINEK (Hg.), t077O7 77} (Anm. 37), Bd. IV, S. 117-126; EISENSTEIN

(Hg.), 370770 7Y1N (Anm. 36), Bd. II, S. 551a-555a. Text in: EVEN SHEMUEL

(Hg.), n5l*Ü ^770 (Anm. 37), S. 253-286, ist ein vom Herausgeber rekonstruierter

Text. - Übersetzungen in: WÜNSCHE, Aus Israels Lehrhallen (Anm. 40),
Bd. III, S. 154-169; REEVES, Trajectories in Near Eastern Apocalyptic (Anm. 37),
S. 105-110 (https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-
in-near-eastern-apocalyptic/tefillat-prayer-of-r-shimon-b-yohai/); BERNARD

LEWIS, An Apocalyptic Vision of Islamic History, in: Bulletin of the School of
Oriental and African Studies 13 (1950), S. 308-338, hier S. 311-320; NABIL
Fayyäd, jLj (Jjt aCo diLta l)_^ Beirut
1998 (https://www.alawan.org/article4935.html); NABIL FAYYÄD,

CjIjIuj Beirut 1998, S. 10-19.

45 Anknüpfungspunkt dafür bildet Vergils Vierte Lkloge, in der er die Geburt
eines göttlichen Knaben angekündigt hatte, die man aufgrund der Ähnlichkeit
zu Ankündigung und Geburt Jesu als Hinweis auf dessen Kommen verstanden

hat. Als solcher „Enthüller der Geheimnisse" begleitet Vergil auch Dante
auf dessen in der Divina Comedia geschilderten Reise durch das Inferno (auf der
Reise durch das Paradiso liess sich Dante allerdings von Beatrice begleiten).

46 Aus eben diesem Grund ist wohl auch der Sefer ha-Zohar, das Hauptwerk der

227



ist hier nicht der Ort, auf weitere Einzelheiten der mit diesen Texten
verbundenen sog. Einleitungsfragen einzugehen.47 Ausdrücklich hinzugefügt
sei aber, dass es im Folgenden auch nicht darum geht, die in den Texten
reflektierten oder auf sie angespielten historischen Ereignisse aufzuschlüsseln

und ihre möglichen Abläufe zu rekonstruieren. Das haben andere

längst in aller Ausführlichkeit getan.48 Hier geht es allein um die in ihnen
enthaltenen Aussagen über den zweiten Kalifen und die Deutung der mit
ihm verbundenen Ereignisse.

frühen Qabbala, Shim'on b. Yohai zugeschrieben worden. Handelt es sich
doch um eine Auslegung der Tora für die messianische Zeit. - Siehe dazu auch

Yehuda Liebes, in 'i rrrrwan mm1? nmm rrran, in:
Shim'on Reem (Hg.), nun*1? crnaw v .^xiuin mwm yryin
n,,l?CT ibom n"n-7"n ,dV?w, Jerusalem 1992, S. 87-236; Yehuda Liebes, trrsna
•'"nun ^ mim :pxn, in: Efraim Me'ir (Hg.), ,dud ,u^p ,nrao - mirr
V't ponn npm ido ;minT, Beer Sheva 2007, S. 337-257; Yehuda Liebes,
jvimrn minon rrwan dxd rrnxian mi :nrnwn nnVi*a yoa - "vm^ia ^m", in:

Da'at(Ml) 72 (2012), S. 99-141.

47 Verwiesen sei dazu auf die entsprechenden Einleitungen in den Textausgaben
und/oder Ubersetzungen.

48 So u. a. HERIBERT BUSSE, 'Omar ibn al-Hattäb in Jerusalem, in: Jerusalem Stud¬

ies in Arabic and Islam 5 (1984), S. 73-119; ANDREAS KAPLONY, The Haram in
Jerusalem 324—1099. Temple, Friday Mosque, Area of Spiritual Power (Freiburger
Islamstudien, Bd. 22), Stuttgart 2002; ELISABETH CAMPAGNER, Eine jüdische
Apokalypse des 7. Jahrhunderts? Kaiser Heraklius als Antichrist? in: Trans —

Internet-Zeitschrift für Kulturwissenschaften (https://www.inst.at/trans/) Nr. 5

(September 2002), S. 1-43, und LUTZ GREISIGER, Die Geburt des Armilos
und die Geburt des „Sohnes des Verderbens". Zeugnisse jüdisch-christlicher
Auseinandersetzung um die Identifikation des Antichristen im 7. Jahrhundert,
in: Wolfram Brandes und Felicitas Schmieder (Hg.), Antichrist.
Konstruktionen von Feindbildern, Berlin 2010, S. 15-37; FRED ASTREN, Re-reading
the Arabic Sources: Jewish History and the Muslim Conquests, in: Jerusalem
Studies in Arabic and Islam 36 (2009), S. 83-130; MICHAEL LECKER, The Jewish
Reaction to the Islamic Conquests, in: VOLKHARD KRECH / MARION STEIN-
ICKE (Hg.), Dynamics in the History ofReligions between Asia and Europe. Encounters;

Notions, and Comparative Perspectives, Leiden / Boston 2012, S. 177-190; LEWIS,

Apocalyptic Vision of Islamic History (Anm. 44), S. 308-338; BERNARD

LEWIS, "On that Day": A Jewish Apocalyptic Poem on the Arab Conquests,
in: PIERRE Salmon (Hg.), Mélanges d'islamologie: Volume dédié à la mémoire de

Armand Abel, 3 Bde. Leiden 1974, Bd. I, S. 197-200; FRED M. DONNER, La

question du messianisme dans l'islam primitif, in: Revue des mondes musulmans

et de la Méditerranée 91-94 (juillet 2000), S. 17-28; HlMMELFARB, Jewish Messiahs

(Anm. 35), und die am jeweiligen Ort genannte Literatur.

-228 -



Die aller Wahrscheinlichkeit nach an der Wende vom 7. zum 8.

Jahrhundert entstandenen, in mehreren voneinander abweichenden Versionen
überlieferten „Geheimnisse R. Shim'on bar Yohais" beinhalten in Gestalt
einer „visionären Vorschau" (]VTn) gleichsam eine literarische Rückschau
auf das erste Jahrhundert des Islams und die Ausbreitung des Herrschaftsbereiches

der Muslime, der eine theologisch bemerkenswerte Deutung
beigegeben ist.

Uber den zweiten Kalifen 'Umar b. al-Hattäb heisst es darin:

"in nnm Jmnn rmiDi arrrmio irai bmur nmx mm bxsnurn iww iiyn -fran

.-pp y*?on mtyi mnw px ^y minnwn nw ^ nwa imx ntcnyi nman
Vra 713331 mai nna n^ra maw mwi vnt^n mm ityy in ny ntmyi

Der zweite König, der aus Ismael hervorgehen wird, wird ein Freund Israels
(*7X1121 nmx) sein. Er wird ihre Wunden und die Wunden des Tempels heilen,
den Berg Morija49 reinigen und zur Gänze eben machen und ihm50 dort einen

Betplatz (minnwn)51 über dem Grundstein der Welt aufbauen,52 wie es heisst:

Gesetzt aufden Felsen ist dein Nest (Num 24,21). Er wird Krieg führen gegen die
Söhne Esaus53 und ihre Krieger töten und viele von ihnen in die Gefangenschaft

führen. Er aber wird in Frieden und grossen Ehren sterben.54

49 Die Gleichsetzung von Tempelberg und Berg Morija geht zurück auf 2. Chr
3,1 vgl. dazu 2. Sam 6,17. Nachjosephus wanderte Abraham mit seinem Sohn

„zu dem Berg, auf dem später König David den Tempel erbaute" (Antiquitates
1,13,2); ebenso PRE XXXI, ed. Eshkol, S. 104, 109, und die Targumim TJ I
und II z. St.

50 Oder sollte dies reflexiv verstanden werden?
51 mnntyn, der „Ort, an dem man sich im Gebet verneigt", ist wörtliche Ent¬

sprechung zu ^ masgid („Moschee").
52 Im Lichte der annähernd zweitgleichen Pirqe de-R Elïe^er kommt der Ver¬

wendung des Verbs nil (> H3D) an dieser Stelle insofern Bedeutung zu, als

danach das Verb rtn als Wiederaufbau von etwas Vorhandengewesenem
verstanden wird, während die Verben Dpi und nwy auf einen Neubau verweisen
(PRE XXXI / ed. Eshkol, S. 105; TJ I und II z. St.).

53 Esau {Söhne Esaus) und Edom {Söhne Edoms) / Edomiter sind übliche Chiffre für
die Christen, hier die Byzantiner. Siehe dazu SOLOMON ZEITLIN, The Origin
of the Term Edom for Rome and the Roman Church, in: Jewish Quarterly Review

60 (1969-70), S. 262-263; GERSON D. COHEN, Esau as Symbol in Early
Medieval Thought, in: ALEXANDER ALTMANN (Hg.), Jewish Medieval and Renaissance

Studies (Studies and Texts, Bd. 4), Cambridge, Mass. 1967, S. 19-48.
54 JELLINEK (Hg.), WHttn mi (Anm. 37), Bd. III, S. 79. — Gleichsam in Kurz¬

fassung ist dieser Abschnitt auch im „Gebet" R. Shim'on bar Yohais enthalten:

boTin mnd nx im xim *7Xitn nx imx xin *7xyaw na Tiaytr? iwn i5an
mnPm nx mrn ira 11 ny narrt» nt£1yi - „Der zweite König, der erstehen

-229 -



Ergänzend ist dazu in den Atidot de-IL Shim'on bar Yohai zu lesen:

mnrri ^cuzr uv y"i rwv1? wp:p xxr xmuo ima^a ribnra "pyau; P 'ttix rrn pi [...]
ma^an u;inn *?xny> pn1? im nftw rrm ana nwx i5 um ^xnya "'Vm d^wx iay
nnxi npmn naf?an 7d"7i luaa irnm zranxn ay narîro ntzwn au; mnnun abuHT5 xm

.nw id
So spricht R. Shim'on: Am Beginn seiner Herrschaft, wenn er auszieht, trachtet
er danach, Israel Böses anzutun; doch die Grossen Israels werden sich mit ihm
verbünden und ihm eine Frau von den Ihren geben,55 und es wird Frieden sein

zwischen ihm und Israel. Er wird das ganze Reich erobern, nach Jerusalem
kommen und sich dort [im Gebet] verneigen. Er wird Krieg führen gegen die

Edomiter; sie aber werden fliehen. Er aber wird die Herrschaft mit starker

[Hand] ergreifen und danach sterben.56

Folgt man dem Duktus der Erzählung der „Geheimnisse R. Shim'ons",
dann ist cUmar nicht nur der „Freund Israels", sondern als solcher zugleich
auch der „Spross Davids" (717 p n&2£). Denn mit dem, was er getan hat, hat

er den Weg zur messianischen Verwirklichung, die mit dem Auftreten des

arabischen Propheten Muhammad und der Ausbreitung des Islams begonnen

hat, gleichsam fortgesetzt. So jedenfalls ist es dem von „messianischem"
Vokabular geprägten Beginn der Nistarot zu entnehmen:

Dies sind die Geheimnisse, die dem R. Shimcon b. Yohai offenbart wurden, als

er versteckt war in einer Höhle vor dem Kaiser, dem König von Edom. Er
stand im Gebet 40 Tage und 40 Nächte und begann so: Ewiger; Gott, wie lange

noch filmst Du beim Gebet Deines Knechtes (Ps 80,5). Sofort wurden ihm die
Geheimnisse des Endes und die verborgenen Dinge offenbart. Er hob an sich zu
setzen und vorzutragen: Und er sah den Qeniter [Bil'am] (Num 24,21). Als er
Ismaels Reich kommen sah, fing er an zu sprechen: „Ist es nicht genug, was

uns das ruchlose Reich Edom angetan hat, nun auch noch das Reich Ismael!"
Sofort antwortete ihm Metatron, der Fürst des Angesichts, und sprach zu
ihm: „Fürchte dich nicht, Menschensohn, denn der Heilige, gepriesen sei Er,
führt das Reich Ismael nur herbei, um euch zu erlösen (DDy^inb) von diesem

wird von den Söhnen Ismaels, liebt Israel; er heilt die Wunden des Tempels
und führt Krieg gegen die Söhne Esaus und tötet ihre Krieger" (JELLINEK
[Hg.], iman mn [Anm. 37], Bd. IV, S. 120).

55 Siehe dazu unten S. 234 mit Anm. 73.

56 Hurwitz (Hg.), nnaxn 7py rrn (Anm. 36), S. 52. - Zur Sache siehe Lewis,
Apocalyptic Vision of Islamic History (Anm. 44), S. 324-.325; HAVA LAZA-
RUS-YAFEH, The Sanctity ofJerusalem in Islam, in: HAVA LazaruS-Yafeh,
Some Religious Aspects of Islam. A Collection ofArticles (Studies in the History of
Religions, Bd. 42), Leiden 1981, S. 58-71, hier S. 60 f; MOSHE Gil, M History
of Palestine, 634-1099, Cambridge 1992, S. 61-64 und 91.

-230-



ruchlosen. Er stellt über sie einen Propheten seines Wohlgefallens (UimD frTlü);57

der wird für sie das Land (flNn) erobern; sie aber kommen und werden es

wiedergewinnen zur Gänze, und grosser Schrecken (n£PN)58 wird zwischen
ihnen und den Söhnen Esaus sein.

Da antwortete ihm R. Shim'on und sprach: „Woher [entnehme ich)] dass

sie uns Erlösung (pvw) sind?" Er antwortete ihm: „Hat nicht der Prophet Je-
saja so gesagt: Und sehen wird er Reiter, Gespanne, Pferde[wagen], Eselreiter, Kamelreiter

(Jes 21,7). Warum stellt er Eselreiter (man 331) den Kamelreitern DDI) voran?
Er hätte so nicht sagen müssen, sondern [sagen können]: Kamelreiter, Eselreiter.

Vielmehr: Wenn er auszieht, reitet er auf einem Kamel 3311 Kin NX"p Ninttf ]TO

*737). Sprosst die Herrschaft in seiner Hand, reitet er auf einem Esel nrm
nan 3311 rra 113*73). Eine andere Auslegung (Nn7) zu Eselreiter (man 331):

Wenn er auf einem Esel reitet, ergibt sich daraus, dass sie Erlösung für Israel
sind wie die Erlösung dessen, der auf einem Esel reitet nan *717 3311 Ninttf pO
nan *71? 3311 rwiwro *7Kiw*7 nsnwn dtw p^a).59 Ferner sagte R. Shim'on, dass er

von R. Yishma'el gehört habe: „Wenn man hört, dass das Reich Ismael kommt,
wird man das Land (flNl) mit Seilen messen, wie es heisst: Und das Eand wird

fur einen Preis vetieilt (Dan 11,39). Und man macht die Friedhöfe zur Weide für
das Kleinvieh, und wenn jemand von ihnen stirbt, begräbt man ihn an jedwedem

Ort, den man gerade findet, und pflügt das Grab wiederum um und sät

darauf, wie es heisst: So werden die Kinder Israel ihr Brot essen, das unrein ist (Ez 4,13).
Warum? Weil der Begräbnisplatz (0131 rP3) nicht gedroschen wird.60 [.. .].61

Ohne auf Einzelheiten dieses Textes näher einzugehen: Angespielt wird
offensichtlich auf das wechselvolle Schicksal Jerusalems und seiner jüdischen
Bewohner zwischen Byzantinern, Sassaniden und Arabern / Muslimen in
den Jahren ihrer wechselnden Oberherrschaft über die Stadt am Beginn des

7. Jahrhunderts: Hier nur so viel dazu:

57 oder: seines Willens. - Im „Kapitel R. Shim'on b. Yohais" steht an dieser Stelle
der polemische Ausdruck min WKl HOTZ/ (WERTHEIMER [Hg.], ma
mttn-Tö [Anm. 4], S. 25 Wertheimer [Hg.], nrmn ^ma - mtzma td [Anm.
42], S. 506); und im „Gebet R. Shim'on b. Yohais" heisst es: *7*731 nuvx? tZTN 7aii?l

min (JELLINEK [Hg.], tzrran m3 [Anm. 37], Bd. IV, S. 120). - Siehe dazu
REUVEN FIRESTONE, The Prophet Muhammad in Pre-Modern Jewish
Literatures, in: Christiane Gruber / Avinoam Shalem (Hg.), The Image of the

Prophet between Ideal and Ideology: A Scholarly Investigation, Berlin / Boston 2014,
S. 27-44.

58 Das „Gebet" und das „Kapitel" R. Shim'ons haben an dieser Stelle nTN,
„Feindschaft".

59 Deutlicher als durch diese Anspielung auf Sach 9,9 kann der messiani-
sche Unterton der Erzählung kaum zu Gehör gebracht werden.

60 D. h. nicht mit dem Fuss betreten werden darf (mOhal 17,1; 2,3; bKet 28b).
61 JELLINEK (Hg.), tz/17an JV3 (Anm. 37), Bd. III, S. 78-79.

-231 -



Während der sogenannten Perserkriege des Kaisers Herakleios (um
575/ 610—641),62 deren Schauplatz zu einem nicht unerheblichen Teil das

syro-palästinische Gebiet war, hatten die Perser (Sassaniden) im Jahre 614

Jerusalem erobert. Zu ihren gleichsam ersten Amtshandlungen gehörte es,
dass sie — wie einst der persische Grosskönig Kyros II. (um 590 oder
580/559—530 v.), der deswegen von Deutero-Jesaja „Messias" genannt
worden war (Jes 45,1; vgl. 41,1-8; 451-7; 48,12-15)63 - den Juden die Rückkehr

in die Stadt erlaubt (614 bis 617) und ihnen auch ihren Kultus auf dem

Tempelplat2 wieder auf2unehmen gestattet haben. Das war ihnen in den

Jahren 2uvor, unter by2antinischer Herrschaft über Jerusalem nicht (mehr)
erlaubt. Nicht 2ulet2t in Erinnerung an das, was Kyros 2u ihren Gunsten
einst getan hatte, haben sich Juden daher über die Jahrhunderte immer wieder

an die Seite der Perser gestellt,64 so auch diesmal wieder, und nach
verschiedenen Chroniken sollen sie den Sieg der Perser über die By2antiner

genut2t haben, an den By2antiner Rache 2u nehmen.65 Allerdings sollte sich

wenige Jahre nach dem eben erwähnten Sieg der Perser das Blatt noch einmal

wenden; denn im Jahre 628 oder 630 gelang es den By2antinern unter
Kaiser Herakleios erneut, Jerusalem ein- und den Persern ab2unehmen. Die
Folge war, dass den Juden der Aufenthalt in der Stadt wiederum verwehrt
und das Gebet auf dem Tempelplat2 ihnen verboten wurde — bis im Jahre
637 TJmar b. al-Hattäb den By2antinern Jerusalem endgültig entriss und als

Sieger in die Stadt ein2og, wie at-Tabarï in seiner Chronik geschildert hatte.

Dass R. Shim'on bar Yohais „Geheimnisse" mit ihrer Darstellung und

(theologischen) Deutung der Geschichte in der jüdischen Geschichtsschreibung

nicht isoliert dastehen, sondern deren Sicht der Dinge und Deutung
über Jahrhunderte hindurch durchgehalten worden ist, belegen deren
Parallelen in den anderen oben erwähnten, R. Shim'on b. Yohai zugeschriebe-

nen Texten. Zu erinnern ist da 2uerst an die Tefilla, R. Shim'on bar Yohais

62 Siehe dazu Anm. 48.

63 Parspro toto steht dafür das sogenannte „Kyros-Edikt" in Esra 6,3-5 (aramäi¬
sche Version) sowie in Esra 1,1-4 und 2. Chr 36,23 (hebräische Versionen);
siehe dazu ELIAS J. BlCKERMAN, The Edict of Cyrus in Ezra 1, in: Journal of
Biblical Literature 65 (1946), 249-275.

64 Franz Altheim sprach in diesem Zusammenhang von „Entwicklungshilfe im
Altertum"; siehe FRANZ ALTHEIM, Entwicklungshilfe im Altertum. Diegrossen Reiche

und ihre Nachbarn (rowohlts deutsche enzyklopädie, Bd. 162), Reinbek bei

Hamburg 1962, S. 56 ff, 67 ff, 106 ff.
65 Siehe dazu u. a. ELLIOTT HOROWITZ, Reckless Rites} Purim and the Legacy ofJew¬

ish Violence, Princeton / Oxford 2006, S. 242-246.

- 232-



„Gebet",66 das - wie vor Jahrzehnten bereits Itzhak (Fritz) Baer67 und nach

ihm Bernard Lewis68 nachgewiesen haben — aus der Zeit der Kreuzzüge,
wohl des zweiten oder dritten Kreuzzugs stammt, aber im Hinblick auf den

Anfang der islamischen Geschichte die gleiche messianische Deutung vertritt

wie R. Shim'on bar Yohais „Geheimnisse" und sich dabei weithin
derselben Schriftverse bedient. Allein die (zeitgeschichtlichen) Anspielungen
des „Gebets" gehen über die „Geheimnisse" hinaus. So heisst es hier im
Gespräch R. Shim'ons und mit dem Engel Metatron, um nur diesen Passus

zu zitieren:

[...] Und die Herrschaft der Qeniter wird sich zu jener Zeit bis nach Jerusalem
erstrecken; sie erobern es und töten darin mehr als dreissigtausend.

Und wegen der Unterdrückung, mit der sie Israel unterdrücken, sendet der

Heilige, gepriesen sei Er, gegen sie die Ismaeliter. Sie führen gegen sie Krieg,
um Israel aus ihrer Hand zu erlösen (DT^ *7XW nx 1'ra). Ein verrückter
und vom Geist besessener Mann erhebt sich und redet Lügen gegen den
Heiligen, gepriesen sei Er. Er erobert das Land, und Feindschaft wird zwischen
ihnen und den Söhnen Esaus sein. Ich wandte mich an Metatron und sprach
zu ihm: Mein Herr, warum sind die Söhne Ismaels eine Erlösung für Israel?

Sprach er zu mir: Hat nicht der Prophet Jesaja so gesagt: Und er sieht Reiter;

Gespanne, Pferde\ivagen], Eselreiter, Kamelreiter (Jes 21,7). Reiter — das ist die
Herrschaft der Meder und Perser, Gespanne - das ist die Herrschaft der Griechen,
Pferde[iragen] - das ist die Herrschaft Edoms, Eselreiter— das ist der Messias, wie
es heisst: Demütig und auf einem Esel reitend (Sach 9,9), Kamelreiter — das ist die
Herrschaft Ismaels, denn in ihren Tagen wird die Herrschaft des Messias sprossen;

deswegen geht Eselreiter dem Kamelreiter voraus. Und freuen werden sich
die Kamelreiter auf das Kommen des Messias [.. .].69

Eingang gefunden hat diese Sicht der Dinge aber auch in die im 12.

Jahrhundert neu einsetzende jüdische Historiographie. Wie sehr sie die ge-
schichtstheologische Auffassung der Nistarot teilt und über die folgenden
Jahrhunderte bis in die Neuzeit hinein beibehalten hat, belegen - pars pro
toto - die Werke von Abraham ibn Da'üd (Toledo um 1110-um 1180) über

Josef b. Yehoshua b. Me'ir ha-Kohen (Avignon 1496-nach 1577 Genua)

66 Siehe oben Anm. 44.

67 ITZHAK (FRITZ) BAER, Eine jüdische Messiasprophetie auf das Jahr 1186 und
der dritte Kreuzzug, in: Monatsschriftfür Geschichte und Wissenschaft desJudentums
70 (1926), S. 113-122, 155-165.

68 LEWIS, Apocalyptic Vision of Islamic History (Anm. 44), S. 308-338.
69 JELLINEK (Hg.), Ernan rrn (Anm. 37), Bd. IV, S. 119.

-233 -



bis zu David b. Shelomo Gans' (Lippstadt 1541—1613 Prag). So schreibt
Abraham ibn Da'üd in seinem n5lpn "00 („Buch der Tradition"):70

Die vierte Generation (der Savoraim) ist die von Rav Yishaq. In seinen Tagen

gewann das Reich Ismaels die Oberhand über das Reich der Perser, und das

Reich der Perser wurde entwurzelt (nipin) aus der Welt.71 Nach Babylon kam
'All ibn abl Tälib, der König Ismaels, nachdem Ismael die Oberhand über es

gewonnen hatte vor einigen Jahren; denn in den Tagen des TJmar ibn al-Hattäb,
des Königs Ismaels, war das Reich der Perser entwurzelt worden (mpitt), und
Yazdegerds Frauen und Töchter gerieten in Gefangenschaft. [Zudem] hatte

'Umar, der König Ismaels, Yazdegerds Tochter R. Bustanai, dem Oberhaupt der

Diaspora (m1?} ttfNl) gegeben. Der hatte sie zum Judentum bekehrt (lim), und
sie war seine Frau geworden.72 Zuvor, im Jahr 4374 [613/4] hatte Muhammad,
der König Ismaels, seine Verkündigungen zu verkünden (113570 *[15705) begonnen.

Als 'All ibn abï Tälib nach Babylon kam, ging ihm Rav Yishaq, das Oberhaupt

der Jeschiwa, entgegen,73 und der König 'AU erwies ihm seine Reverenz
und erhob ihn, [das geschah] im Jahr 4420 [659/60].

70 ABRAHAM IBN Da'ud, The Book ofTradition (Sefer ha-qabbala).A CriticalEdition
with a Translation and Notes, by Gerson D. Cohen, London 1967 [21969], S. 34-

35, Z. 22-29 (hebr.), S. 44-45 (engl.).
71 Im Januar 638 hatten die arabischen Muslime in der Schlacht von al-Qädislya

im Iraq den entscheidenden Sieg über die Perser errungen. Siehe dazu u. a.

ABD AL-HUSAIN ZARRINKUB, The Arab Conquest of Iran and Its Aftermath, in:
ARTHUR J. ARBERRY (Hg.), The Cambridge History of Iran, 1 Bde (in 16),
Cambridge u. a. 1968-2010, Bd. 4: RICHARD N. Frye (Hg.), The Period from the

Arab Invasion to the Saljuqs (1975), S. 1-56; GlL, History ofPalestine (Anm. 56),
S. 49-58.

72 Dasselbe in: Gedalja ibn Yahyä (1515-1587), nimn mo) n^npn i5tt75tt7 iso
(TlTl in 5o llllpl [neu gedruckt nach der editioprinceps 5306 (1556)], Jerusalem
5722 [1962], S. 81, und JOSEF B.JlSHAQ SAMBARÏ (um 1630-nach 1700), 100

n^oni 5x3 mirr rnVin nmw hnoi - qor nm, hrsg. und kommentiert von
Shim'on Shtober, Jerusalem 5754 [1994], S. 104-105. - R. Bustanai ben Hani-
nai (um 618—670), war der erste babylonische Exilarch nach der
arabischislamischen Eroberung. - Zur Sache siehe Avraham GROSSMAN, 11U7N1

ernten IDipm 5333 n5nn, Jerusalem 5744 [= 1984/5], S. 22-44; ISAIAH M.
GAFNI, Art. Exilarch, in: EHSAN YARSHATER (ed.): Encyclopedia Iranica, Bde.
I-XVI (London / New York, 1985-2013; online New York, 1996 ff), ab Bd.
XVII nur noch online unter (https://www.iranicaonline.org), Bd. IX (1999),
S. 126-127; GlL, History ofPalestine (Anm. 56), S. 58-88; HABIB LEW, Comprehensive

History of the Jews of Iran — the Outset of the Diaspora, edited by Hooshang
Ebrami, translated by George W. Maschke, Costa Mesa, CA 1999, S. 165-169.

73 Wie einst der Damaszener Jude dem Kalifen 'Umar entgegenging und ihn als

Erlöser begrüsste (siehe oben im ersten Teil, in: Judaica 74 [2018], S. 73-74.

-234-



Ähnlicher Ansicht war auch Josef b. Jehoshua b. Me'ir ha-Kohen (Avignon
1496—nach 1577 Genua) in seinem 1XÖ1Ü1X mn ^öl TIDIX WWïï nm ISO

"flinn („Buch der Geschichte der Könige Frankreichs und der Könige aus

dem Hause der osmanischen Türken"). Über Muhammad heisst es dort:74

K*7 HPX *73 lax^i ^"»DDIPÖI nvin mnm 1:5*70*7 mtyn rutyn myn mmxn 757ainiï np^ 1

MWI a r*7K lyöwn TXEI w»xn *?7n x*»nj nvn*? ^n*7ty 'n "o nav innin*? yöw»

^n nm nso *?y n^inn nn x*7n nnnm nm rnnn tditk ii*?£pi tttdx ny naina
:*7xyöW px "o^a1?

Muhammad erhob sich in den Ländern Arabiens im zweiten Jahr seiner [des

Herakleios] Herrschaft, schrieb Gesetze und Satzungen und sprach: Jeder, der
nicht auf seine Weisung hört, wird sterben; denn der Ewige hat mich gesandt,
Prophet für die Völker [der Welt] (0753) zu sein. Er wurde sehr mächtig, und
Scharen ("TO) hörten auf ihn. Dann legte er sich zu seinen Vätern, und König
wurde Abü Bakr an seiner Statt. Und der Rest ihrer Geschichte, ist er nicht
aufgeschrieben im Buch der Chronik der Könige des Landes Ismael? (I,5)76

Sodann weiss Josef ha-Kohen vom Kalifen TJmar zu berichten:77

(1,10) Und es geschah im einundzwanzigstenJahr seiner Herrschaft: Herakleios
kannte sich gut aus in Sterndeuterei (m*7îan rittDnn) und sah bei seiner Deuterei
(inttDrn) das Reich Byzanz in seinen Tagen unter die Füsse der Beschnittenen
fallen. Da sagte Beli'al in seinem Herzen: Keinem \anderen\ hat Gott diese Ehre
erweisen wollen ausser den Juden (nach Est 6,6); denn beschnitten sind sie. Da
entbrannte sein Zorn gegen sie, und er gebot, in allen Städten seines Reiches alle

Juden zu töten, die sich weigerten, ihre Religion zu wechseln (DTDD nx TttH*?).78

74 Siehe dazu MARTIN JACOBS, Islamische Geschichte injüdischen Chroniken: hebräische

Historiographie des 16. und 17. Jahrhunderts (Text and Studies in Medieval and

Early Modern Judaism, Bd. 18), Tübingen 2004, S. 185-186.
75 Die Schreibung 7öinö Mahomed (> Mahomet anstelle von 7öniö) sowie die von

'Umars Patronymikon pp p bin Qatap (> filius Catap) ist den von Josef ha-

Kohen verwendeten lateinisch-sprachigem Quellen (und seinem
lateinischsprachigen Kontext) geschuldet, wie schon Martin Jacobs bemerkt hat (JACOBS,
Islamische Geschichte in jüdischen Chroniken [Anm. 74], S. 187-188).

76 Josef b. Jehoshua ha-Kohen, ixöiüix mn "^ai riDis 'tp nm idd
innn, Amsterdam 1733, B. la, 2a; neu hrsg. von Zalmen Bonhard, 2 Bde.

Lemberg 1859, Bd. I, S. la, erneut hrsg. von David A. Gross, 3 Bde. Jerusalem

1955. — Englische Übersetzung der Ausgabe Amsterdam 1733: The Chronicles

of Rabbi Joseph Ben Joshua Ben Meir; the Sphardi, translated by Christoph
Heinrich Friedrich Bialloblotzky, 2 Bde, London 1835-1836, Bd. I, S. 5-6.

77 Siehe dazu JACOBS, Islamische Geschichte injüdischen Chroniken (Anm. 74), S. 186-190.

78 Um keinen Anstoss zu erregen, benutzt Josef ha-Kohen hier eine Umschrei¬

bung, die wörtlich bedeutet: „die nicht ihre Ehre eintauschen gegen

- 235 -



Und Boten sandte er zu Dagoberto (lÜTOI^n),79 dem König von Frankreich,
ebenso furchtbar zu handeln. Und Dagoberto (lÜTZmi) hörte auf ihn. Viele
wechselten ihre Religion, und viele wurden in Frankreich in jenen Tagen mit
des Schwertes Schneide erschlagen. Aber der Ewige wird rächen das hint seiner

Diener [...], Amen (Dtn 32,43). Herakleios hatte Beli'al nicht verstanden; denn
auf die Hagarener80 bezieht sich sein Wort; sie sind ebenso beschnitten, wie
wir es sind.

(1,11) In jenen Tagen trat TJmar b. Qatap (rpp "pn "iftiy [sie!]) auf; er ist die

dritte Generation nach Muhammad ("Tftintt*? mn Nim), und mit ihm ein

grosses Heer, und sie eroberten das Land Aram und das Land Palästina, und
die Kunde von ihnen [verbreitete sich] im ganzen Land (f1NI1 ^Dü). Sie belagerten

'Azza (Gaza) und nahmen es ein — es gab keine Stadt, [deren Mauern] für ihn

%ti hoch waren (Dtn 2,36) - auch Damaskus nahmen ein sie mit starker Hand in
jener Zeit. [Davon] hörte Herakleios, und es kränkte ihn sehr in seinem Herzen,
dass er sie nicht bezwingen konnte (vgl. Gen 32,26). Da kehrte er in sein Land
zurück. Dann nahmen die Araber ("DIi?n) das ganze Land Israel ein und das

Land Ägypten [...]; auch das brachliegende Jerusalem nahmen sie ein zweites

Mal ein und schlössen einen Bund mit den Unbeschnittenen,81 die in der Stadt

waren, ebenso wie das Grab ihres Messias. Sie aber zahlten ihnen eine Steuer,
die sie ihnen per Gesetz auferlegt hatten.82

79 Gemeint ist Dagobert I. (um 608/10—639), der seit 629 König der Franken
war. Im selben Jahr 629 (oder 633) soll er die Ausweisung aller Juden
angeordnet haben, die sich nicht zum Christentum bekehren. Siehe dazu, sowie

zu seiner Beziehung zu Kaiser Herakleios: SALO W. BARON, A Social and

Religions History of the Jews, 18 Bde. New York / London / Philadelphia 1957—

1983, Bd. III (31964), S. 47-54, 250-254.
80 Zu dieser Bezeichnung siehe SAMUEL KRAUSS, Die hebräischen Benennungen

der modernen Völker, in: SALO W. BARON / ALEXANDER MARX (Hg.),
Jewish Studies in Memory of George A. Kohut (1874—1933/, New York 1935,
S. 379-412, dortS. 392-393.

81 Eine Anspielung auf den Kapitulationsvertrag (sulh), den cUmar mit der

„Delegation aus Jerusalem" zwecks kampfloser Übergabe ihrer Stadt in al-

Gäbiya geschlossen hatte. Siehe dazu den ersten Teil oben in Judaica 74

(2018), S. 73-74.
82 Gemeint ist die gigya, die nach Sure 9,29 „geduldete Nichtmuslime" (ahl al-

kitäb) zu zahlen hatten. — Zur Geschichte siehe auch die Chroniken von
JOSEF HA-Kohen, mmn nm ISO (Anm. 76), 1733, Bl. la; 1859, Bd. I, Bl. la;
The Chronicles, Bd. I, S. 5-6, und JOSEF SAMBARÎ, *\0V nm 1DD (Anm. 72),
S. 102-103, und SHIM'ON SHTOBER, Muhammad and the beginning of Islam
in the chronicle "Sefer Divrey Yoseph", in: M. SHARON (Hg.) Studies in Islamic

Histoiy and Civilisation, in Honour ofProfessor David Ayaion ^ Jerusalem / Leiden
1986, S. 319-352.

- 236 -



(1.12) Und 'Umar b. Qatap fragte: „Wo ist der Tempel, den Titus zerstört
hat, in dem der Name Gottes angerufen worden ist?" Da zeigte man ihm den
zerstörten Tempel des Ewigen. Dann liess er Silber und Gold holen in Menge
und gebot, den Tempel wiederaufzubauen, und zwar an seinem Platz, wie es

früher war (nntymriD *?y rrnn T)X rrüll1?). Er verneigte sich zur Erde und betete

zum Ewigen. Sie beeilten sich, den Tempel aufzubauen, wie 'Umar geboten
hatte, und er gab dem Heiligtum Einkünfte und Landbesitz, um daraus das Tag
für Tag zum Gottesdienst Notwendige zu erzielen.

(1.13) Jerusalem, das Land Israel und das ganze Land Aram blieben in der
Hand der Araber vierhundertneunzig Jahre, bis die Könige des Westens im
Jahre 4856 [= 1096]) kamen, als Gottfried83 und die Fürsten, die mit ihm waren,
dorthin kamen und sie [die Stadt Jerusalem] einnahmen und achtundachtzig
Jahre lang besetzt hielten, bis Gott Saladino (inx^xw), den König Ägyptens,
erstehen liess, der sie ihrer Hand wieder entriss, und sie in ein anderes Land
vertrieb, wie es bis heute ist.84

Unverkennbar sieht Josef ha-Kohen eine Parallele zwischen dem zweiten
Kalifen 'Umar und Saläh ad-Dïn Yüsuf b. Ayyüb (1137/8—1193),85 der mit
seinem Sieg über die Kreuzritter im Juli 1187 bei Hattin das Ende des

Königreichesjerusalem einläutete. Wie einst 'Umar die Byzantiner aus Jerusalem

vertrieb, so tat es nun Saläh ad-Dïn; und wie 'Umar den Tempelplatz
reinigte, dort betete und den Juden die Rückkehr in die Stadt erlaubte, so

nun auch Saläh ad-Dïn, der damit — gleichsam ein Umarredivivus — in
ebensolchem messianischen Licht erscheint.

Gleicher Meinung war einige Jahrhunderte zuvor bereits Jehuda b. She-

lomo (Abü Zakaryä Yahyä b. Sulaimän) al-Harïzï (Toledo 1160—1225/30

Aleppo), als er in der 28. Maqame seines "TODrin HDD Sefer Tahkemoni schrieb:

nmi nixa y^m n^x rwiix mra D^Nyöw rm rix wrf?x iyn
ïvn *7xn nrrn dAwit *?y nm nnsaa Vrn ^ xm bvi mirai rrcy nn v^y
Kirf? d^it 21? *?y mi im1? "pyxi m ^ bx -pyn Yip Tnyrf? in

rrcpn DTnjm nnsaai hwxö "w im nnsx yiTö nmn ta i'hx
um mta 2x2 taö isnpn^i

Und Gott erweckte den Geist des Königs der Ismaeliter im Jahr 4950 [= 1190]
nach der Schöpfung und gab den Geist des Kates und der Macht (Jes 11,1). Da kam

er mit seinem ganzen Heer herauf von Ägypten und belagerte Jerusalem. Und

83 Gottfried von Bouillon (um 1060-1100) war nach der Eroberung Jerusalems
im Juli 1099 erster Regent des neu gegründeten Königreichs Jerusalem.

84 JOSEF HA-Kohen, awn nri 1DD (Anm. 76), 1733, BL. 2a-b; 1859, Bd. I, S. la;
The Chronicles, Bd. I, S.5-6.

85 Siehe dazu JACOBS, Islamische Geschichte injüdischen Chroniken (Anm. 74), S. 190-193.

-237 -



Gott gab es in seine Hand und gebot, in der ganzen Stadt zu verkünden, allen,

gross und klein: Sprecht Jerusalem Herfen (Jes 40,2). Kommen soll zu ihm
jeder, der will, von der Nachkommenschaft Efraims, von denen, die übriggeblieben

sind von Assur undÄgypten (Jes 27,13), und denen, die versprengt sind in
alle vier Winde. Sie sollen zusammenkommen von allen Enden und in seinen
Mauern wohnen.86

Nicht anders urteilte David b. Shelomo Gans (Lippstadt 1541—1613 Prag)
in seinem 717 nBX 130 SeferSemah Dawid, um ein drittes Beispiel in aller Kürze
zu erwähnen. In Anlehnung an Abraham ibn Da'ud und Josef ha-Kohen,
die er zum Teil wörtlich zitiert, schreibt er im ersten Teil seines Werkes:

Jahr [4]374 — Rav Hinena, der Gaon von Neharfde'ä'], wurde Oberhaupt [der
Jeschiwa] in Neharde'ä' im Jahre 374 [= 614]. Muhammad, der König vom Volk
der Ismaeliter und ihr Prophet (n*ri31 UV1? "f7B 70no), begann zu jener
Zeit seine Verkündigungen zu verkünden (vrmvo pvu1?). So schrieb Rav Sherira

Gaon, ebenso RABa"D87 in seinem Buch der Tradition. Siehe dazu auch im zweiten

Teil [dieses Buches] unter dem Jahr [4]374. [...]
Jahr [4]397 - 'Umar b. Qatap (Hüp), der Enkel Muhammads,88 entriss

Jerusalem der Hand der Christen und gebot, den Tempel an seinem Platz
wiederaufzubauen (ftn rrnn rix ril]05). Das geschah im Jahr [4]397 [= 637]. Siehe

dazu im zweiten Teil unter demselben Jahr [.. .].89

und ergänzt dazu, wie er selber erwähnt hat, im zweiten Teil:

Jahr [4]374 - [...] Zu jener Zeit gab es einen Mann unter den Arabern, einen
reichen und sehr weisen (^17} Dim TOT) namens Muhammad. Als er von dieser
Sache [der im Abschnitt davor berichteten Rebellion der Hagarener gegen die

Byzantiner] gehört hatte, verbündete er sich mit ihnen, gab ihnen Geschenke
und wurde zum König von ihnen gemacht. Unverzüglich eroberte er aus der
Hand der Byzantiner (CPOll) das ganze Land Ägypten und Arabien. Das
geschah im Jahr [4]374, [d. i.] 614 nach den Christen.

86 Hier zitiert und übersetzt nach der kommentierten Ausgabe von A. Kaminka:

Jehuda b. Shelomo al-Harïzï, TOinn iöd, Warszawa 1899, S. 245. - Eine
die Reimprosa des Originals imitierende englische Übersetzung ist: JUDAH
AlHARÏZÏ, The Book of Tahkemoni. Jewish Tales from Medieval Spain, translated
and explicated by David Simha Segal, Oxford / Portland, Oregon 2001,
S. 241. Zur Sache siehe auch den Kommentar des Übersetzers, S. 555-556.

87 RABa"D ist das übliche Akronym für R. Abraham ibn Da'üd.
88 Gemeint ist hier wohl, wie bei Josef ha-Kohens (oben S. 236), dass er nach

Muhammad und Abü Bakr die „dritte Generation" in der Führung der Muslime

ist.
89 David Gans, 717 nm 1DD {editio princeps Prag 1592), hrsg. von Mordechai

Breuer, Jerusalem 5743 [1983], S. 107, 263-264.

-238 -



Einhundertfünfzigtausend (H^N ]Mp) Christen wurden getötet.90
Da erhob sich der Kaiser Herakleios mit seinem Sohn gegen die Ismaeliten

mit einem gewaltigen Heer, und es kam zwischen ihnen zu grossen und heftigen

Kriegen, bis die Hand der Ismaeliter die Oberhand gewann, die Christen

von den Ismaeliten vernichtend geschlagen und an einem Tag einhundertfünfzigtausend

Christen getötet wurden. Der Kaiser und sein Sohn flohen ans

Kaspische Meer und kehrten in Schande nach Konstantinopel zurück.
Muhammad nahm die grosse Stadt Antiochia ein — es gab keine Stadt, [deren

Mauern] fiir ihn hoch ivaren (Dtn 2,36) —, und das ganze Land Aram, Armenien,

das Heilige Land (nwnpn fix), und ebenso das Land Kleinasien. Und alle

Christen, die in allen diesen Reichen lebten, wenn sie ihre Religion nicht wechselten

(am rix ITET x5 "IWX), tötete er sie mit dem Schwert und liess nicht einen

einzigen von ihnen übrig. Nur Jerusalem blieb noch in ihrer Hand, bis TJmar
b. Qatap kam, wie unten unter dem Jahr [4] 397 erklärt wird. Das ist der Anfang
der Herrschaft Muhammads, ihres Propheten, ein Ärgernis, ein Hindernis und ein

Stein des Anstosses9^ für das Reich der Byzantiner bis auf diesen Tag.
Zu jener Zeit änderte der König Muhammad den Namen seines Volkes, das

[jetzt] Sara'iyyimgenannt wird, nach Sara, der Frau Abrahams, der Herrin, und
nicht mehr nennen sie sich Hagarener, nach Hagar, der Magd.92

In der Chronik R.Josef ha-Kohens steht geschrieben, dass der Kaiser
Herakleios durch Sterndeuterei (m5ran nEüm) herausgefunden hatte, dass das

Byzantinische Reich einem Volk von Beschnittenen zum Opfer fallen wird.
Deswegen hatte er Befehl gegeben, alle Juden zu töten, die sich weigern, [ihre
Religion] zu wechseln (Tftîf?). Dieselbe böse Tat beging auch der König von
Frankreich; der aber verstand nicht, dass diese bis auf die Hagarenern beziehen,
die ebenso beschnitten sind, wie wir es sind. Zitat Ende.93 [...]

Jahr [4]397 637) - 'Umar b. Qatap, der Enkel Muhammads,94 zog mit
einem grossen Heer gegen Jerusalem und entriss die Stadt den Christen. Dann
gebot er, den Tempel wiederaufzubauen an seinem Platz, wie es früher war
(nntPX-QD l^n bu mnn nx mm1?); und er gab dem Heiligtum Einkünfte und
Landbesitz. Das geschah im Jahr [4]397, 637 nach den Christen. Es gibt aber

solche, die eine andere Jahreszahl nennen. Jerusalem aber blieb in der Hand
der Araber mehr als 450 Jahre, bis Gottfried nach Jerusalem kam und es

eroberte, wie unten95 unter dem Jahr [4] 856 [= 1096] erklärt ist.96

90 sie! Gans, 717 nas (Anm. 89), S. 263.

91 Zitat aus 1. Sam 25,31 und Jes 8,14; vgl. Mt 16,23.
92 Das erinnert fast an die paulinische Typologie in Gal 4,21 -28.

93 Gans, 7i7 nax ido, ed. Breuer (Anm. 89), S. 263.

94 Siehe Anm. 88.

95 Gans, 717 nöx ido, ed. Breuer (Anm. 89), S. 318.

96 Gans, 717 nöx idd, ed. Breuer (Anm. 89), S. 264.

-239 -



Auch in seinem Urteil über Saladino, Saläh ad-Dïn, schliesst sich David Gans

seinen Vorgängern und Vorbildern Jehuda al-HarlzI und Josef ha-Kohen
nachgerade vorbehaltlos an, ohne dies hier im Detail zu wiederholen.97

Allen hier vorgestellten und zum Teil zumindest auch zitierten Texten —

und weitere, die die gleiche Botschaft verkünden, liessen sich anfügen —

gemeinsam ist, dass ihrer „messianischen Deutung" des zweiten Kalifen
(und damit der Geschichte der Anfänge des Islams) unverkennbar
antichristliche Züge trägt und ihr eine deuüich gegen die Christen gerichtete
Polemik zugrunde liegt: Stimmen sie doch alle darin überein, dass der vom
zweiten Kalifen geleistete messianische Akt, die messianische „Erlösung"
also, die mit den der traditionellen Messianologie entnommenen Begriffen

UVW und/oder ni71OT beschrieben ist, darin besteht, dass er die Juden
und Jerusalem aus der Hand der Christen befreit und den Tempelplatz
gereinigt hat.

Dabei fällt auf, dass die jüdischen Chronisten an keiner Stelle mit ihren
Berichten über 'Umars (und Saläh ad-Dlns) Befreiung Jerusalems und der

Juden aus der Hand der Byzantiner bzw. Kreuzritter Hoffnungen auf die

Errichtung des Dritten Tempels verbunden haben, wenn man von der
formelhaften Erwähnung des 'Umar in den Mund gelegten Gebots absieht,
„den Tempel an seinem Platz wiederaufzubauen" (f?n mnn nx rmn1?).

Auch die Auffindung des „Betplatzes Davids", die dazu geführt hat, dass

später ein islamisches Heiligtum über dem Grundstein der Welt errichtet
worden ist, gibt jüdischerseits keinen Anlass zur Klage. Im Gegenteil: TJm-

ars Auffindung des „Betplatzes Davids" und das von ihm an dieser Stelle

verrichtete muslimische Gebet werden vielmehr ebenso verstanden, wie
einst der legendäre Besuch Alexanders des Grossen in Jerusalem, nämlich
als Verneigung vor und Hinwendung zu dem in Jerusalem verehrten Gott,
dem Gott Israels.98

Zwar fehlt es in der jüdischen Überlieferung durchaus nicht an Texten,
denen unmis sverständlich zu entnehmen ist, dass Juden auch nach der

Zerstörung des Zweiten Tempels — und zwar zu allen Zeiten — den Ort über
dem Grundstein der Welt als besonderen Ort, als besonderes Heiligtum

97 Sie dazu unter: Jahr [4J946 1186/87), in: GANS, 717 um 1D0, ed. BREUER

(Anm. 89), S. 332.

98 Siehe dazu den noch immer lesenswerten Aufsatz von GERHARD DELLING,
Alexander der Grosse als Bekenner des jüdischen Gottesglaubens, in: Journal

for the Study ofJudaism 12 (1981), S. 1-51.

-240-



betrachtet und verehrt haben — Zeev Vilnay hat die diesbezüglichen Texte

vor Jahren schon gesammelt und zusammengestellt." Dennoch scheinen
zwischen dieser eher symbolischen Reverenz gegenüber dem Ort und der

Hoffnung auf den Wiederaufbau des Tempels an eben diesem Ort —

buchstäblich — Welten zu liegen. Oder anders gesagt: Für die zeitgenössischen
Juden war es schon messianischer Akt genug, dass Jerusalem und der
Grundstein der Welt sich nicht mehr in der Hand der Christen befinden
und ihnen der Zugang zu diesem Ort wieder ermöglicht wurde, wie es unter
den Sassaniden 614 der Fall war und unter TJmar ibn al-Hattäb 637 und
Saläh ad-Dln 1187 erneut geschehen ist.

Zu suchen und zu finden ist der Grund für das Fehlen einer Hoffnung
auf Wiederrichtung des Tempels hier und heute und das Ausbleiben der

Klage über die islamischen Bauten auf dem Tempelberg sicher im
Selbstverständnis des (zeitgenössischen) rabbinischen Judentums als dezidiert

tempelloses Judentum, das den Tempel nicht mehr brauchte.

Spätestens die Geschichte des gescheiterten Tempelbauversuchs, den
der römische Kaiser Julian Apostata (361—363) zwischen Juli 362 und Mai
363 unternommen hatte,100 bis ein Erdbeben am 19. Mai 363 den Bau

abrupt beendete,101 wie Tyrannius Rufinus von Aquileja (um 345—410) in
seiner Kirchengeschichte (Ecclesiasticae histtotriae X, 39-40)102 und Ammianus
Marcellinus (um 330—um 395) in seiner römischen Geschichte (Res gestae

XXIII, I, 1-3)103 berichtet haben, und vor allem das Ausbleiben jedweder

Unterstützung jüdischerseits für dieses Vorhaben belegen, dass für das rab-
binische Judentum der Tempel in Jerusalem längst obsolet geworden war.
Zwar haben christliche Autoren wie Gregor von Nazianz (um 330—um 390)

99 ZEEV Vilnay, Regends ofJerusalem (The Sacred Land, Bd. 1), Philadelphia,
PA 5733/1973.

100 Vgl. MICHAEL ADLER, Kaiser Julian und die Juden, in: The Jewish Quarterly
Review 5 (1893), S. 591-651 in: RICHARD KLEIN (Hg.), Julian Apostata
(Wege der Forschung, Bd. 509), Darmstadt 1978, S. 48-111, hier S. 63-88
mit 99-111; GÜNTER STEMBERGER, Juden und Christen im Heiligen Rand.

Palästina unter Konstantin und Theodosius, München 1987, S. 163-174.
101 KENNETH W. Russell, The Earthquake of May 19, A. D. 363, in: Bulletin of

the American Schools ofOriental Research 238 (1980), S. 47-64.
102 TYRANNIUS Rufinus von Aquileja, Eusebii Ecclesiasticae Historiae, hrsg. von

Eduard Schwartz & Theodor Mommsen, 3 Bde. (GCS, Bd. 9, 1-3), Leipzig
1903-1909, Bd. II, S. 998.

103 AMMIANUS MARCELLINUS, Römische Geschichte. Lateinisch und Deutsch
und mit einem Kommentar versehen von Wolfgang Seyfarth. 4 Bde (Schriften

und Quellen der alten Welt 21,1-4), Berlin 1968-1971, Bd. III, S. 66f.

-241 -



in seinen Schmähreden gegen Kaiser Julian (Oratio V, 3-4),104 Ephraem der

Syrer (um 306—373) in seinen Hymni contra Jttliamtm (I, 16.19 II, 2),105 oder
der schon zitierte Tyrannius Rufinus (Eccl. hist. X, 38)106 behauptet, die
Juden hätten mit Begeisterung dem Tempelbauvorhaben nicht nur zugestimmt,
sondern Kaiser Julian sogar erst dazu angestiftet107 und den Bau daher ideell
wie materiell nach Kräften unterstützt. Allein, in jüdischen (rabbinischen)
Quellen gibt es für all diese Behauptungen keinerlei Bestätigung.108

Man brauchte den J erusalemer Tempel nicht mehr; hatte man doch seit

langem schon mit dem Studium der Tora einerseits und dem synagogalen
Gebet andererseits einen adäquaten Ersatz für ihn geschaffen. Sein —

möglicher — Wiederaufbau konnte man daher getrost in die ferne Zukunft, in
die „Tage des Messias", die messianische Zeit verschieben und dem zukünftigen,

endzeitlichen Messias b. David überlassen.109

104 GREGOIRE DE NAZIANZE, Discours 4-5 {kata loulianou), griechisch u. franzö¬
sisch hrsg. von J. Bernardi (SC, Bd. 109), Paris 1983, S. 298-301.

105 Ephraem des Syrers Hymnen contraJulianum, syrisch u. deutsch hrsg. von E. Beck
(CSCO, Bd. 174,175, Scriptores Syri),Louvain 1957, Bd. 78, S. 71-90, (Text),
hier S. 74 f, 76; Bd. 79, S. 64-86 (Übers.), hier S. 68 f, 70.

106 TYRANNIUS Rufinus, Ecclesiasticae Historiae (Anm. 102), Bd. II, S. 997.
107 Vgl. dazu die Legende vom Besuch der vierhundert Tiberiensischen Rabbi¬

ner (sie!) bei Kaiser Julian, die Anastasios Sinai tes (um 630—nach 700) in
seinem Dialogusparvus adJudaeos (MPG LXXXIX, Sp. 1271-1274) überliefert hat.

108 So mit Recht schon BARON, Social and Religious History (Anm. 79), Bd. II,
S. 160 f, mit 392 Anm. 41. — Frühneuzeitliche jüdische Historiker wie Abraham

Zacuto (um 1450—1515), Gedalja ihn Yahyä (1515—1587) oder der oben
mehrfach zitierte David Gans (1541—1613), die man zum Beweis des Gegenteils

herangezogen hat, beziehen sich in ihren Geschichtswerken zum einen
auf den römischen Historiker Ammianus Marcellinus und zum anderen auf
christliche Autoren, wie M. ADLER, Kaiser Julian und die Juden (Anm. 100),
S. 81-84, 109-110 Anm. 175-185, nachgewiesen hat.

109 Siehe dazu STEFAN SCHREINER, Wo man Tora lernt, braucht man keinen
Tempel. Einige Anmerkungen zum Problem der Tempelsubstitution im
rabbinischen Judentum, in: Beate Ego / Armin Lange / Peter Pilhofer (Hg.),
Gemeinde ohne Tempel— Community without Temple, Tübingen 1999, S. 371-392.

-242-


	Wie der zweite Kalif zum Messias wurde ... : 'Umar b. al-Ḫaṭṭābs Reinigung des Tempelplatzes und ihre jüdische Deutung (II)

