
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

LEHNARDT, ANDREAS (Hrsg.): Judaistik im Wandel. Ein halbes Jahrhundert Forschung
und Eehre über das Judentum in Deutschland, Berlin / Boston: de Gruyter 2017,
239 S., ISBN 978-3-11 -052347-8.

Der vorliegende Sammelband enthält Beiträge zum Verstehen des Sachstands und
der Perspektiven einer der umstrittensten Disziplinen „hinsichtlich ihrer
universitätspolitischen Bedeutung und gesellschaftlichen Relevanz" (S. 1) - der Judaistik
oder der Jüdischen Studien, die der Erforschung des kulturell wie geistesgeschichtlich

gleicherweise bedeutsamen und vielschichtigen Phänomens Judentum gewidmet

sind. Judentum mit seiner (seinen) Geschichte(n), Topographien, Sprachen,
Kulturen, Gemeinden und Texten, die eine ständige und ständig neue Auslegung
fordern, ist eine lebendige Erscheinung, die sich im steten Wandel befindet. Und
so muss sich die wissenschaftliche Disziplin, die sich mit diesem Phänomen
beschäftigt, gleichfalls ständig dem Forschungsobjekt und generellen Forschungsrichtungen

der Geisteswissenschaften entsprechend wandeln und anpassen — an
Herausforderungen und mit ihnen auch an Möglichkeiten scheint es nicht zu mangeln,
seien es Entwicklungen in den Kultur- und Sozialwissenschaften (wie z. B der

sogenannte „cultural turn" oder kulturelle Wende) oder die sich verändernde

Zusammensetzung der Studierendenschaft (wie die Erfahrung des Instituts für Jüdische
Studien und Religionswissenschaft an der Universität Potsdam zeigt, gibt es immer
mehr ausländische Studenten und unter ihnen auch zunehmend jüdische/israelische

Studenten [S. 185]).
Die hier betrachtete Disziplin hat im Laufe ihrer knapp 200-Jähriger Existenz

ihren Namen (und damit auch ihr SelbstVerständnis) geändert - von der Wissenschaft

des Judentums über die Judaistik bis zu den Jüdischen Studien (JS), und sie wurde
von ihren Anfängen im Berlin des 19. Jh. bis zum 21. Jh. von unterschiedlichen
Interessen geleitet und geprägt und in verschiedensten Formen betrieben: von
Rabbinischen Seminaren und der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums (in
Berlin) und den Instituta Judaica an Theologischen Fakultäten bis zu Lehrstühlen
und Instituten für Judaistik an Philosophischen Fakultäten und Hochschulen für
Jüdische Studien. Historisch gesehen wurde sie Mal von Juden für Juden, mal von
Christen für Juden oder von Juden für Christen oder gar von Christen für Christen
betrieben. Heute gilt sie als geisteswissenschaftliche Disziplin, die weder von
jüdischen Interessen noch von christlichen Theologien bestimmt sein sollte (S. 2).
Während die Judaistik noch in den 1960er Jahren als Monodisziplin mit philologischem

Schwerpunkt und mit Universal-Judaisten zu betrachten war, stellen die
Jüdischen Studien in Deutschland (und vor allem in Potsdam) eine Multidisziplin mit
interdisziplinärer Arbeitsweise dar (siehe dazu S. 180-183) - es ist nicht derjudaist,
der alles zusammen hält, sondern die Vielzahl unterschiedlicher Disziplinen und
Methoden, die durch ihren Gegenstand - Judentum - zusammengehalten werden.
Ein halbes Jahrhundert hat einiges in sich.

178



Die zunehmende Pluralisierung, Spezialisierung und die Neuansätze in den

geisteswissenschaftlichen Disziplinen beeinflussen auch die akademische Beschäftigung

mit jüdischen Themen (S. 2). Und auf diesem Hintergrund stellen sich Fragen

nach der Bedeutung der Jüdischen Studien in Deutschland für die Gegenwart
— wie die Geschichte des Lebens und Wirkens der Juden unser heutiges Leben
anregt und bereichert? (Shmuel Feiner, S. 15-16).

Genau das sind die Fragen, auf die in dem vorliegenden Band eingegangen
und der Versuch unternommen wird, „das Verständnis der sich fortentwickelnden

Interessen und Perspektiven in den Jüdischen Studien zu fördern und neue
Ansichten und Entwicklungen in der Judaistik zu dokumentieren" (Hg., S. 2).
Während einige der neueren derartigen Sammelbände (z. B. Jewish Studies Between

the Disciplines: Judaistik %wischen den Dis-^iplinen. Papers in Honor ofPeter Schäfer on the

Occasion ofHis 60th Birthday, Leiden / Boston 2003 und Jewish studies at the Turn of
the Twentieth Century, Leiden / Boston / Köln 1999) eher nur die allgemeine (und
immer höchstinteressante) Sachlage der verschiedenen Teildisziplinen der Judaistik
schildern, liegt der Schwerpunkt der vorliegenden Ausgabe vor allem an Besonderheiten

derJüdischen Studien in deutschsprachigen Raum und der Perspekdven dieser

Disziplin.
Demnach sind die von 17 ausgezeichneten Autoren (aus Deutschland, Israel,

Italien und Schweiz) geschriebenen 16 Beiträge in dem Band inhaltlich (oder eher

„vertikal") in zwei Themenbereiche gegliedert: Im Ersten Teil findet man Perspektiven

und Plädoyers (insgesamt 6 Beiträge, S. 7-69) und im Zweiten, etwas
umfangreicheren Teil, die Impulse (10 Beiträge, S. 73-222). „Horizontal" umfassen sie

sowohl eine geografische als auch interdisziplinäre und spezifisch jüdischen Themen
gewidmete eigene Bandbreite: man findet hier eine Perspektive aus Israel (Shmuel
Feiner, S. 17-23) und aus der Schweiz (Alfred Bodenheimer, S. 25-30), eine Agenda
aus Deutschland (Christoph Schulte, S, 177-187), aber auch eine Betrachtung der

Jüdischen Theologie in diesem Kontext (Walter Homolka, S. 73-80); Beiträge mit
interdisziplinären Schwerpunkt sind: Jüdische Studien und Kulturwissenschaften
(Andreas Lehnardt, S. 57-69),Jüdische Studien und Materielle Kulturen (Nathanael
Riemer, S. 93-109), Jüdische Studien und Soziologie (Silvana Greco, S, 131-148),
Jüdische Studien und Geschichtswissenschaften (Andreas Brämer, S. 17-23), sowie

Beiträge zu Themenbereichen wie: Jiddisch (Marion Aptroot, S. 31-40), Sefardische

Sprache und Kultur (Rafael D. Arnold, S. 41-55), Jüdische Musik (Jascha Nemtsov,
S. 111-130), Bibeltext (Hanna Liss und Kay Joe Petzold, S. 189-210), Israel Studien

(Noam Zadoff, S. 81-92), Feministische Studien (Tal Ilan, S.149-159), Jüdische
Mystik (Elke Morlok, S. 161-176) und Jüdische Philosophie (Giuseppe Veltri,
S. 211-222).

Der Sammelband präsentiert den „Laien" oder Interessierten ein lebendiges
und ausgeglichenes Bild der Jüdischen Studien in ihrem Wandel und in ihrer
gegenwärtigen Verfassung und Lage und regt alle diejenigen an, die sich bereits mit
dieser Disziplin akademisch beschäftigen, sowohl über ihre Forschungsmethoden

als auch über ihre Forschungsziele und Motivation nachzudenken und sie

vielleicht auch umzudenken. Und dies deshalb, weil das Judentum, wie Christoph
Schulte bemerkt, kein Fall für Aussenseiter oder ein Tabuthema, ein Sonderfall

179



exkulpatorischer Vergangenheitsbewältigung, sondern vielmehr Teil deutscher,
europäischer und aussereuropäischer Kultur und Geschichte ist (s. 184). Und es sollte

im Jahr 2018 keine Zweifel an der Legitimation dieser Erscheinung und der
wissenschaftlichen Beschäftigung damit geben.

Tartu Ann Pöldsam

WEITZMAN, STEVEN: The Origin of the Jews — The Ouestfor Roots in a Rootless Age,
Princeton / Oxford: Princeton University Press, 2017, IX.394 S., ISBN 978- 0-691-
17460-0 E-book 978-1-400-88493-3.

Die Frage nach dem Ursprung der Juden und damit des Judentums ("Origin of the

Jews") wird in der Studie von Steven Weitzman zu einem dramatischen Leseerlebnis.

Wie der Untertitel des Buchs "The Quest for Roots in a Rootless Age" anzeigt,
ist das ein Thema, das viele Menschen angeht. Auf einer ersten Ebene stellt der
Autor verschiedene wissenschaftliche Zugänge vor, die seit dem 19. Jahrhundert
bis in die Gegenwart sich mit dem Ursprung der Juden und des Judentums beschäftigt

haben. Auf einer zweiten Ebene fragt er, welche Motive die einzelnen
Wissenschaftszweige (Genealogie, Linguistik, Archäologie, Psychologie, Soziologie, und
Genetik) zu diesen Forschungen bewegten? Auf einer dritten, philosophischen
Ebene fragt er, was das Wesen des Ursprungs ist und nach dem Sinn der Frage
nach dem Ursprung überhaupt. Seine Methode ist der kritische Dialog, der die
einzelnen Ansätze an Hand dieser drei Ebenen vorstellt, ihre Stärken und Schwachstellen

durchleuchtet und sie beurteilt. Die ihn dabei unterschwellig leitende Frage
lautet: "Is there a common root of the origin the Jews in general?" (S. 61). Dieses

Buch ist das erste seiner Art, das die Geschichte der verschiedenen wissenschaftlichen

Zugänge zu dieser Frage aufzeigt.
In den ersten beiden Kapiteln ("Genealogical Bewilderment. Lost Ancestors

and elusive Lineages"; "Roots and Rootlessness: Paleolinguistics and the Prehistory
of the Jews") werden zwei der wissenschaftlichen Methoden: die Genealogie und

Etymologie in den Blick genommen.
Welche Rolle hat die Genealogie, wenn selbst die Genealogien in der Bibel fliessend

sind, "probably adapted to reflect changing social conditions in ancient Israel"
und daher für das Judentum kein fester Ausgangspunkt für das Verstehen bieten?
(S. 29). In der Folge werden andere nicht auf natürlicher Aufeinanderfolge
beruhende genealogische Forschungsmodelle vorgestellt: "The Genealogical Imagination",

konstruierte Narrative, um jemanden zu seinem Vorfahren zu machen (S.

47). "Genealogy as Antigenealogy" nach Michel Foucault, dem es nicht um die

Ahnenforschung geht, sondern um die „Genealogie der Subjektivität", des Werdens

des „selbst" als ein denkendes und selbstbewusstes Wesen. Daniel Boyarin
sieht das Judentum als "a culture formed in diasporic condition" (S. 58). Weitzman
resümiert, dass alle diese Ansätze wohl für einzelne Juden auf der Suche nach ihrer
Identität einige Fortschritte gebracht haben, dass sie aber für die leitende Frage,
nach der gemeinsamen Herkunft der Juden wenig Hilfe bieten.

180



Linguistische Versuche, den Ursprung des Judentums zu eruieren (3. Kapitel),
sind von etymologischen Argumenten bestimmt. Die Gruppe, die dabei im Mittelpunkt

steht, sind die Hapiru (spätere Bronzezeit, 1200 v. Chr.). Das Wort Hapiru als

eine etymologische Brücke zum Wort Hebräer (Amarnatexte) ermöglichte eine
Prähistorie zu schreiben, die sich vom Genesistext unterscheidet (S. 82). Weitzman
entdeckt in diesen etymologischen Überlegungen (u. a. auch von Hugo Winckler:
Huru/Hari, dann Arier) bereits Ansätze eines später aufkommenden Antisemitismus:

"[...] for while the Arians embodied the qualities of an idealized European
(high minded nobility, a genius for order and stability, a penchant of creativity) the

opposite qualities were described to the Habiru (lowliness, unsettledness, unruli-
ness, an association with destruction)" (S. 88). Weitzman selbst ist skeptisch, dass

der linguistische Zugang etwas für den Ursprung des Judentums beitragen könnte,
da er keine synchronische Schau bietet (S. 100).

Das vierte Kapitel "Histories Natural and Unnatural - the Documentary
Hypothesis and other Developmental Theories" untersucht u. a. Wellhausens
Urkundenhypothese, die mit Darwins Versuch der Entstehung der Arten ("The Origins
of Species") verglichen wird. Ein Beispiel: Wellhausen geht, wie Darwin, nicht auf
einen absoluten Beginn zurück, sondern er verfolgt die Wechsel und die Veränderungen,

die nach dem Beginn einsetzten. So auch die Genesisgeschichte, die ein
Bericht über eine sich ständig vollziehende Veränderung ist. Sie zeigt die verschiedenen

Stufen der Entwicklung des Volkes Israel in der Zeit nach der Niederlassung
in Kanaan (S. 113). Ausserdem attestierte Wellenhausen dem Judentum eine
„evolutive Sperrigkeit"; denn das vorexilische Judentum war in seinem natürlichen
Habitat in Kanaan dem ständigen Veränderungsprozess gegenüber offen. Wohingegen

das nachexilische Judentum zu einem Fossil geworden ist (Hegel), das durch
die Antwort der Priesterschaft und des Rabbinismus sich jeglicher Weiterentwicklung

(Evolution) widersetzte (S. 120). Das Konzept einer evolutiven Entwicklungstheorie,

von einer Stufe zur andern, hat sich als Suche nach dem Ursprung des

Judentums nicht bewährt (S. 138).
Das 4. Kapitel ("A Thrice-Told Tel: The Archaeology of Ethnogenesis") widmet

sich den Ausgrabungen um Bet Shemesh, die bereits Anfang des 20. Jahrhundert

einsetzten (Duncan Mackenzie, später William Foxwell Albright u. a.), und
stellt die "Ethnogenesis" der beiden israelischen Postevolutionisten Zvi Leberman
und Shlomo Bunimowitz vor (S. 165ff). Dieser Ansatz basiert auf der Überlegung,
dass die soziale Identität nicht nur durch gemeinsame Wurzeln bestimmt wird,
sondern durch Absonderung einer Gruppe in derselben sozialen Gesellschaft (S. 166).
An Kochgeschirrfunden aus dem 12. Jahrhundert v. Chr. aus dieser Region lässt
sich zeigen, dass fast in jedem Haus Kochgeschirr kanaanäischer und philistäischer
Herkunft zu finden ist (Zeichen für kulturelle Durchmischung), nicht so in Bet
Shemesh. Ausserdem wurden in Bet Shemesh keine Knochen von Schweinen
gefunden, wohl aber in der Nachbarschaft (PhilisterSiedlungen). Das heisst: die
Bewohnerschaft Bet Shemeshs hat sich dafür entschieden, kein Schweinefleisch zu
essen, und sich auf diese Weise eine eigene Identität innerhalb derselben sozialen

Gruppe gegeben (S. 170). Ein wenig ironisch fragt der Autor, ob dies wohl das

früheste Kapitel von der Herkunft des Judentums sei, das seine Existenz allein auf
das Nichtvorhandensein von Schweineknochen stützt.

181



Das 5. Kapitel ("Thought Fossils: Psychoanalytic Approaches") handelt von
Sigmund Freuds „Moses und der Monotheismus". Moses, für Freud ein ägyptischer

Name, verliess mit einer Gruppe Ägypten, um den durch Pharao Amenophis
/ Amenhotep IV. Echnaton (Mitte 14. Jahrhundert v, Chr.) in Ägyptens eingeführten

Monotheismus ausserhalb Ägyptens zu etablieren. Dadurch begründete er das

Judentum. Die Beschreibung Moses in der Tora ist eine fiktive, idealisierte Darstellung,

um einer seelischen Repression (Vatermord Israels an Mose) Ausgleich zu
verschaffen: "Moses personifies a fantasy, arising from the mind unconscious effort to
fill in for an absent father and whose unreality must be exposed if the mind is truly
shake free from the grip of the past." (S. 206). Freuds Versuch ist eine Psychoanalyse
als "a kind of archeology of the soul" (S. 176), um die Ursprünge des Judentums zu

ergründen. Er beabsichtigte zu zeigen, dass es für dasJudentum keinen Ursprung gibt
und der Mensch sich von dieser "debilitating illusion" zu befreien hat (S. 205).

Das 6. Kapitel ("Hellenism and Hybridity - Did the Jews earn how to be Jewish
from the Greeks?") deutet den Ursprung des Judentums als den Ubergang "from
ethnicity to an ethno-religion" durch "hybridiziation". Während dieses Prozesses
absorbierten die Judaioi die geistigen und kulturellen Qualitäten anderer Völker
(Sprachen, Bildung etc.) des Mittleren Ostens und besonders des Hellenismus
(evidentes antikes Symbol dieser Bildungsidee ist das Gymnasium, S. 236) und sie

entwickelten die Grundlagen für das, was Judentum und Jüdischsein bis heute
ausmacht. Die Suche nach den Wurzeln des Judentums hat demnach zwei Richtungen:
"firstly to identify the coancestor, the other forbearer from which Judaism received
its qualities, and secondly to be aware of what it inherited from ancient Judean
culture" (S. 244).

Im 7. Kapitel ("Disruptive Innovation - The Jewish People as a modern Invention")

diskutiert Weitzman die These des Historikers Shlomo Sand (The Invention of
the Jewish People, 2009; dt. Die Pifindung des jüdischen Volkes - Israels G rüindungsmythos

aufdem Prüfstand, 2010), nach der die Juden nicht von gemeinsamen Vorfahren im
Mittleren Osten abstammen, sondern "dispersed and genealogically unrelated
communities [waren] whose only connections to another were the religious beliefs and

practices they shared" (S. 253). Ursächlich für das Entstehen einer jüdischen
Population war "die Konversion Judentum " Ausserdem kritisiert Sand die Idee einer
jüdischen Nation, da das hebräische Wort Qam (Volk) eine religiöse Zugehörigkeit
und nicht eine nationale meint. Für Sand ist die Idee eines jüdischen Volkes eine

"fiction", ein Konstrukt von Historikern des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts
(z. B. Heinrich Graetz, Simon Dubnov, Yitzhak Baer u. a.). Als Gegenmodell zu
Sand wird der primordialistische Ansatz von Steven Grosby vorgestellt, der Natio-
nalbewusstsein als ein Zusammengehörigkeitsgefühl definiert, das nicht nur durch
religiöse Bindung geschaffen wird, sondern aus dem starken Gefühl, Teil eines
Kollektivs zu sein, Liebe zu einem bestimmten geographischen Ort zu haben und auf
eine gemeinsame Herkunft und Geschichte verweisen zu können (S. 259). Weitzman
zufolge sind alle diese vier Ansätze ungenügend; daher ist es vorrangig wichtiger "to
inquire into the prerational origin of how we think about the origins" (S. 272).

Im letzten Kapitel ("Source Codes: The Genetic Search for Founders") werden

neun genealogische Untersuchungen vorgestellt, die in den letzten Jahrzehnten

182



unternommen wurden, um nach einem wahrscheinlich nicht existierenden „jüdischen

Gen" zu forschen: "The Jews can be described at the genetic level as a

tapestry, with no single genedc thread running through the whole tapestry but with
different Jewish populations woven together by various threads." (S. 300).

Die bei den Untersuchungen leitende Frage ist, ob Juden unter dem Blickpunkt
der Genetik mehr mit anderen Juden gemeinsam haben als mit der nicht-jüdischen
Bevölkerung, unter der sie gelebt haben. Die bis jetzt vielleicht bedeutendste
diesbezügliche Untersuchung ist diejenige, die an einem statistisch signifikanten
Prozentsatz von Kohanim aus allen Weltteilen durchgeführt wurde. Ihnen allen ist ein
gemeinsames Gen eigen: das "Cohen Modal Haplotype" (S. 296). Für die
Traditionalisten ist dies eine Bestätigung der biblischen Aussage, dass die Priesterschaft

von einer einzigen Person abstammt, von Aaron. Weitzman stellt diesem Ergebnis
eine andere, neuere Untersuchung entgegen, die dieses Gen auch unter der
nichtjüdischen Bevölkerung entdeckt hat (S. 297). Die Genetik, so Weitzmann, hat mit
ihren Erfolgen zugleich auch viele neue Fragen aufgeworfen, und kann deshalb
keine sichere Basis für das Verstehen der Ursprünge des Judentums bieten: "[...]
This field can never achieve the goal it has set out for itself — to treat the DNA as

a history book that tells the story of the human species" (S. 316). Weitzman kommt
zu dem Schluss, dass der Ursprung des Judentums aller wissenschaftlichen
Bemühungen zum Trotz verborgen bleibt; denn dieser Ursprung "has the qualities of
a religious concept like God: it is not simply hidden from view but seems to lie
beyond our reach altogether, beyond observation, rational explanation, or even de-

scripdon" (S. 318).
Ein gelehrtes, aufregendes und mit seinen Fragestellungen herausforderndes

Buch, das viele Leser und Leserinnen verdient.

Wien Bernhard Dolna

HALBERTS, Moshe & STEPHEN Holmes: The Beginnings of Politics: Power in the

Biblical Book of Samuel, Princeton: Princeton University Press, 2017, XII + 211 S.,

ISBN 978-0-691-17462-4; E-book ISBN 978-1-400-88489-6.

Beide Autoren sind Juraprofessoren an der New York University und wagen sich

mit diesem Buch auf das Gebiet der politischen Exegese der Hebräischen Bibel.
Nach einer forschungsgeschichtlichen und theoretischen Einleitung (S. 1-16)
besteht das Buch im Wesentlichen aus einer Paraphrase der Erzählungen des Samuel-
Buches unter der Fragestellung, wie das Streben nach Macht und der Erhalt der
Macht das Handeln von politischen Führungspersonen prägt. Im ersten Kapitel
(S. 17-66) liegt der Schwerpunkt auf dem Aufstieg Sauls und Davids, im zweiten
(S. 67-99) auf den Versuchen der beiden ihre jeweiligen politischen Gegner zu
beseitigen, nämlich die Priester von Nob im Falle Sauls und Urija im Falle Davids.
Das dritte Kapitel (S. 100-143) befasst sich mit den Konflikten im Haus Davids,
dem Tamar-Amnon-Skandal und dem Absalom-Aufstand, und das vierte (S. 144-

162) schliesslich mit dem Lebensende Davids, dem Adonija-Aufstand und der
Machtübernahme durch Salomo.

183



In Auseinandersetzung mit der Forschungsgeschichte lehnen sie es ab, das

Samuel-Buch als Zeugnis von Parteienstreitereien zu verstehen. Das Buch sei nicht
ein Kompilat von pro-David- und pro-Saul-Abschnitten und auch nicht von pro-
und antimonarchischen Positionen, vielmehr sei das Samuel-Buch das Werk eines
Autors und dem gehe es um Einsichten in die "nature of political power in general"
(S. 2). Und dieser Autor "didn't write a political book, therefore, but rather a book

politics" (S. 2).
Die Autoren verstehen das Samuel-Buch als Zeugnis der Herausbildung einer

"purely human sovereignty" (S. 7). Was vorher war, im Richterbuch und früher,
das sei Theologie, bestenfalls politische Theologie, Politik im eigentlichen Sinne

beginne erst im Samuel-Buch. Die vor Saul und David herrschende Ideologie des

Königtums Gottes habe die Ausbildung von selbsttragenden politischen Institutionen

verhindert. Diese Auffassung ist jedoch angesichts der politischen Konzeption

des Deuteronomiums, die wesentlich elaborierter und moderner ist, als alles

was im Samuel-Buch vorkommt (zur Ausnahme lSam 8 gleich), eine folgenschwere
Fehleinschätzung.

Das berühmte Kapitel 1. Sam 8, das die Einrichtung der Monarchie erzählt,
wird von Halbertal und Holmes ausführlich ausgelegt. Was dort geschieht, hat

grundlegende Bedeutung für die politische Kultur Israels und für die Darstellung
der Autoren, weshalb es schon in der Einleitung behandelt wird. Während die
Richterzeit eine "utopian ideology of God's kingship" (S. 19) und eine "divine anarchy"
(S. 13) gewesen sei, war die Monarchie in Israel eine bewusste strategische
Entscheidung (S. 8), vornehmlich um äussere Feinde besser abwehren zu können. Der
spezifische Blickwinkel des Samuel-Buches erkenne die Ambivalenz des Königtums:

"Our author is acutely aware of the troubles and tragedies of the political
endeavor on the one hand and of its irresistible necessity on the other" (S. 14). Es
sei diese distanzierte und reflektierende Haltung, die das Samuel-Buch auszeichne
und zu einem Lehrstück über Macht und Politik mache.

Der Ansatz der Autoren ist zunächst einmal zu begrüssen, denn das Samuel-
Buch ist sicher kein mit heisser Nadel gestricktes politisches Pamphlet, auch kein
Unterhaltungsroman und sicher auch kein theologischer Traktat. Aber ist es ein
Buch „über Politik", über die Gefahren der Macht und die Mechanismen der

Machtausübung? Es scheint, als gehe es Halbertal und Holmes um eine solche Art
von überzeitlicher politischer Anthropologie: "Political competition today
occurs under the shadow of the kind of violence that the Book of Samuel so reveal-

ingly details." (S. 173) Diese Lesart des Samuel-Buches fördert durchaus die eine
oder andere interessante Beobachtung zu Tage, aber aufs Ganze gesehen wird dieser

Ansatz dem Samuel-Buch in zweierlei Hinsicht nicht gerecht.
Zum einen ist das Samuel-Buch auch ein politisches Buch, das handfeste

politische Probleme behandelt: die Legitimität der David-Dynastie sowie das

Verhältnis von Benjamin und Juda. Das Samuel-Buch ergreift — anders als Halbertal
und Holmes das sehen wollen — ganz kompromisslos Partei für David und für
Juda. Aber nicht aus der Perspektive von etwaigen Fraktionen am Hof Davids -
darin haben Halbertal und Holmes recht —, sondern aus der Perspektive von sehr

viel später Lebenden. Diese schrieben aber aus ganz realpolitischen Anlässen:

184



dem Untergang des Nordreiches Israel und 150 Jahre später dem Untergang des

Südreiches Juda.
Zum andern ist der politiktheoretische Gehalt des Samuel-Buches sehr viel

grösser als die Autoren annehmen. Es handelt nicht von der Ablösung einer
göttlichen Anarchie durch eine menschliche Zwangsordnung, 1. Sam 8 ist vielmehr die
theoretische Auseinandersetzung zwischen zwei politischen Konzepten, der
bürgerstaatlichen Verfassung des Deuteronomiums auf der einen und der monarchischen

Klientelgesellschaft auf der anderen Seite. Politik und politische Theorie
beginnen in der Hebräischen Bibel schon im Pentateuch, nicht erst im Samuel-Buch,
und auch ideengeschichtlich ist die Verfassungsdebatte 1. Sam 8 ein erster Höhepunkt

antiken politischen Denkens und alles andere als ein Anfang. Da Halbertal
und Holmes immer nur die Moral, oder besser, die Unmoral der Politiker im Blick
haben, entgeht ihnen der Grossteil sowohl des politischen als auch des
politiktheoretischen Gehalts des Samuel-Buches.

Tübingen Wolfgang Oswald

DE Vos, J. CORNEUS & Hermut Lohr (Hg.): „You ShallNot Kill": The Prohibition

ofKilling in Ancient Religions and Cultures (Journal of Ancient Judaism Supplements,
Bd. 27), Güttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018, 310 S., 38 Abbildungen, ISBN
978-3-525-55268-1.

Der Sammelband präsentiert nach einer kurzen Einleitung zwölf Abhandlungen
zum Thema Tötungsverbot in der Antike und — fast notwendigerweise — zu dessen

Kehrseite, der sanktionierten Todesstrafe. Die Publikation geht zurück auf das

Münsteraner Forschungsprojekt „Der Dekalog als religiöser, ethischer und politischer

Basis-Text", was erklärt, warum Judentum (dieses bis zum 1. Jh. u. Z.) und
frühes Christentum im Zentrum des Bandes stehen. Nicht zuletzt dieser Hintergrund

erklärt auch den weiten Raum, der dem Thema Todesstrafe gewidmet ist,
zumal die Rezeptionsgeschichte der Bibel fraglos immer wieder "a history of
religiously legitimised violence" war und ist (S. 100).

Der Einstieg mit dem Text Das Verbot „Du sollst nicht töten" im Dekalog ist sicher
dem erwähnten Forschungsprojekt geschuldet; die Reihenfolge der sich anschliessenden

Arbeiten orientiert sich an der zeitlichen Ansetzung ihres jeweiligen
Forschungsgegenstands: „Wenn ein Mann jemanden tötet, dann ist es so, dass dieser
Mann getötet wird". Zur Tötung als Element von Tatbeständen und Rechtsfolgen
in altorientalischen RechtsSammlungen / Ursprung und Gestalt des Todesrechts
im Bundesbuch / A God Who Kills. Deadly Threat and Its Explanation in the
Hebrew Bible / When God Commands Killing. Reflections on Execution and
Human Sacrifice in the Old Testament / "Thou Shalt Not Kill" in the Dead Sea

Scrolls. Narrative and Halakah / Murder as Sacrilege. Philo of Alexandria on the
Prohibition of Killing / Murder and Murder Prohibition in Josephus / Die Lust
am Töten. Öffendiche Straf- und Hinrichtungsrituale und der Tod als Spektakel im
kaiserzeitlichen Rom (zu diesem Text gehören alle Abbildungen im Buch) / "For
All Who Take the Sword Will Perish by the Sword" (Matth 26:52). Tradition and

185



Reception of the Matthean Word of the Sword / The Model Death of Paul in Early
Christianity / The Prohibition of Killing in the Ethics of the Church Fathers.

Schon die Aufsatztitel zeigen, wie vielfältig die Einblicke in den Themenbereich
sind und welch grossen Zeitraum der Band abdeckt. Bei aller Vielfalt ist die Sammlung

aber kein Sammelsurium, sondern ein thematisch stimmiges Ganzes: Die
Arbeiten verweisen verschiedentlich ausdrücklich aufeinander, und auch die Lektüre

regt dazu an, die Texte miteinander ins Gespräch zu bringen, wobei sich das

ausführliche Stellenregister als nützlich erweist. (Da mehrere der Autoren auf die
thematisch gewichtige Aussage Genesis 9,6 Bezug nehmen, fällt auf, dass die syntaktische

Analyse der sachlich zentralen Präposition n im DTO dieses Verses noch
immer Gräben aufreisst: Der Interpretation als n:pretii [„für den Wert des Menschen"]
steht weiterhin die als 1-instrumenti [„durch den Menschen"] gegenüber. Argumente
gegen das philologisch gut begründete Verständnis als 1-pretii sucht man auch in
diesem Buch vergebens.)

Natürlich muss der Quellenauswahl zu einem so grundlegenden Thema
irgendwo eine Grenze gesetzt werden. Für sich anschliessende Untersuchungen
könnte deshalb eine stärkere Einbeziehung früher rabbinischer Positionen wie der

Mischna-Traktate Makkot und Sanhédrin lohnenswert sein.

Nur am Rande: Das Cover mit einem Foto von „Kain und Abel" aus einer

Bibel-Verfilmung ist in mehrfacher Hinsicht fürchterlich.

Bern / Zürich TeterSchwagmeier

GrueN, ERICH S. (ed.): The Construct ofIdentity in HellenisticJudaism. Essays on Early
Jemsh Literature and Histoty (Deuterocanonical and Cognate Literature Studies,
Bd. 29), Berlin / Boston: de Gruyter 2016, XI. 574 S., ISBN 978-3-11-037555-8.

Es ist selten, dass man einer Person das Verdienst zusprechen kann, ein Themengebiet,

das zuvor recht stiefmütterlich behandelt worden war, salonfähig gemacht
zu haben. Im Falle der Erforschung des hellenistischen Judentums kann man aber
mit Fug und Recht behaupten, dass es zu einem grossen Teil der Althistoriker Erich
S. Gruen war, der der Geschichte und Literatur des jüdischen Hellenismus einen
Platz in der neueren Altertumswissenschaft gesichert hat. Gruen, emeritierter
Professor an der University of California, Berkeley, hat in den letzten 25 Jahren nicht
nur eine Reihe wichtiger Beiträge zur Verortung des Judentums innerhalb der
hellenistischen Kultur verfasst, sondern auch eine beeindruckende Zahl von Dissertationen

hierzu betreut, die zum Teil ihrerseits wieder wichtige Impulse gaben. Wer
sich mit dem, was man einst etwas dichotomisch „Judentum und Hellenismus"

genannt hat, beschäftigt, kommt um Gruens Arbeiten nicht herum - ohne dass

man mit dem Autor in allen Punkten einig sein müsste.

Im vorliegenden Band wurden 23 Artikel zusammengestellt, die mit einer
Ausnahme alle schon andernorts erschienen sind. Sie aber jetzt vereint zugänglich zu
haben, ist auf jeden Fall hilfreich. Gruen hat spät in seiner Karriere begonnen, sich
dem antiken Judentum zuzuwenden. Zuvor galt sein Interesse der römischen
Geschichte. Freilich waren es da schon bald Fragen zu Identitätskonstrukten (nämlich

186



der Präsenz hellenischer Kultur in der römischen Gesellschaft), die Gruen Umtrieben

und ihn so auch zum hellenistischen Judentum führten. Die Beschäftigung mit
jüdisch-hellenistischen Interaktionen war eine mit Ansage (oder in Gruens eigenen
Worten: „an organic intellectual development" [S. Vin]). Dieser organische Übergang

lässt sich im ersten Beitrag dieses mit fast 600 Seiten wahrlich gewaltigen Bandes

nachlesen: In „Cultural Fictions and Cultural Identity" — der Präsidialrede, die
Gruen 1992 vor der altehrwürdigen American Philological Association gehalten
hatte — ergibt sich die Beschäftigung mit dem Judentum im Kontext der multikulturellen

mediterranen Welt wie aus einem Guss (bzw. aus der vorgängigen Diskussion

über die fruchtbare römische Verbindung von Troja (Aeneas) mit Rom). Gruens

Aufruf gerade auch an die Klassische Philologie, die jüdisch-hellenistischen
Texte nicht zu ignorieren, wurde erhört — spätestens mit seinem wohl wichtigsten
Buch zum Thema: Heritage and Hellenism: The Reinvention of]eivish Tradition (1998).
Ein Glanzlicht aus jenem Buch ist im vorliegenden Band erneut abgedruckt: „The
Use and Abuse of the Exodus Story" (S. 197-227). Der Artikel steht gleichsam
symptomatisch für Gruens Vorgehen, wie er sich jetzt auch wieder in The Construct

ofIdentity in HellenisticJudaism widerspiegelt: Gruen stellt kühn eine communis opinio
in Frage, um dann zu einer These zu gelangen, die zumindest überraschen, mitunter
auch schockieren, in jedem Fall aber die Forschung weitertreiben kann. In diesem
Fall liest Gruen die pagan-hellenistischen Geschichten von einer Vertreibung der
Juden aus Ägypten nicht als ägyptische „counter history" zur biblischen Exodus-
Geschichte, sondern als ein komplexes Amalgam paganer und jüdischer
Fragmente. Vor allem in den alexandrinischen Darstellungen der Geschichte vom Auszug

bzw. der Vertreibung der Juden aus Ägypten ist zwar eine antijüdische Haltung
nicht zu übersehen, es sind aber auch Spuren jüdischer Provenienz fassbar: so dürften

nach Gruen die Berichte von jüdischen Militäraktionen in Ägypten auf jüdische
Quellen zurückgehen. Dass es sich jedenfalls nicht einfach um ägyptische, sozusagen

verärgerte Reaktionen auf die biblische Exodus-Geschichte handelt, zeigt
Gruen überzeugend auf (und hat damit übrigens auch in der alttestamentlichen
Wissenschaft, wo sie Spuren alternativer Moses-Figuren untersucht, Gehör gefunden

[Thomas Römer]).
Im einzigen neu für diesen Band verfassten Artikel geht es um die Frage, ob es

in der Antike Judenfeindschaft gegeben hat (S. 313-323: „Was There Judeophobia
in Classical Antiquity?"). Man hat Gruen wiederholt vorgeworfen, er würde ein zu
rosiges, gleichsam kalifornisches Bild des antiken Judentums zeichnen (ein Punkt,
den auch Martin Goodman in der kurzen Würdigung am Anfang des Bandes (S. 1-

3) anspricht). In der Tat sollte man Gruen in Kombination mit anderen, sozusagen
pessimistischeren Diskussionen lesen. Aber auch hier ist es ein Verdienst von
Gruen daraufhinzuweisen, dass die Dinge häufig komplizierter liegen als sie auf
den ersten (von der späteren Geschichte geprägten) Blick scheinen. Richtig
bleibt, dass das Judentum in der vorchristlichen Antike — bei allen antijüdischen
Attacken, die es nicht wegzudiskutieren gilt — noch nicht der (stetige) Stachel ist,
der er im späteren Antisemitismus werden konnte. Aber auch Gruen verneint
zum Schluss nicht, dass es zumindest in der Art, wie Juden auch in der Antike zu
Sündenböcken werden konnten, Parallelen zur heutigen Zeit gibt (S. 332: „In that

187



sense the experience ofJews in classical antiquity does have an interesting,
illuminating, and indeed disturbing, resemblance to some events in the modern world/').

Als Erich S. Gruen vor 25 Jahren die ersten Arbeiten zum hellenistischen
Judentum zu veröffentlichen begann, tat er dies explizit auch vor dem Hintergrund
der multikulturellen Herausforderungen der Zeit. Es versteht sich von selbst, dass

die Thematik an Aktualität nichts verloren hat. Es ist ein Glücksfall, dass einige der

wichtigsten Beiträge von Erich S. Gruen zum hellenistischen Judentum nun gut
zugänglich in einem Band greifbar sind.

Bern René Bloch

SCHRÖTER, JENS & CHRISTINE JacOBI (Hg.): Jesus Handbuch, Tübingen: Mohr
Siebeck 2017, XIII + 685 S, gr.8°, ISBN 978-3-16-153853-7.

Das vorliegende Kompendium beabsichtigt, einen umfassenden Überblick sowohl
über alle relevanten Bereiche des Lebenswegs, des Wirkens und der Lehre Jesu aus
Nazareth als auch über deren Deutungen in der Geschichte des Christentums von
der Spätantike bis zur Gegenwart zu bieten. Insbesondere verfolgt es die Absicht,
die aktuellen Entwicklungen und Ergebnisse derJesusforschung auf einem herme-
neutisch reflektierten Niveau und auf dem aktuellen internationalen Forschungsstand

darzulegen. Das besondere Augenmerk dieser Rezension gilt weniger einer
extensiven Besprechung der insgesamt 66 inhaltsreichen Beiträge aus der Feder von
46 zumeist renommierten christlichen und jüdischen Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftlern aus aller Welt als vielmehr den in den vier Hauptteilen des

voluminösen Handbuchs begegnenden Wahrnehmungen der jüdischen Religion und
Literatur.

Bereits in ihrer Einleitung (S. 1-14) betonen die Herausgeber, dass zu einer
präzisen Einordnung Jesu in seinen politischen, sozialen, kulturellen und religiösen
Kontext sowohl sein Verständnis als galiläischer Jude als auch die gründliche
Auswertung jüdischer Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit gehören (S. 10). Der
erste Hauptteil des Buches (S. 15-124) bietet eine ebenso umfassende wie gründliche

Darstellung der Geschichte der historisch-kritischenJesusforschung und ihrer
Vorläufer. Erwähnung finden dabei unter anderem die in zahlreichen (der
geschichtswissenschaftlichen Epoche des Historismus zuzuordnenden) Publikationen

seit dem 19. Jahrhundert behauptete „ÜberbietungsStellung" der Botschaft
Jesu und des Christentums gegenüber der jüdischen Religion (S. 46), der heterogene

Gebrauch des problematischen Begriffs »Spätjudentum« als „Wortschöpfung
des deutschen Protestantismus" (S. 58), und die Verortung Jesu als Jude im Kontext

des zeitgenössischen palästinischenJudentums durch Rudolf Bultmann (S. 70),
ungeachtet derer sein Schüler Ernst Käsemann (vor dem Hintergrund des von
ihm bei der Rekonstruktion „echter" Jesuslogien als massgeblich erachteten
doppelten Differenz- bzw. Unableitbarkeitskriteriums) die evidente Tatsache des
Judeseins Jesu ausblendete (S. 90). Demgegenüber verstehe die seit dem ausgehenden

20. Jahrhundert dominante »Third Quest« der — nunmehr religionsgeschichtliche

und religionssoziologische Fragestellungen und Methoden kombinierenden

188



— Jesusforschung den Mann aus Nazareth grundsätzlich im Kontext und in
Kontinuität zum Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels (S. 98); kontrovers diskutiert
werde indes weiterhin darüber, welche Art Jude er denn war (S. 107). Wünschenswert

wäre in dem überaus erhellenden forschungsgeschichtlichen Buchabschnitt
auch ein vertiefter Blick auf das verhängnisvolle Jesusbild der Vertreter eines

angeblich „wissenschaftlichen" Antisemitismus (z. B. Walter Grundmann und
Gerhard Kittel) gewesen.

Der zweite Hauptteil des Buches (S. 125-181) widmet sich dem historischen
Material, das als Grundlage einer Rekonstruktion des Wirkens und Geschicks Jesu
dienen kann. Dabei gerät auch das Werk des jüdischen Schriftstellers Flavius Jo-
sephus in den Blick (S. 165-171), in dem zwar sowohl Johannes den Täufer als auch

Jesus und Jakobus namentlich erwähnt werden (Josephus, Antiquitates XVIII, 63f.

116-119; XX, 200), das aber in den beiden letztgenannten Textpassagen deutliche
Spuren einer nachträglichen Bearbeitung durch die Hand christlicher Tradenten
aufweise.

Der ausführliche dritte Hauptteil (S. 183-486) enthält eine umfassende
Rekonstruktion des Lebens und Wirkens Jesu aus Nazareth. Als elementarer Bestandteil
des massgeblichen religiösen Kon texts wird dabei zunächst das Judentum der
hellenistisch-römischen Zeit vorgestellt (S. 197-213). Nacheinander Erwähnung
finden die historischen Eckdaten, der Tempelkult und das Synagogeninstitut,
grundlegende theologische Überzeugungen, das Konzept von Tora und Halacha, die

sogenannten »Religionsparteien«, Apokalyptiker, Endzeitpropheten und Revolutionäre

sowie die samaritanische Religionsgemeinschaft. Skizziert wird sodann die
jüdische Prägung Jesu (S. 227-229), dessen öffentliches Auftreten weitaus mehr mit
dem zeitgenössischen Idealbild eines Propheten als mit der Erwartung eines königlichen

Messias gemeinsam habe. Die Verortung Jesu im politischen und sozialen
Umfeld seiner Zeit (S. 252-262) akzentuiere zwar den Antagonismus zwischen der

imperialen Herrschaft im herodianischen Galiläa und der theokratischen Vorstellung

vom anbrechenden Gottesreich, die Rekonstruktion der Perspektive Jesu auf
Israel (S. 338f.) warne aber davor, seine — zunächst an Israel gerichtete —

Heilsverkündigung primär als eine Reaktion auf Fremdherrschaft und soziale Bedrückung
zu bewerten.

Die Ausführungen zu Jesu Interpretation der Tora (S. 402-416) kommen zu
dem zweifachen Schluss, dass die jesuanische Interpretation der Gesetzestradition
Israels durchaus „realistische" Züge erkennen lasse, jedoch keine eschatologisch
motivierte Relativierung oder gar Ausserkraftsetzung der Tora impliziere. Hinsichtlich

der Stellung Jesu zum Jerusalemer Tempel (S. 460-467) sei festzuhalten, dass

er diesen zeit seines Lebens nie grundsätzlich in Frage gestellt habe; seine (in der

Evangelien tradition wiederholt begegnende) provokante Tempelkritik sei vor
dem traditionsgeschichtlichen Hintergrund prophetischer Zeichenhandlungen zu
deuten. Nicht recht deutlich wird hierbei allerdings die Fiktionalität dieser
stilisierten Geschichte. Bei der Betrachtung des Prozesses gegen Jesus (S. 473-481),
dessen verhängnisvolle Wirkungsgeschichte bis zum modernen Rassenantisemitismus

reicht, wird zwar auf die mangelnde historische Plausibilität der (theologisch
motivierten) markinischen Darstellung hingewiesen, aber dennoch der Versuch

189



unternommen, die beteiligten jüdischen und römischen Instanzen, den Verfahrensablauf

und die Rechtsgrundlagen des erzählten Geschehens zu rekonstruieren.
Im abschliessenden vierten Hauptteil des Buches (S. 487-561) geht es um

frühe Spuren der Wirkungen und Rezeptionen Jesu. Innerhalb der nachösterlichen

Gemeinde (S. 530f.) habe der Anteil hellenistisch geprägter Diasporajuden
eine prägende Kraft auf die Herausbildung der frühchristlichen Identität ausgeübt,

zu deren Kennzeichen fortan sowohl die griechische Sprache und Kultur
und der Bezug auf die griechische Übersetzung der normativen religiösen Schriften

als auch eine Tendenz zur Relativierung der Bedeutung des Tempelkults
zugunsten des Synagogeninstituts gehörten. Als konstitutive Elemente einer an der

Verkündigung Jesu orientierten frühchristlichen Gemeindeethik (S. 554f.), die
sich zugleich von Toraobservanz und antiker Popularphilosophie unterschied,
seien die Feindesliebe (Mt 5,44), die gleiche Bewertung von Tun und Gedanken
beim Vergehen (Mt 5,28) und eine als spezifisch christlich wahrgenommene
Demut (Mt 5,3; 20,25-28) zu nennen.

Dem vorliegenden Buch ist ein ebenso umfassender wie sachgemässer Umgang
mit den jüdischen Quellentexten und eine sachliche korrekte und differenzierte
Darbietung der jüdischen Lebenswelt Jesu zu attestieren. Die jüdischen Schriften
aus hellenistisch-römischer Zeit werden durchweg nicht assoziativ herangezogen,
sondern hinsichtlich ihres Kontexts, ihrer Form und Textpragmatik analysiert und

interpretiert; die rabbinische Traditionsliteratur wird in ihrem zeitlichen und inten-
tionalen Abstand zum frühchristlichen Schrifttum wahrgenommen. Insgesamt
kann das instruktive und durch ausführliche Register (S. 619-685) erschlossene
Sammelwerk als ein überaus lesenswertes Kompendium des aktuellen Wissensbestands

der historisch-kritischen Jesusforschung gelten.

Tübingen Michael Tilly

OPPENHEIMER, Aharon: RabbiJudah ha-Nasi: Statesman, Reformer, and Redactor of the

Mishnah, Tübingen: Mohr Siebeck 2017, XIV, 291 S., ISBN 978-3-16-150685-7.

In seinem Buch über Leben und Wirken von R. Jehuda ha-Nasi (genannt Rabbi),
bietet Aharon Oppenheimer Vf.), Professor Emeritus für Geschichte an der
Universität Tel Aviv, eine au ssergewöhnliche Darstellung des ersten jüdischen
Patriarchen und — wie traditionell angenommen — Redaktors der Mischna. Die
beigefügten Fussnoten beschränken sich auf die Nennung der wichtigsten Abhandlungen

zu bestimmten Themen.
Die Einleitung (S. 1-17) gibt einen komprimierten Einblick in die Ergebnisse

des Buches: Rabbi regierte über eine wichtige und einflussreiche Institution in der
Blütezeit jüdisch-römischer Beziehungen. Als Patriarch hat er in enger Verbindung
mit der römischen Zentralgewalt gestanden, die Wirtschaft stabilisiert und die jüdische

Gemeinschaft in Eretz Israel konsolidiert (S. 1). Nach einem Exkurs zum Titel
„Rabbi" und dem Begriff „heilig", wendet sich Vf. Fragen der Methodik, der
Quellenlage und deren Bewertung zu (S. 3). Zugegebenermassen lassen sich den rabbi-
nischen Quellen nur schwer historische „Fakten" entnehmen, hier ist Vf. aber

190



zuversichtlich, das s die „authentic basis" aus diversen Quellen herausgeschält werden

kann. Der Mangel an ausser-rabbinischen Quellen zur Situation der Juden in
Syrien-Palästina und speziell des Patriarchen unter der Herrschaft der Severer-Dy-
nastie (193-235) (S. 12) macht die Schriften der Kirchenväter und die rabbinische
Literatur umso wichtiger, allerdings sind die erhaltenen Notizen bei den Kirchenvätern

oft aus späterer Zeit und verfolgen apologetische Ziele (S. 3). Gleichwohl
ist Vf. optimistisch bezüglich der Erwähnungen Rabbis'. "Usually there is no reason
to doubt their historical veracity" (S. 13). Vf. skizziert knapp drei — von ihm
abgelehnte - Ansätze im Umgang mit der rabbinischen Literatur, den (rein) literarischen,

den atomistischen Ansatz und den von Seth Schwartz, der eine Kluft
zwischen Rabbinen und normalem Volk annimmt, das er als de facto von seiner
jüdischen Tradition entwurzelt ansieht (S. 6). Demgegenüber ist Vf. der Meinung, dass

ein nachsichtiger Ansatz bezüglich Götzendienstes und Reinheits- bzw. Zehntvorschriften

von einer Annäherung der beiden Gruppierungen der jüdischen Gesellschaft

(Rabbinen und nicht-religiöses Volk) zu reden erlaubt (S. 7). Dass man den
oftmals kryptischen, rabbinischen Texten historische Fakten entnehmen, darf man
im Falle von Rabbi insofern annehmen, als die rabbinischen (tannaitischen) Schriften

von Zeitgenossen der Gestalt, die sie beschreiben, tradiert wurden (S. 9). Den
amoräischen Texten müsse man mit mehr Skepsis begegnen; dem Yerushalmi ist
im Allgemeinen der Vorzug vor dem Bavli zu geben, wenn auch nicht in jedem
Fall. Dazu benennt Vf. zwei konkrete, methodische Vorgehensweisen, die sich

allerdings, wenn man die dahinter stehende Diskussion bedenkt, als schwache
Stützpfeiler seiner Herangehensweise erweisen, wenn man sie historisch belasten will:
(1) „When we have a case of evidence that has a definitely political or realistic
colouring, there is no reason to doubt its trustworthiness." (S. 10). (2) Es ist möglich,
zwischen Fiktivem und Faktischem zu unterscheiden, das Wunderbare einer
Geschichte und das ihr zugrundeliegende Motiv zu erkennen (S. 11). Eine externe
Bestätigung wäre ein Idealfall, dem die von Vf. beklagte Bruchstückhaftigkeit der
römischen Geschichtsschreibung zur severischen Zeit insgesamt, sowie ihr Mangel
an Erwähnungen des frühen Patriarchats entgegensteht (S. 12). Dies ist umso
erstaunlicher, als in Vf.s Rekonstruktion, Rabbi enge Beziehungen zu römischen
Autoritäten und sogar zur Zentralregierung gepflegt haben soll. Archäologisch wurde
allerdings bisher keine Information über Rabbi bestätigt, obwohl seine Wirkungsstätten

sowie seine Grabstätte ausgegraben worden seien (S. 13-14).
Kap. 1 (S. 18-44) behandeln Rabbis Lebensdaten, sein Profil und seinen Titel

bzw. Anspruch als Patriarch. Vf. nimmt an, dass Rabbi in seiner Jugend bei sechs

verschiedenen, bekannten Rabbinen studierte, wie dies in der Tradition dargestellt
wird. M. E. aber könnte dies eher ein Topos sein, eine Art Berechtigungsnachweis
(vgl. Josephus, Vita 8-12). Lt. Vf. war Rabbi zwischen 170 und 180 Patriarch
geworden und lebte bis ca. 220 (S. 18).1 In der Datierung der Blütezeit Rabbis folgt
Vf. Rav Sherira Gaon (um 986/7), der die Rückkehr von Rabbis Schüler Rav zurück

1 Ähnlich datiert LEE I. LEVINE, "The Jewish Patriarch (Nasi) in the Third Century Pales¬

tine," in: Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, Bd. 19/2, Berlin 1979, S. 349-388,
S. 388: 175-225 u.Z.

191



nach Babel ins Jahr 219 n. datiert (S. 21). Seine Diskussion des Nasi-Titels belegt
Vf. allerdings mit keinerlei Quellen. Zwar wird allgemein von einer Verwendung
des Titels Nasi zu Lebzeiten Rabbis ausgegangen, die Quellenbasis dafür bleibt aber
schmal (mAvot 2,2; tSota 3,16 u. a.2). Dennoch stützt Vf. darauf die Anerkennung
Rabbis durch die Römer (S. 32) und bezieht sich dabei auf jBer 1, 2c, jenen
Vergleich R. Hiyyas vom Aufgang der Morgenröte, zuerst langsam, dann schnell, der

angeblich die Zeit der Erlösung Israels unter Rabbis Patriarchat beschreibt, was aus
dem Text aber nicht hervorgeht. Gegen diese Auslegung von jBer 1, 2c spricht
zudem der Hohn, mit dem R. Hiyyas Söhne die Abschaffung von Rabbis Patriarchat

zur Voraussetzung der messianischen Zeit erklären (bSanh 38a) (S. 42f.).
Kap. 2 (S. 45-69) behandelt Rabbis Aufstieg auf Grund seiner Persönlichkeit

und die dadurch begünstigte Lage der Juden zur Zeit der Severer-Dynastie. Dabei
ist Vf. bemüht, aus einer Handvoll der mehr als 100 Anekdoten und Gespräche
zwischen Antoninus, den er mit Caracalla identifiziert, und Rabbi in der rabbinischen
Literatur einen Kern historischer Wahrheit herauszuschälen (S. 48-54), der die

„good relations" zwischen Rabbi und der römischen Regierung reflektieren soll (S.

49; andere sehen diese Episoden als reine Fiktion). Für eine positive Beziehung zu
Rom in dieser Zeit sprechen drei Quellen: (1) eine Notiz bei Hieronymus zu Dan
11,34; (2) Dig. L 2.3.3 Severus' und Caracallas Erlaubnis, dass Juden in den Curiae

sitzen, und (3) eine Synagogeninschrift aus Qision (S. 55). Die Historizität der ersten

Quelle wurde von anderen hinterfragt (Appelbaum, Dynasty, S. 40 Anm. 53),
und die zweite, obschon ein Ehrerweis für die Juden, könnte eher eine realpolitische

Massnahme gewesen sein. Problematisch ist vor allem der Bezug von Orige-
nes, ad Africanum 14, nach dem der Patriarch die Todesstrafe ausgeführt habe, auf
die Zeit Rabbis. Origenes kam erst 232 nach Caesarea und schrieb den Brief
243/244 (Appelbaum, Dynasty, S. 46), daher ist er wohl auf einen Nachfolger Rabbis

zu beziehen.

Mit Rabbis Reichtums, den er teilweise durch die Römer angehäuft habe,
beginnt Kap. 3 (S. 70-111) und skizziert Rabbis Macht, die bis dahin reichte, von der
Steuer zu Befreiende zu bestimmen (S. 79). Eine weitere ökonomische Entscheidung

fiel zugunsten der jüdischen Einwohner in hauptsächlich nicht-jüdischen
Städten in (oder an der Grenze von) Eretz Israel, die er vom Sabbatjahr und dem
Zehnt befreite (S. 89). Dies ermöglichte Wettbewerb mit den Nicht-Juden und

spornte jüdische Besiedlung in diesen Städten an. Wohl wollte Rabbi das Sabbatjahr
abschaffen, aber sein Wunsch nach Zusammenhalt der religiösen Juden in Eretz
Israel siegte, und er gab das Vorhaben auf (S. 96-99). Auf sicherer Quellenbasis
ruhen zwei weitere Massnahmen Rabbis, die Aufhebung einer Frist für das Geschäft
mit Früchten nach dem Sabbatjahr auf (mScheb 6,4), nach Vf. ein Echo der
gescheiterten Annullierung des Sabbatjahrs. Eine Verbesserung der ökonomischen
Verhältnisse war Rabbis Taqqana, die ein von den Römern beschlagnahmtes Grundstück

(Siqariqon) nach 12 Monaten wieder zum Verkauf an einem Juden freigab,
wobei der ursprüngliche Besitzer nur Anspruch auf ein Viertel hatte (S. 107; mGit

2 A. APPELBAUM, The Dynasty of the Jewish Patriarchs, Tübingen 2013, S. 32f. Anm.
24; M.JACOBS, Die Institution desjüdischen Patriarchen, Tübingen 1995, S. 353-368.

192



5,6). Das nächste Kap. (S. 112-131) baut exklusiv auf spätere Quellen auf und
skizziert, wie Rabbi sowohl die Reichen ehrte als auch sich dem Am haaret^ annäherte.
Vf. behandelt hier die Oahala Oadischa di-be-Yerushalayim^ eine Havura deren Historizität

er annimmt, um damit Rabbis Meinung (Empfehlung der Aneignung eines

Gewerbes) aus QohR zu vergleichen (S. 128).
Rabbis religiöse Funktionen werden in Kap. 5 (S. 132-165) untersucht. Vf. Zeigt,

wie Rabbi seine Macht mittels Ordinierung {semikhà) zentralisierte, indem er manchmal

die Ordinierung vorenthielt, nur zwei pro Jahr ordinierte, vorschrieb, dass

Lehre nur in einem Beit Midrasch stattfinden solle, und die Lehrbefugnis von
Nicht-Ordinierten untersagte. Als Teil von Rabbis „Rundreisen" betrachtet Vf. die

Einsetzung eines Nicht-Ordinierten in Simonia als „Ausleger (der Schrift), Richter
und Küster und Lehrer der Traditionen" (yYev 12, 3a), obwohl die Einwohner laut
Yerushalmi zu ihm gekommen sind. Eine Diskussion des zentralen Textes zur
Ordination und seiner Beziehung zu Rabbi (d. i., ySanh 1, 19a) fehlt jedoch. Fazit des

Kapitels: Rabbis Härte gegenüber den Gegnern, die ihm nahestanden, entgegen
steht seine Sanftmut gegenüber Menschen, die ausserhalb seiner Reichweite standen

(S. 164). Dieses Fazit ist umso bemerkenswerter, wenn man die Macht der
Rabbinen und des Patriarchen als wesentlich eingeschränkter wertet, wie dies S.

Schwartz (Imperialism andJewish Society 200 B.C.E. to 640 C.E, Princeton 2001) oder
H. Lapin (Rabbis as Romans: The RabbinicMovement in Palestine, 100-400 C.E, Oxford
2012) getan haben.

Kap. 6 richtet den Blick auf die Spannung zwischen Babylon und Eretz Israel
und zwischen verschiedenen jüdischen Gemeinden innerhalb Babylons; zitierte

Meinungen Rabbis über die Untauglichkeit mancher Babylonier werden als legendäre

Ausschmückung und nicht als Rabbis „historische" Meinungen (S. 169-172)
angesehen. Herausragender Beleg für „status and authority of Rabbi in the eyes of
this diaspora community" (S. 175) sind die Beziehungen zwischen Mesene und E-
retz Israel, exemplifiziert an ihrer Frage an Rabbi, ob sie das Gelübde der Väter,
nicht übers Meer zu reisen, aufheben dürften.

Kap. 7 verneint zunächst den Einfluss zeitgenössischer Sammlung römischer
Gesetze auf den Prozess der Redaktion der Mischna, die Vf. — trotz Mangel an
zeitgenössischen Beweisen - Rabbizuschreibt. Nach einer Beschreibung des Inhalts
der Mischna und Bemerkungen zum Verhältnis der darin enthaltenen Halakhot zur
Tora, werden Ordnungsprinzip und Eingreifen in den Wortlaut früherer Sammlungen

erwähnt: Rabbi habe wohl in den Wortlaut früherer Sammlungen eingegriffen,

aber nicht in jedem Fall (S. 203). Damit verbunden ist die Frage nach dem
Zweck der Mischna; Vf. referiert hier Urbachs Meinung (ohne Verweis), nach dem
die Mischna ein Kanon von Gesetzen sei (S. 204), für die Rabbi „the shared basis

of the Halakha" lieferte (S. 205). Diese Sammlung sei nicht niedergeschrieben,
sondern mündlich tradiert worden, auf Hebräisch, denn Rabbi habe Hebräisch dem
Aramäischen vorgezogen (bBQ 82b-83a) und hatte eine Magd, die Hebräisch
sprach (bMeg 18a). Letzteres wird oft in Verbindung mit der Frage nach dem
Aussterben der hebräischen Sprache behandelt (S. 212). Nach seinem Tod wurde die

Autorität des Patriarchen dezentralisiert, vielleicht wegen des Testaments Rabbis

selbst und das Beit haVa'ad und der Patriarchat wurden voneinander getrennt

193



(S. 215-223). Im Anschluss an die aggadischen Berichte über den Tod des Rabbis

hält Vf. fest, dass das tatsächliche Rabbis Grab in Beit She'arim archäologisch bisher

nicht nachgewiesen wurde (S. 230). Einige farbige Tafeln, Bibliographie und
Sachregister schliessen das Buch ab.

Die Betonung der guten Beziehungen zu Rom und der Hochachtung seitens

der Römer lassen eine Stellungnahme zu Rabbis Aussage in bYoma 10a vermissen,
wonach Rom in die Hände Persiens fallen wird. Möglich, dass diese im Talmud
Bavli überlieferte Aussage als offenkundig erfunden keiner Beachtung in Vf.s Buch
wert war, aber eine Begründung dafür wäre dennoch wünschenswert gewesen.
Ebenso wünschenswert wäre eine Auseinandersetzung mit S. Wald (zusammenge-

'

fasst in: Encyclopaedia Judaica, Second Edition, Bd. XI, S. 501-505, hier S. 505) über
den tendenziösen und sekundären Charakter von bBB 8a (S. 75-80) gewesen.
Gleichwohl ist das Buch als Einleitung geeignet und bietet neue Impulse zur
weiteren Arbeit an der Geschichte der rabbinischen Bewegung in Eretz Israel. Allerdings

verlangt es vom Leser/von der Leserin, sich mit Vf.s Methodologie und
seinen dadurch gewonnenen Ergebnissen kritisch auseinanderzusetzen.

München ]^ke Neubert

SlQUANS, AGNETHE (ed.): Biblical Women in Patristic Reception / Biblische Frauen in
patristischer Rezeption (Journal of Ancient Judaism, Supplements; Bd. 25,5), Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 2017, 311 S., ISBN 978-3-525-55270-4.

Frauen sind ein Randphänomen — als Protagonistinnen biblischer Erzählungen, als

Thema spätantiker theologischer Reflexion und erst recht als Autorinnen patristi-
scher Literatur. Der vorliegende Band rückt nun dieses Randphänomen ins Zentrum

der Betrachtung und dabei zeigt sich schnell, dass auf diese Weise kein reines

Frauen- und schon gar kein Randthema in den Blick kommt, sondern vielmehr eine

spezifische Perspektive auf zentrale theologische Diskurse.
Im einführenden, methodisch ausgerichteten Beitrag sucht Agnethe Siquans

zunächst nach Wegen, weibliche Stimmen innerhalb der Rezeptionsgeschichte hörbar

zu machen. Dazu erforscht sie die Kontexte, in denen Frauen in der Spätantike
schreiben und öffendich reden konnten und untersucht, wie das Schreiben und
Reden von Frauen in patristischen Texten thematisiert bzw. problematisiert wird
bzw. welches Spannungsfeld sich für die Kirchenväter zwischen ihrem Verständnis
von der Rolle der Frau in ihrer Gegenwart und dem biblischen Vorbild göttlich
autorisiert redender oder handelnder Frauen ergibt.

Drei erste materiale Studien setzen bei Rahab an. Anneliese Felber beschreibt,
wie Rahab bzw. ihr Haus in der Rezeption bei Origenes und Cyprian zur
Repräsentantin der sündigen, aber erwählten Heidenkirche werden und quasi ins Zentrum

der Ekklesiologie führen. Der Beitrag von Lung-pun Common Chan
konzentriert sich auf die ambivalente Zeichnung Rahabs als Hure einerseits und
Prophetin andererseits in lClem und die Frage, ob und wie beide Rollen zu verbinden

sind. Louise Tsui-yuk Lui bleibt bei 1 Clem und zeigt wie Rahab hier mittels

194



signifikant platzierter Bezugnahmen im Text exponiert und inhaltlich zum
Rollenvorbild für die Frauen in der christlichen Gemeinde stilisiert wird.

Drei weitere Beiträge konzentrieren sich auf Frauen, die in der Tradition mit
Salomo verbunden sind. Da ist zunächst die Tochter des Pharao. In der rabbini-
schen Auslegung, so argumentiert Lorena Miralies Maciä, wird sie in ihrer doppelten

Andersheit als Nicht-Israelitin und als Frau zum Prototyp einer Gestalt mit
einem gefährlichen negativen Einfluss, wie bei Salomo so auch für spätere
Generationen. Elisabeth Birnbaum stellt an der Auslegung des Hohenliedes v.a. bei O-
rigenes und Hieronymus heraus, dass die Geliebte hier durchweg als Vision des mit
Gott vereinten Menschen und somit allegorisch verstanden ist. Jede mögliche
Assoziation auf zwischenmenschliche Liebe tritt hinter diese Deutung zurück. Etwas
andere Wege geht Hippolyt, der auch Interpretationsmuster aus der jüdischen Exegese

aufnimmt. Andrea Taschl-Erber zeigt, dass er die Geliebte im Hohenlied zum
einen als Sünderin wie Eva, zum anderen als Apostelin wie Maria und Martha
präsentiert. Hinter der Identifikation der Geliebten mit Israel bzw. der Synagoge steht
dabei letztlich der Appell, zur Verkündigerin Christi zu werden.

Charakteristisch für die patristische Rezeption der Figur Judith ist, wie Outi
Lehüpuu anhand einer Fülle von einschlägigen Auslegungen belegt, der Focus auf
ihre Keuschheit. Andere Züge, wie ihre Unerschrockenheit oder gar Autonomie,
die in der modernen Auslegung eine prominente Rolle spielen, verblassen hinter
dieser Zuspitzung. Eva M. Synek untersucht am Beispiel der Osterzeuginnen/My-
rophoren wie unter Rückgriff auf biblische Gestalten der Diskurs über die Frauenämter

in der Gemeinde, insbesondere das Rollenprofil von Diakoninnen, geführt
'wurde. Mit Frauen als Prophetinnen beschäftigt sich der abschliessende Beitrag von
Agnethe Siquans, womit sich in gewisser Weise ein Bogen zu Rahab schliesst.

Ausgangspunkt sind hier die Töchter des Philippus, welche nach Apg 21,9 Prophetinnen

waren und als solche zum Thema in der patristischen Bibelauslegung wurden.
Ausführliche Register schliessen den hervorragend edierten Band ab.

Tübingen Kristin Weingart

Kulik, Alexander / Catherine Mary MacRobert / Sveilina Nikolova /
Moshe Taube / CYNTHIA M. VAKARELIYSKA (eds.): The Bible in Slavic Tradition

(Studia Judaeoslavica, vol. 9), Leiden / Boston: Brill 2016, XII + 576 S., ISBN 978-

90-04-31366-8; E-ISBN 978-90-04-31367-5).

Der Sammelband ist aus einer internationalen Tagung entstanden, die von der
Hebräischen Universität in Jerusalem und dem Forschungszentrum Kyrillund Methodius

der Bulgarischen Akademie der Wissenschaften im Rahmen eines gemeinsamen

Projekts gleichen Namens 2009 organisiert wurde. Er enthält 23 Beiträge von
Slawistlnnen aus der ganzen Welt und gleich am Anfang einen Artikel, der offenbar
als allgemeine Einführung in das Problem der Bibelübersetzungen gemeint ist, aus
der Feder eines Forschers, der auf das antike Judentum und frühe Christentum
spezialisiert ist (S. Ruzer, Hebrew Bible or Septuagint: Later Preferences and the
Stance of nascent Christianity, S. 1-20). Der Band ist multidisziplinär angelegt,

195



enthält Beiträge, die das Thema aus der paläographisch-editorischen Perspektive
behandeln (vor allem Berichte aus dem Editionsunternehmen in progress unter der

Leitung von Heinz Miklas betreffs des altkirchenslavischen glagolitischen Psalterimn

Detnetrii Sinaiüci, 1975 im Katharinenkloster am Berg Sinai gefunden, S. 21-106),
wie auch exegetische oder literarhistorische Artikel. In einem Fall wird auch ein
(vermeintliches) geschichtliches Ereignis, das Konzil von Preslav von 893 (A. Ni-
kolov, S. 547-556), unter die Lupe genommen.

Der an den Anfang gestellte Beitrag S. Ruzers bespricht, im Unterschied zum
Rest des Sammelbandes, Probleme, die in der westlichen Bibelwissenschaft und
Judaistik auch sonst rege diskutiert werden: Ab wann werden die hebräische und
die griechische Version der Bibel zu Rivalinnen, so dass man sich für die eine oder
die andere zu entscheiden hat? Ruzer stellt (m. E. richtig) fest, dass man im Neuen
Testamentvergeblich nach einer solchen Problematik sucht, im Unterschied zu den
frühchristlichen Schriften beginnend etwa mit Justin, wo sie unmis sverständlich

zutage tritt. Ruzer findet dies erstaunlich, weil diese Rivalität nach seiner Auffassung

schon in einem früheren Stadium, in der Septuaginta-Legende, wie wir sie aus
Philon und dem Aristeasbrief kennen, präsent war. Darin folgt Ruzer einer heute

gängigen Interpretation dieser Texte, die m. E. fraglich ist. Man kann sich vorstellen,

dass nicht nur das NT, sondern auch das hellenistische Judentum im Allgemeinen

die Versionen nach dem Wort von Philon „als Schwestern" sah, nicht als

Nebenbuhlerinnen. Für die viel spätere und — da byzantinisch-orthodoxer Tradition
folgend — eindeutig Septuaginta-orientierte slawische Tradition ist diese ganze
Problematik auf jeden Fall nebensächlich.

Was die slawistischen Beiträge angeht, sind für die Judaistik und die
Bibelwissenschaft vor allem zwei Aspekte relevant: Zum einen sind die Traditionen, die
ihren Anfang im 9. Jh. mit den ersten Übersetzungen des Alten Testaments ins
Altslawische durch die Heiligen Kyrill und Methodius nehmen, wichtige Zeugnisse
für den Septuaginta-Text in einem relativ frühen Zustand, wie insbesondere die

Beiträge von T. Mostrova (S. 123-142) und S. Nikolova (S. 243-256) belegen; zum
anderen werfen die slawischen Handschriften ab und an ein überraschendes Licht
auf die jüdisch-christlichen Beziehungen im Mittelalter. Der diesbezüglich
spannende Beitrag von M. Taube (S. 179-194) berichtet von einer ruthenischen Version
der Sprüche Salomos aus dem 15. Jh. in einer in Litauen aufbewahrten Handschrift
(Vilnius 262). Diese Übersetzung (wie, nach Ausweis des Verfassers, auch die

Übersetzungen der Bücher Ruth, Jesus Sirach, Hiob, Klagelieder und Esther in der
gleichen Handschrift, auf die im Beitrag aber nicht näher eingegangen wird) sei
„klarerweise jüdisch, d. h. unter der Teilnahme eines Juden ausgeführt, der die rutheni-
sche Version einem slawischen Schreiber diktierte; sie widerspiegelt jüdisches
Verständnis des alttestamentliches Textes in seiner in der Masoretenüberlieferung
tradierten Form" (S. 193). Der Ursprung dieses „eindeutig für christliche Leserschaft
bestimmten" Textes „bleibt ein Rätsel" (ibid.), allerdings ein sehr intrigierendes.
Die Beobachtungen über den Gebrauch der Wörter iOA'hH, PKHAOBE, EBP'M in
der „langen" Vita Constantini (Cyrilli) des Philosophen (M. Ivanova, S. 413-430)
sind u. a. für die Geschichte des Judentums in Osteuropa von Interesse. Alle drei
Vokabeln bezeichnen „Juden" und sind heute noch etwa in der russischen wie auch
in der bulgarischen Sprache gebräuchlich; Synonyme sind sie aber im modernen

196



Russisch keineswegs. Eßpen, die Hauptbezeichnung für „Juden" in der Standardsprache,

versteht das Judentum vor allem als Ethnie, eBpen ist man durch Abstammung,

unabhängig von der Religion und Lebensweise. MyAen ist dagegen eine Person,

die der jüdischen Glaubensgemeinschaft angehört. >Kha, ursprünglich eine

phonetische Variante von nyAen, ist dagegen negativ konnotiert und eine grobe
antisemitische Beschimpfung. Dieser Endzustand der sprachlichen Entwicklung,
die mit der Übersetzung der Bibel ins Slawische erst beginnt (alle drei Wörter sind
ja nichts anderes als Transliterationen der griechischen Begriffe "Ioudai/oi und
vEbrai/oi, die in diesem Sprachraum zunächst für die Wiedergabe entsprechender
Vokabeln in der Bibel benötigt wurden), deckt sich zwar naturgemäss nicht mit
dem mittelalterlichen Gebrauch, wird aber im Lichte des Letzteren verständlicher,
wie auch umgekehrt, das weitere Schicksal dieser Wortgruppe lässt ihre Ursprünge
in einem interessanten Licht erscheinen.

Selten wird diese ganze Fülle des slawischen Materials und der damit verbundenen

Problematik so breit in der allgemein zugänglichen englischen Sprache
dargestellt („die Mehrzahl der slawischen Quellen und der einschlägigen Studien ist in
den slawischen Sprachen geschrieben", stellen die Herausgeber im Vorwort S. IX
fest). Somit sei das Buch der Aufmerksamkeit nicht nur der Slawisten und Byzan-
tinisten, sondern auch und gerade der Bibelwissenschaftler und Kirchenhistoriker
ebenso wie der Historiker des Judentums wärmstens empfohlen.

Bern Maria Sokolskaya

JÜTTE, ROBERT: Leib und Leben im Judentum, Berlin: Jüdischer Verlag im Suhrkamp
/ Insel Verlag 2016, 544 S., ISBN 978-3-633-54282-6.

Robert Jütte hat erneut ein hoch informatives und unterhaltsames Buch verfasst,
das in erster Linie sicher für eine breitere Leserschaft gedacht ist. Abweichend
von der im Klappentext erwähnten systematischen Erforschung von Vorstellungen

und Praktiken des Körpers handelt sich jedoch nicht um eine thesengestützte
kulturwissenschaftliche Analyse, sondern um ein reiches Überblickswerk, mit
langer Bibliographie und nützlichen Indices. Aus vielen Quellen wird hier ein fast
enzyklopädisches Narrativ gewirkt, das von der Antike bis in die Gegenwart
reicht und sowohl Bibel,-Rabbinica und Kabbala als auch Akten, Reden,
Tagebucheinträge, halachische Gutachten oder online-Leserkommentare einbezieht.
Der Fokus liegt dabei deutlich auf Europa und Deutschland sowie in der
Moderne auch auf Israel und den USA, während Quellen sephardischen Ursprungs
und die Körpergeschichte der Juden im islamischen Kulturraum seltener
vorkommen. Jüttes reicher Belesenheit und seiner intensiven Kenntnis jüdischer und
allgemeiner Kultur und Geschichte ist es zu verdanken, dass einem bei diesem
fulminanten Reigen durch die Jahrhunderte nicht schwindelig wird. Zwangsläufig
bringt diese Publikationsform neben den Stärken der Gesamtschau auch Schwächen

bei Tiefenschärfe und Detail mit sich. Die Auswahl kritischer Anmerkungen
soll den Wert dieses Buches keinesfalls schmälern, sondern mögliche zukünftige
Ergänzungen oder Korrekturen anregen oder geneigte Leser auf Aspekte und

197



weiterführende Literatur hinweisen, die im Buch selbst kaum oder gar nicht
vorkommen.

Einleitend werden die kulturgeschichtlichen body studies, der corporal turn und
Theorien des embodiment diskutiert, deren englischsprachige Literatur und judaisti-
schen Vertreter Jütte bestens kennt, was in deutschen Publikationen für breitere
Kreise nicht selbstverständlich ist. Die meisten Kapitel jedoch nähern sich dem
Thema dann mit klassischem Werkzeug der Ideen-, Institutionen- und Sozialgeschichte.

So bieten etwa die letzten Kapitel viele Informationen sowohl zur (späten)

Institutionalisierung von Krankenbesuchs- und Bestattungsgesellschaften als auch

zu den detaillierten Regeln und Riten rund um Krankheit und Sterben (leider ohne
Hinweis aufdie Forschung von Avriel Bar-Levav und den Band Death in Jewish Life,
Berlin: de Gruyter 2014). Weiterhin zeigt der Autor, gestützt auf einschlägige
Forschungsarbeiten, Entstehung (oft im 13. Jh.), Wandel und Beständigkeit von Stereotypen,

Körpervorstellungen und -praktiken, oft mit überraschenden Details
illustriert. Von der negativen Konnotation schwarzer Haut und des roten Judas, der

massgeblich die Ikonographie des Juden(barts) prägte, geht es über frühneuzeitliche

(christliche und jüdische) Haarmoden bis zum jüdischen Hintergrund der
Haarfarbemittelindustrie in den USA. Prägnante Noten Kafkas zu Kuraufenthalten
oder zionistische Visionen eines „Muskeljudentums" finden sich ebenso wie die
Debatten über die Abschaffung bzw. Lockerung von Beschneidung oder Speisegesetzen

bei den Aufklärern und Reformern. Überwiegend sind Binnenperspektive
und Aussensicht sowie chronologische Sprünge gut verknüpft, zuweilen jedoch,
auch aufgrund der Quellenlage, mit Ungleichgewichten.

Glanzpunkte setzt das Werk insbesondere dort, wo in der Moderne reiche

Quellen, Archive und literarische Zeugnisse zur Illustration und Perspektivierung
verfügbar waren. Auch gelingt es dem Autor stets durch seine Expertise,
bestimmte Ideen und Praktiken der Frühen Neuzeit in ihren jeweiligen Kontexten
anschaulich zu erklären. (z.B. der Beerdigungsfristenstreit, die Verbindung von
Hämorrhoiden und der Idee menstruierender jüdischer Männern mit dem Kainsmal

der „Christusmörder" und Ritualmordvorwürfen).
Für (Spät)Antike und Mittelalter wird neben Bibel, Talmud (die deutsche

Talmud-Übersetzung von Goldschmidt wirkt zuweilen etwas sperrig und altbacken)
und Midrasch vor allem auf Maimonides, Raschi und das Buch der Frommen

zurückgegriffen. Oft ansprechend in die Diskussion eingebunden, fehlt für diese Zitate
jedoch meist eine nähere Kontextualisierung und Hinweise auf die mittlerweile
reiche kultur- und literaturgeschichtliche Forschung, die hinterfragt, ob und wie diese

Gelehrtenliteratur verbindlich als Spiegel „des Judentums" gelten darf. Auch aus

Platzgründen kommen nur selten all jene Körperexperten zu Wort — medizinische
Autoren (Isaak Israeli, Schabbtai Donnolo, Amato Lusitano, A. Yagel, J. Delme-
digo, Jakob Zahalon, Isaak Lampronti) und Übersetzer (Doeg ha-Edomi, Ibn Tib-
bon, Shem-Tov ben Isaak), deren Wissen über Anatomie und Physiologie mittlerweile

immer besser erforscht ist (z.B. durch D. B. Ruderman, Tzvi Langermann,
G. Freudenthal, G. Bos, T. Visi u. a.).

Zum für Körperlichkeit wichtigen Thema der Sexualität wäre eine längere
Diskussion wünschenswert, da mehr Quellen und Forschung zu (Trans)Gender

198



/ Geschlecht mit den Kategorien des androgynos, tumtum, aylonit und jvznV (vgl.
C. E. Fonrobert, T. Ilan, S. Lev, M. Strassfeld u. a.), Homosexualität (St. Green-

berg, R. Gagnon), weiblicher Physiologie und Anatomie (vgl. C. E. Fonrobert,
C. Baker, R. Barkai, C. Caballero Navas, G. Kessler) sowie zu Geburt und Stillzeit

(vgl. E. Baumgarten, G. Labovitz, J. Levinson, E. D. Haskeil) die Diskussion
bereichert hätten. Zum Thema Speisegesetze kann man auf die reiche Forschung
zu Ernährung, Kultur und Identität hinweisen (u. a. von J. Rosenblum, S. Marks,
D. M. Freidenreich, D. Kraemer), zur Beschneidung das Buch von L. Glick (Marked
in Your F/esh, Oxford 2005) erwähnen sowie bei Reinheitsgeboten die Arbeiten von
J. Klawans, M. Balberg und Y. Fürstenberg. Bei anderen Themen (u. a. Kopfbedeckungen,

Prostitution) hätte die Einbindung einschlägiger kulturwissenschaftlicher
Forschung die Relevanz für das Thema Körper (liehkeit) noch verdeutlicht.

Abschliessend muss man Autor und Verlag zu einem gelungenen Buch
gratulieren, das allen an jüdischer (Körper)Kultur und Geschichte Interessierten wärms-
tens empföhlen sei und auch Studierenden eine solide Einführung ins Thema mit
Anregungen zur vertiefenden Lektüre bietet.

Berlin Fennart Lehmhaus

LehnARDT, ANDREAS: Die hebräischen Einbandfragmente in der Wissenschaftlichen
Stadtbibliothek Trier (Beschreibendes Verzeichnis der Handschriften der Stadtbibliothek

zu Trier. Neue Serie 4), Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2016, 256 S., ISBN
978-3-447-10698-6.

Der Umgang des Judentums mit heiligen Texten und liturgischen Schriften
beeindruckt durch seinen Respekt. Wer die Vorschriften für den Tora-Schreiber oder
die Weisungen zum Gebrauch von Schriftrollen studiert, findet ein differenziertes

Regelwerk vor bis hin zu den Bräuchen eines sorgfältigen Entsorgens untauglich
gewordener Texte, sei es in einer Geniza (einem speziellen Raum für beschädigte
heilige Schriften) oder sei es in einer Art Erdbestattung — als ob die Textträger ein
mit Leben beseeltes Wesen wären. Umso befremdlicher mutet die Tatsache an, dass

in Folge von Vertreibung und Enteignung der Juden im mittelalterlichen Europa
jüdische Traditionsliteratur in fremde Hände kam und hebräische Fragmente
daraufhin in Bibliotheken als simples Buchbindematerial verarbeitet, Rollen und Ko-
dizes auseinandergeschnitten und utilitaristisch zu Einbandzwecken benutzt wurden.

Im Rahmen seines Forschungsprojektes Geni^at Germania ortet und katalogisiert

der Mainzer Judaist Andreas Lehnardt seit Jahren akribisch und mit souveräner

Sachkenntnis solch zweckentfremdete Fragmente. Ein Glücksfall für diese

Texte, die somit einen würdigen wissenschaftlichen Aufbewahrungsort erhalten.
Eine Bereicherung ebenso für die mittelalterliche Paläographie und für die jüdische
Literaturgeschichte zugleich.

Mit dem vorliegenden Band der Hebräischen Einbandfragmente in der Wissenschaftlichen

Stadtbibliothek Tner liegt jetzt in diesem Rahmenprojekt eine weitere wichtige
Publikation vor, verfügt doch die Stadtbibliothek Trier über eine der grössten
Sammlungen hebräischer und aramäischer Einband fragmente Deutschlands.

199



Eine fundierte Einleitung führt die rund 270 Fragmente ein, die im zentralen

Katalogteil präzise beschrieben werden, geordnet nach Gattungen (genauer: nach
Tora-Rollen und Bibel-Kodizes, Talmud-Traktaten sowie nach halachischen und

liturgischen Texten) mit Angaben zur Provenienz, zum Trägerband und zu
weiterführender Literatur. Eine Reihe von Fotografien, verschiedene Anhänge und
Register runden die Sammlung ab, unter anderem auch eine Zusammenstellung der

Trägerbände; vorwiegend handelt es sich dabei um christliche Werke wie etwa Hei-
ligenviten oder Predigtkompendien.

Die Lektüre des Katalogs zeigt, dass zahlreiche hebräische Texte aufgrund
regionaler Verfolgungen der Juden im Norden Frankreichs während des M.Jahrhun¬
derts veräussert wurden, weisen doch die allermeisten Fragmente franko-aschken-
asische Schrifttypen auf. Wiederverwendet wurden die hebräischen Reststücke
dann grösstenteils Mitte des 15. Jahrhunderts, wobei viele Trägerbände aus dem

ehemaligen Augustiner-Chorherren-Stift in Eberhardsklausen stammen. Einen
besonderen Wert unter den Fragmenten haben bis anhin unpublizierte synagogale
Gedichte. Doch auch die übrigen bekannten Schriften können nun im Hinblick auf
kritische Editionen weiter bearbeitet werden.

Andreas Lehnardts eindrückliche Trierer Sammlung verhilft den hebräischen
Einband fragmente mithin nicht nur zu einer literarischen Ruhestätte, sondern füllt
auch manchen dieser Texte mit neuem Leben.

Freiburg i. Br. Gabrielle Oberhänsli-Widmer

COHEN, JEREMY, M Historian in Exile. Solomon ibn Verga, Shevet Yehudah, and

the Jewish-Christian Encounter, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2017,

VIII + 248 S., ISBN 978-0-8122-4858-6.

Jeremy Cohen legt mit diesem Buch eine Studie zu Salomon Ibn Vergas Shevet

Yehudah vor, einer erstmals im Jahre 1554 veröffentlichten und weit verbreiteten
Sammlung von Verfolgungsereignissen, die das jüdische Verständnis von Verfolgung

und Unterdrückung prägte und eine Brücke zwischen den mittelalterlichen
Traditionen und den Herausforderungen der Frühen Neuzeit bildete. Dabei
sollte man dieses Werk weniger als eine Quelle für tatsächliche Ereignisse
betrachten (dazu sind die in ihm dargestellten Fakten zu spärlich und die Fiktionen
zu zahlreich), als vielmehr als ein Dokument jüdischer Befindlichkeit in Zeiten
christlicher Unterdrückung.

Nach einer kurzen tabellarischen Darstellung der einzelnen Kapitel des Shevet

Yehudah unter Berücksichtigung ihrer Funktion im Gesamtwert und der Frage der

Autorenschaft (Salomon Ibn Vergas Sohn hatte das Werk vor der Herausgabe
bearbeitet), widmet sich Jeremy Cohen in sieben Kapiteln den Schwerpunkten seiner

Untersuchung: In den ersten beiden Kapiteln behandelt er die Frage der Darstellung

von religiösen Disputationen, unterteilt nach fiktiven (Kap. 1) und historisch
verbürgten Gesprächen am Beispiel der Disputation von Tortosa, die zwischen
Februar 1413 und November 1414 stattfand (Kap. 2). Im dritten Kapitel geht es

um innerjüdische Aspekte von Verfolgungen, nämlich um den Talmud und die

200



Talmudisten, eine Differenzierung, die im Shevet Yehudah eine grosse Rolle spielt:
für Ibn Verga ist weniger die jüdische Tradition, als vielmehr die Auslegung dieser

Tradition durch Gelehrte problematisch, da sie zu einer Entfremdung zum
Christentum beiträgt. Im vierten Kapitel behandelt der Autor wieder eine ausserjüdische

Komponente der Verfolgungen, nämlich die verschieden Ritualmordlegenden und
ihre Auswirkungen. Die nächsten beiden Kapitel beschäftigen sich mit den Folgen
von antijüdischen Ausschreitungen und Gesetzen, nämlich zum einen mit dem
jüdischen Märtyrertum (Kap. 5), zum anderen mit den Konversionen zum Christentum

(Kap. 6). Das letzte Kapitel stellt eine Art Abschluss und Schlussfolgerung aus
den vorhergehenden Teilen dar, indem darin Intention und Struktur des Buches
Shevet Yehudah untersucht werden.

Dabei bietet das Schlusskapitel eine Analyse des siebten Kapitels des Shevet

Yehudah, das von zentraler Bedeutung für das Werk ist: Es handelt sich um eine

fiktive Diskussion zwischen König Alfonso und dem christlichen Gelehrten
Thomas, der als Verteidiger der Juden gegen christliche Vorwürfe auftritt. In
diesem Kapitel nimmt Ibn Verga viele Themen und Argumente vorweg, die später am
Schluss des Buches weiter vertieft werden. In dieser Analyse liefert der Autor
einige, wenngleich auch sehr vorsichtige Schlussfolgerungen: Shevet Yehudah ist
unverkennbar geprägt von der sephardischen Kultur des 15. und 16. Jahrhunderts.
Dabei spielen drei weitere jüdische Intellektuelle eine nicht unwichtige Rolle zum
Verständnis des Werkes: Zunächst einmal Profiat Duran, der in der zweiten Hälfte
des 14. Jahrhunderts lebte, und dessen Auseinandersetzung mit dem Christentum,
die in seiner Zwangskonversion im Jahre 1391 mündete: in ihm könnte Ibn Verga
eine Art Vorbild für sein eigenes Handeln gesehen haben, da auch er von einer

Zwangskonversion betroffen war und diesen Weg dem Märtyrertum vorzog; dann
Isaak Nathan aus Arles, der im 15. Jahrhundert ein heftiger Kritiker der Zustände
innerhalb des Judentums gewesen ist und datnit vielleicht auch Ibn Vergas Kritik
beeinflusst haben könnte; und zum Schluss noch Don Isaak Abravanel, dessen

Rolle als Philosoph und Gelehrter nicht zum Vorbild Ibn Vergas gereichte, aber
dessen Engagement bei der Diskussion mit aufgeklärten christlichen Denkern
einen nicht unmassgeblichen Einfluss auf Ibn Vergas positive Haltung zum
interreligiösen Dialog gehabt haben könnte.

Insgesamt bietet Cohen keine allumfassende Analyse des Shevet Yehudah, dieses

ist auch nicht seine Absicht, vielmehr handelt es sich um den gelungenen Versuch,
die Diskussion um diese Schrift, die lange Zeit vernachlässigt wurde, neu zu beleben

und auf eine solide Grundlage zu stellen. Dabei weist er die didaktische Absicht
des Buches nach, den Lesern zu erklären, wie sie als Juden in die Lage gerieten, in
der sie sich in der Mitte des 16. Jahrhunderts befanden, wobei Ibn Vergas
Aufmerksamkeit eindeutig den historischen Faktoren galt, theologische Diskussionen
interessierten ihn weniger.

Köln Carsten Sehliwski

201



FAIERSTEIN, MORRIS M. (ed.): Ze'enab U-Re'enab: A Critical Translation into English,
2 Bde (Studia Judaica, Bd. 96), Berlin / Boston: De Gruyter 2017, XX 4- 1270 S.,

ISBN 978-3-11-046103-9.

Der Autor dieser Buchrezension steht vor einer ganz besonderen Herausforderung:
Wie soll man die erste' vollständige wissenschaftliche Übersetzung des ZENNE-
RENNE und die ungeheure Bedeutung der Quelle in kurzgefasster Form angemessen

würdigen? — Handelt es sich doch bei diesem Buch um eines, dessen prägender
Einfluss auf das aschkenasische Judentum in einer Reihe mit der Bibel, den Talmu-
dim, dem Sohar und anderen Klassikern der jüdischen Literatur aufzuzählen wäre,
aber nur noch frommen Gemeinde(glieder)n und wenigen Wissenschaftlern
vertraut ist. Die beste Vorstellung des ZENNERENNE mag die mit Hilfe seines späteren

populären Beinamens TAYTSH KHUMESH sein,1 der häufig als die jüdische „Volksbibel"

oder „Hausbibel" umschrieben wird. Der Titel nTNli nrxs ist bekanntlich ein
Zitat aus dem Hohelied 3,11, das sich auf die „Töchter Zions" als Subjekt bezieht.

Mit dem Midrasch Shir ha-Shirim Rabba zur Stelle wird es aber auch auf fromme
junge Männer ausgelegt.

Eine zweite Einführung in das Werk könnte über die Höhe der Auflagen erfolgen:

Denn das ZENNERENNE wurde von seiner (vermutlichen) Erstauflage in Hanau

(Pseudo-Basel) im Jahre 1622 bis in die Gegenwart in mehr als 257 Ausgaben
neu aufgelegt (S. 6). Demzufolge war es seinem Autor, Jakob ben Isaak Rabbino
aus Janöw, gelungen, einen „Bestseller" zu verfassen, dem eine signifikante Geltung
innerhalb der europäischen Judenheiten vergönnt sein sollte.

Einen dritten adäquaten Zugang bietet Faierstein selbst: In seiner kenntnisreichen

Einleitung (S. 1-27) erinnert der Herausgeber und Übersetzer an Israel Zin-
bergs Auswertung zahlreicher Buchdrucke der Frühen Neuzeit (S. 14-17). Aus
ihnen geht hervor, dass deren Autoren versuchten, der breiten Masse ihrer
Glaubensgenossen ein Mindestmass an jüdischer Tradition und Bildung zu vermitteln
und sich dabei des Jiddischen als der Kultur- und Verkehrssprache des aschkenasi-

schen Judentums bedienten, da zwar die Meisten das Hebräische zu lesen vermochten,

aber inhaltlich nicht verstanden (S. 19-21). Auf dem Titelblatt eines anderen
Werkes begründet Jakob ben Isaak Rabbino seine Arbeiten mit einem ähnlichen
Argument, das diese Verständnisprobleme auch auf die mündlich vorgetragene
Predigt erweitert: „Die Leute hören DRUSHES in der Synagoge und verstehen nicht,
was die DRUSHE bedeutet. Man spricht in der Synagoge zu schnell. Aber in diesem
Buch kann er langsam lesen und selbst verstehen, und wenn er es nicht versteht,
so kann er mit seinem KHAVER darüber sprechen..."2 Eine ähnliche Funktion
sollte das ZENNERENNE erfüllen. Denn es handelt sich hierbei um einen narrativen
Bibelkommentar, der wesentliche Auslegungen der rabbinischen und mittelalterlichen

Literatur mit Midraschim zu verbinden versucht. Es wollte offensichtlich auch

diejenigen in das Gebot des „Lernen" einbeziehen, denen aufgrund mangelnder Zeit-

1 Den Titel oder Beinamen TAYTSH KHUMESH tragen einige frühere Bibelübersetzungen,
allerdings ersetzte das ZENNERENNE dieselben durch seine ungeheure Popularität.

2 Jakob b. Isaak Rabbino: "wp f,l?ö, Lublin 1622, Titelblatt. Zitiert nach ELazar Shul-
man: nnraoi rrmzw mirr nsw, Riga 1903, S. 37.

202



und Sprachkenntnisse kein Talmudstudium möglich war. Andererseits weist Faier-
stein darauf hin, dass ZENNERENNE weder den hebräischen Bibeltext noch eine

Übersetzung beinhaltet (S. 18). Damit wird vorausgesetzt, dass alle Leser und
Zuhörer diese bereits kennen und mit der jüdischen Auslegungskultur ansatzweise

vertraut sind: „The most plausible explanation is that all Jews had a good working
knowledge of the Hirnash from hearing it regularly read and discussed in sermons
and other occassions." (S. 21) Die Wirkungsweise des Textes schilderte vor vielen
Jahren schon Erika Timm so treffend, dass diese Ausführung hier zitiert werden
soll: „As a result of his decision to write prose, the author was free to adopt the

typical thought and language patterns used for 'learning"; in other words, he could

incorporate traditional sentence-by-sentence methods of interpretation of the
sacred text. Characteristic feature of this approach are the word kloymer, used to
introduce psychological explanations, and, more noticeably, a repeated question and

answer game, either with a vorum structure or with the two-part-expression\fregtman
ejn kashe - terets is [...]."3 Dieses besondere Verfahren vermittelte sowohl Lesern als

auch Hörern die Immersion, dass sie unmittelbar am „Lernen" partizipieren.
Faierstein legte seiner Übersetzung die Amsterdamer Ausgabe von 1711

zugrunde, da dieser Druck von jedem Interessierten zum Vergleich aus der Frankfurter

Universitäts- und Stadtbibliothek heruntergeladen werden kann, während die

älteren, von ihm ebenfalls konsultierten Editionen nur in wenigen Bibliotheken
materiell zugänglich sind (S. 24). Untergliedert ist ZENNERENNE in die Kommentare

zur Tora, den Megillot und Haftarot. In den meisten Fällen weisen die

Originalausgaben lediglich eine Unterteilung in Wochenabschnitte auf, enthalten keine
Verweise auf Kapitel und Verse und bilden somit eine zunächst undurchdringliche
„Bleiwüste" ohne Absätze, aus der nur Kurzzitate, Hebraismen, Personen- und
Buchtitel graphisch herausragen. Faierstein kommt hier den modernen Lesern
entgegen, indem er die Bibelzitate mit Stellenangaben versieht, die hebräischen Phrasen

übersetzt und die zitierte Traditionsliteratur im Fussnotenapparat identifiziert.
Letztere wird in einem übersichtlichen Index aufgelistet und beiden Bänden
beigegeben, so dass ihre bequeme Nutzung gewährleistet ist. Der zweite Band enthält
ferner eine Bibliographie mit der wichtigsten Forschungsliteratur, in der auch
aktuelle Titel berücksichtigt wurden.

Die vorliegende Edition von Morris M. Faierstein ist aus einem weiteren
Grunde hervorzuheben: Er hat zum Teil nebenberuflich und in den letzten Dekaden

überwiegend als freiberuflich arbeitender Wissenschaftler zahlreiche weitgehend

vergessene Quellentexte des frühneuzeitlichen Judentums erstmalig erschlossen.

Mithilfe englischer Übersetzungen und Einführungen versucht er sie dem
Judentum wieder zuzuführen — Leistungen, die unbedingte Würdigung verdienen.

Berlin Nathanael Riemer

3 ERIKA TIMM: Yiddish Literature in a Franconian Geni^ah, Jerusalem 1988, S. 32.

203



SÜSS, RENÉ: Luthers theologisches Testament: Von den Juden und ihren Lügen. Einleitung

und Kommentar. Aus dem Niederländischen übersetzt von Remko Kragt,
unter Mitarbeit von Ralf H. Arning überarbeitet und herausgegeben von Andreas

Pangritz, Berlin: Orient & Okzident 2017, 409 S., ISBN 978-3-9806216-7-0.

Am Anfang des Buches stehen Zeilen aus Paul Celans Todesfuge „Schwarze Milch
der Frühe" und „der Tod ist ein Meister aus Deutschland" - gelesen im Licht eines

Lutherzitates, in dem der Reformator die Kirche seiner Jugend angreift, die dem
reinen Wort Gottes Gewalt angetan hat, „als wenn einer Milch seihet durch einen
Kohlsack, da die Milch muss schwarz und verderbet werden" (S. 18f). Zum Ab-
schluss heisst es aus der Haggada des Pessachabends: „Denn nicht nur einmal stand

jemand gegen uns auf, um uns zu vernichten, sondern in jedem Zeitalter stehen
Menschen gegen uns auf, um uns zu vernichten, aber der Heilige, gelobt sei Er,
rettet uns aus ihrer Hand" (S. 312). Zwischen den drei Zitaten steht eine

Generalabrechnung mit Martin Luther in Gestalt eines Kommentars seiner wichtigsten
„Judenschrift" aus dem Jahre 1543 Von den Juden und ihren Lügen. Geschrieben
wurde dieser Text von dem niederländischen Theologen René Süss (geb. 1939),
Sohn eines jüdischen Vaters und einer ursprünglich lutherischen Mutter. Süss war
bis 1999 Pastor der Niederländisch-Reformierten Kirche, als er das Amt niederlegte,

aus der Kirche austrat, sich dem Judentum zuwandte und mit seiner Arbeit
über die judenfeindlichen Traditionen in der Geschichte des Christentums begann.
Das Resultat seiner Studien, seine 2006 in Amsterdam publizierte Dissertation über
Luthers theologisches Testament (2. Auflage 2010), liegt hier erstmals in deutscher
Übersetzung vor.

Bereits diese wenigen Informationen zeigen, dass mit diesem Buch nicht so
einfach fertig zu werden ist. Es ist ein persönliches Dokument, zu verstehen einerseits

als vernichtende Kritik eines Theologen an seiner Kirche, zugleich aber wohl
auch als Abrechnung des zwischenzeitlich weit über Sechzigjährigen (heute über

Siebzigjährigen) mit seinem vormaligen theologischen und beruflichen Weg und
insofern als Selbstkritik. Die verschiedenen Schichten dieses Buches, das man nicht
ohne Erschütterung lesen kann, sollen der Reihe nach vorgestellt werden.

Dieses Buches will erstens und zunächst einmal, der Titel sagt es, als Kommentar
zu Luthers Schrift Von den Juden und ihren Lügen gelesen werden, zu einem Text, den
der Autor als Zusammenfassung der Botschaft des Reformators, als Kulminationspunkt

seines Denkens, als „theologisches Testament" versteht. Die Kommentierung

(im fünften Kapitel des besprochenen Bandes) erfolgt nicht durch sukzessives
und abschnittweises Nachzeichnen des Gedankenganges dieser Schrift, auch nicht
(jedenfalls nicht in erster Linie) durch den Nachweis von Zitaten und Traditionslinien

bei Luther, sondern durch thematische Längsschnitte, die die berüchtigte
Kampfschrift in Luthers Gesamtwerk (und auch in die judenfeindliche
Vorstellungswelt der christlichen Tradition sowie in die Wirkungsgeschichte — dazu s.

unten) einbetten. Diese Herangehensweise eröffnet — anders als eine Fussnotenkom-
mentierung zum Gesamttext, wie der Rezensent sie 2016 versucht hat —

Spielräume zu längeren Ausführungen, die der Autor überzeugend und konsequent
nutzt, während andere Abschnitte und Einzelmotive aber unkommentiert bleiben.

Ausgewählte Textpassagen werden so mit Hilfe von Ausführungen zu Luthers

204



Geschichtsphilosophie, zu seinem Schriftverständnis, aber auch (um nur einige
Beispiele zu nennen) zu Themen wie den „Toledot Jeschu" (Kap.,5.1), zur Tierme-
taphorik in den Judenschmähungen („Bluthunde" und „Schweinehunde", Kap.
5.2), zu Luthers Sozialprotest (sein Wettern gegen „jüdischen Wucher", Kap. 5.3),

zum gegen die Juden gerichteten Vorwurf der Gotteslästerung (Kap. 5.4 und 5.5)
sowie zur angeblichen „Teufelskindschaft" der Juden (Kap. 5.7) erläutert. In allen
Teilen wird durch Textanalysen und Vergleiche mit anderen Luthertexten, vor
allem solchen, die gemeinhin nicht zu seinen „Judenschriften" gerechnet werden,
gezeigt, dass von „Ausrutschern" nicht die Rede sein kann; judenfeindliche
Grundstrukturen sind vielmehr kontinuierlich in allen Epochen seines Œuvres zu finden.
Süss geht hier im Grunde nicht über das hinaus, was etablierte Lutherforscher wie
etwa Thomas Kaufmann schreiben; es klingt bei ihm nur besonders überzeugend,
vor allem, weil er mit detektivischem Blick Motive ausmacht (etwa die Beschäftigung

mit den Stammbäumen der Noah-Söhne Sem, Harn und Japhet), die seinen

Judenschriften und anderen Texten (hier: Von den Juden und ihren Lügen und seinen

Predigten über die Genesis, 1527) gemeinsam sind.4 Sofern es sich um Motive handelt,

deren antijüdischer Charakter nicht auf den ersten Blick erkennbar ist, vermögen

diese Nachweise die These von der Kontinuität bei Luther gleichsam „von der
Seite" zu stützen.

In Übereinstimmung mit diesem Vorhaben, das der Autor im eigentlichen
Hauptteil seines Buches durchführt, trägt Süss zweitens eine Gesamtinterpretation
der Theologie Luthers aus der Perspektive seiner „Judenschriften" vor. Zu diesem
Zweck sind dem Hauptteil neben einer historischen Hinführung zum Thema („Die
Juden in Europa zu Luthers Zeit", Kap. 1) drei Abschnitte zu den Themen „Die
Hebräische Bibel in Luthers Theologie" (Kap. 2), „Gesetz und Evangelium in der

Theologie Luthers" (Kap. 3) sowie ein Schnelldurchgang durch seine sämtlichen

„Judenschriften" in chronologischer Reihenfolge (Kap. 4) vorangestellt. Für die
berühmte Schrift des Jahres 1523 Dass Jesus Christus ein geborner Jude sei konzediert
Süss eine gewisse zeitweilige judenfreundliche Euphorie auf Seiten des Reformators.

Der Kontext — scharfe judenfeindliche Formulierungen in einer Predigt am
Stephanustag 1522 (S. 87) — geben aber zu erkennen, dass die Haltung Luthers in
dieser besonderen Schrift nicht einmal als repräsentativ für diesen Zeitraum gelten
kann. Das entscheidende Stichwort, durch viele Lutherzitate belegt, ist vielmehr
das der Kontinuität. Als besonders schwerwiegend muss gelten, dass Luthers
letzte theologische Aussage überhaupt, seine Vermahnung wider dieJuden (1546), eine

4 In der grossen Genesisvorlesung Luthers heisst es etwa zu Gen 10, 3: „Descendimus
igitur nos Germani per totam lineam a Primogenitis Iaphet. [...] Haec non obscura si-

gnificatio est, quod Deus hanc nationem misericorditer respexerit, et singulariter voluerit
honorare. Sicut etiam Historiae testantur Germanicam nationem semper laudatissimam
esse habitam" (WA 42, 396, lOf). Ein ähnliches „Rühmen" Luthers hinsichtlich der

eigenen Abstammung von Japhet, dort freilich ironisch-sarkastisch, findet sich in Von den

Juden und ihren Lügen (WA 53, 426, Iff). Die Frage, welcher der Söhne Noahs der
Erstgeborene war, ist in der jüdischen Exegese übrigens durchaus umstritten; im Gegensatz
zu Süss, der offenbar von Sem als dem ersten Sohn ausgeht (S. 205), hielt Raschi (zu
Gen 5,32) durchaus Japhet für den Erstgeborenen.

205



antijüdische Hasspredigt war (S. 122). Anregend sind in diesem Zusammenhang
die biographischen Informationen zum Lebensende des Reformators: So soll mit
dem Eislebener Apotheker Johannes Landau tatsächlich ein (zum Katholizismus)
konvertierter und aus der Bukowina eingewanderter Jude an Luthers Sterbebett

gestanden sein (S. 346f. Anm. 158).5

Nun hatte Luther jüdischen Heilkundigen verschiedentlich vorgeworfen, sie

hätten es darauf abgesehen, christliche Patienten zu vergiften; auch in dem von
Landau überkommenen Bericht von Luthers letzten Tagen in Eisleben ist, so
erfahren wir, von einer solchen perfiden Beschuldigung die Rede (S. 125), wie Landau
sie wohl von Luther selbst in seiner letzten Vermahnung wider die Juden6 gehört hatte.

In diesem Abschnitt wartet der Leser von der Anlage des Buches her nun förmlich
darauf, mit Blick auf den Eintritt des Lebensendes Luthers am 18. Februar 1546

tatsächlich von einer solchen verleumderischen Anklage („die Juden" hätten Luther
„vergiftet") zu erfahren; für eine solche gibt es in den Berichten über die letzten
Stunden des Reformators aber offenbar keinen Beleg. Oder warum haben - wenn
man die Wirkmächtigkeit von Luthers Judenhass unterstellt, die Süss auf nahezu

jeder Seite hervorhebt — diejenigen, die den alten Mann auf seiner letzten Reise

begleiteten, diese Anschuldigung unterlassen? So überzeugend und schmerzhaft

(für alle, denen an Luther theologisch noch etwas liegt) das von Süss angewandte
Verfahren der Nachzeichnung von Konsistenzen und Kontinuitätslinien in vielen
Fällen ist, so gerät die teilweise etwas feuilletonistische Darstellungsweise doch an
ihre Grenzen. Ein anderes Beispiel für suggestive Formulierungen und eine Art
„Konsequenzenmacherei" ist der Umgang mit einem Zitat aus Luthers Adelsschrift

(1520): „Darumb lassit uns auff wachen, lieben Deutschen, und got mehr den die
menschen furchten, das wir nit teylhafftig werdenn aller armen seelen, die szo kleg-
lich durch das schendlich, teuffelisch regiment der Romer vorloren werden"
(S. 202). Es lässt sich nicht leugnen: „Wenn man in diesem Aufruf die Worte
Papisten' und ,Rom' durch Juden' ersetzt, ergibt sich ein geeigneter Rahmen für eine

Problematik, die Luther in VDJ \_Von den Juden und ihren Lügen; MM] zur Sprache

bringt" (S. 207). Mit Süss ist der Rezensent davon überzeugt, dass sich im Hass

Luthers auf „Römer" und „Juden" in der Tat Strukturähnlichkeiten aufweisen
lassen: Nur ist in diesem Abschnitt von den Juden mit keinem Wort die Rede! Man sollte
auch in Rechnung stellen, dass - unzählige Kirchenhistoriker haben dies bemerkt

- der Reformator letzten Endes eben kein systematischer Denker war. Dies ist
nicht zur Verteidigung Luthers gesagt, der im Hinblick auf seine Stellung zu den

5 Dieses Thema nahm Süss in einem Buch mit neuen (teilweise spekulativen) Rekonstruk¬
tionen zur Biographie Luthers (erschienen 2013 in Amsterdam unter dem Titel Luther.
Een sympathieke Potentaat) erneut auf, um durch die Entmystifizierung der Vorgänge um
den Tod des Reformators in Eisleben am Ende ein menschliches, weniger heroisches
und damit fast wieder sympathisches Bild des Reformators zu zeichnen. Wie diese
neuerliche Wendung damit vereinbar sein soll, dass Süss Luther und Hitler in den hier
besprochenen Ausführungen so nahe aneinanderrückt (s. dazu unten) vermag der Rezensent

einstweilen nicht zu sagen; vgl. http://www.sjoerdmulder.nl/info /2013/02/13
/rene-suss-luther/ (l.März 2018).

6 Vgl. Matthias Morgenstern, Luthers letzte Tage in Eisleben, in: Judaica 73 (2017), S. 454.

206



Juden ohnehin nicht zu verteidigen ist. Aber es irritiert, den zitierten Abschnitt bei
Süss unmittelbar zu den ,,Früchte(n)" von „Luthers Erbe" bei den Nazis („Deutschland

erwache!") übergehen zu sehen. Die Verstimmung wird nicht gemildert
dadurch, dass der Autor (damit „kein Missverständnis aufkommt") im Folgenden
relativierende Bemerkungen macht, um die „Unterschiede" zu einem „Nationalsozialisten

wie Hitler" nicht zu verwischen (S. 207). Es ist in diesen Abschnitten meist
nicht deutlich, inwieweit es jeweils um nachweisbare wirkungsgeschichtliche
Zusammenhänge oder eher um Mentalitätsgeschichte und langfristig wirkende
allgemeine (konkret aber schwer belegbare) Stimmungsbilder und kulturelle Dispositionen

geht. In der Forschung zu Hitler ist m.W. beispielsweise durchaus strittig, ob
Eckarts „Zwiegespräche zwischen Adolf Hitler und mir" (München 1924), die Süss

als Beleg für Hitlers Lutherkenntnisse anführt (S. 230), als seriöse Quellen
glaubwürdig sind. Das Urteil des Autors steht jedenfalls fest: „Der Reformator und der
Diktator reichen einander über die Jahrhunderte die Hände in ihrem masslosen,
radikalen und obsessiven Judenhass. [...] Wir dürfen ihre Namen in einem Atemzug

nennen" (S. 306).

Ausführungen wie diese lenken das Augenmerk darauf, dass die Studie drittens

im Sinne der Zeilen aus der Passah-Haggada, auf die anfangs hingewiesen wurde,
auch eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit dem Christentum im Allgemeinen
sein will. Süss folgt hier mit Blick auf die „Judenpredigt" Augustins (S. 40) und
anderer Kirchenväter den Spuren Rosemary Ruethers {Nächstenliebe und Brudermord,

München 1978). Auf einigen Seiten wird das Untersuchungsfeld, hinter die patris-
dsche Zeit zurückgehend, bis auf bibelhermeneutische Fragen ausgedehnt. Mit
Bezug auf das Neue Testament als „antijüdisches Zeugnis" (S. 236) und „Tendenzliteratur"

(S. 237) findet der Autor, ohne nähere Erläuterungen, zu dem (gelinde
gesagt) etwas irritierenden (und nicht näher ausgeführten) Urteil, das

Johannesevangelium mit Blick auf Kap. 8, 44 („ihr habt den Teufel zum Vater££) als für
noch judenfeindlicher zu halten als selbst Luther! Beim Evangelisten seien schliesslich

auch die „'normalen'Juden, einschliesslich derer, die an Jesus glauben", in das

Urteil eingeschlossen — so weit sei Luther nie gegangen!7
Als Problem wird ferner die christliche, näherhin christologische Auslegung der

Hebräischen Bibel benannt — eine Kritik, die heute nicht nur in jüdischer Perspektive,

sondern auch aus Sicht der historischen Forschung vollkommen plausibel ist.
Süss ist sich freilich dessen bewusst, dass Luther, der - zeitbedingt —der ganzen
christlichen Tradition folgt, in dieser Hinsicht nur schwer etwas anzulasten ist (S.

62). Dennoch gibt er Beispiele dafür, dass jüdische Exegeten es nicht schwer hatten,

„die christliche Interpretation [sc. des Alten Testaments; MM] insgesamt als

gekünstelt und willkürlich blosszustellen" (S. 137). Die genauere Analyse von Non
den Juden und ihren Lügen und des zweiten Luthertextes von 1543 Nom Schern Hame-

phoras und vom Geschlecht Christi zeigt aber, dass der Reformator sich häufig gegen
erkennbar apologetische und talmudisch weiterinterpretierte (nach Luther durch
„Glossen verdrehte") Auslegungen wendet. Besonders Midrasch-Deutungen und
kabbalistische Exegesen, die der uninformierte common sense auch heutzutage als

7 Als biblischer Belegtext wird falschlich Johannes 8, 31 genannt (S. 237),

207



eher weit hergeholt bezeichnen würde, lösen seinen unbändigen Zorn aus! Man
sollte in dieser Hinsicht vordergründig moralisierende Deutungen meiden. Die
angesprochenen Probleme sind schwieriger, als das etwas plakativ eingeführte
Nietzsche-Zitat (im Hinblick auf den christlichen „Versuch, das Alte Testament den
Juden unter dem Leibe wegzuziehen", S. 49) zu vermuten gibt. Wenn der Eindruck
nicht täuscht, beklagt es der Autor im Übrigen, das s „das Neue Testament
unverbrüchlich mit dem AI ten Testament4 zusammen als die normative Schrift der
Christen gilt" (S. 137) - eine aus der Sicht eines ehemaligen Christen vielleichtverständliche

Äusserung, die angesichts der kürzlich in Deutschland geführten
Debatte um den Status des Alten Testaments im christlichen Kanon aber doch
bemerkenswert ist.

Die hier nur angedeuteten kritischen Fragen müssen im Hinblick auf die vierte

Sinnebene des Buches leiser werden, da diese eher auf die persönliche Lebenslinie
und Deutung des Autors bezogen ist. Bereits in der Einleitung (S. 21) findet sich
die Anspielung auf eine jüdische Erwiderung auf Luther noch im Reformationszeitalter,

die einem Juden aus Leipheim mit dem latinisierten Namen Dulcius - also

„Süss" - zugeschrieben wird. Eine weitere Spur ist die Geschichte des Joseph Süss

Oppenheimer,,Jud Süss", der der Autor in Form des gleichnamigen Romans Lion
Feuchtwangers (1925) und des Nazi-Hetzstreifens (1940) Veit Harlans nachgeht (S.

277—286). Das in einer Schlüsselszene des Films verlesene Lutherwort („Darum
wisse, du lieber Christ, dass du nebst dem Teufel keinen giftigeren Feind hast denn
einen rechten Juden", S. 282) ist direkt dem Hetztext Von den Juden und ihren Lügen

entnommen. In seinem Schlusswort stellt René Süss, der sich mit den genannten
Opfern des abendländischen Judenhasses identifiziert und das Buch seinen von
den Nazis umgebrachten Onkeln und Tanten widmet, die Frage nach dem Sinn
und Ziel seines Schreibens: „So, wie Luther nicht daran glaubte, dass das jüdische
Volk insgesamt bekehrt werden könnte, so glauben wir nicht daran, dass die

Bekämpfung des Judenhasses jemals den Antisemitismus aus der Welt schaffen wird".
Läuft es, in Umkehrung der Lutherischen Dämonologie also auf einen Kampf mit
dem „ewigen Antisemiten" hinaus? Hier kann der Autor den Reformator am Ende
aber überraschenderweise auch einmal positiv zitieren: Es wird „immer Menschen
geben, die ,vom grossen Haufen springen.4"8 In diesem Sinne gilt für ihn: „Mit dem
Besserwerden der Welt, jüdisch gesprochen: Tikkun Olam, haben Menschen guten
Willens alle Hände voll zu tun44 (S. 312).

Strasbourg Matthias Morgenstern

8 Zu dem am Ende doch irritierend volatilen Lutherbild des Autors passt, dass er in der
vorerwähnten (noch unübersetzten) Lutherbiographie bekennen kann, Luther lasse ihn
nicht los („Luther laat mij niet meer los"). Er sehe in ihm, jiddisch gesprochen, einen

„Mentsch" (,a Mentsj'), der lebte, was er lehrte und der nicht nur hassen, sondern auch
lieben konnte („die niet alleen kon haten maar ook ten volle kon liefhebben"); zitiert
nach: http://www.sjoerdmulder.nl/info/2013/02/13/rene-suss-luther/ (Zugriff vom
01.03.2018).

208



HlRBODIAN, SiGRIED & Torben STRETZ (Hg.): Juden und ländliche Gesellschaft in
Europa \'wischen Mittelalter und Früher Neuheit (15.—17. Jahrhundert). Kontinuität und

Krise, Inklusion undExklusion in einer Zeit des Übergangs (Forschungen zur Geschichte
der Juden, Abt. A, Bd. 24), Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2016, VII + 275 S.,

16 Abb., 1 Karte, ISBN 978-3-447-10636-8.

Der Sammelband dokumentiert die Abschlusstagung des Teilprojekts „Juden auf
dem Lande zwischen Mittelalter und Früher Neuzeit. Inklusion und Exklusion
durch Herrschaften und Gemeinden in ausgewählten Territorien Frankens" des

Sonderforschungsbereichs „Fremdheit und Armut. Wandel von Inklusions- und
Exklusionsformen von der Antike bis zur Gegenwart", die im März 2012 am Arye
Maimon-Institut für Geschichte der Juden an der Universität Trier stattfand. Im
Mittelpunkt des Bandes stehen drei Jahrhunderte deutsch-jüdischer Geschichte
(15—17.Jahrhundert), die eine Ubergangsphase von den im Mittelalter mehrheitlich

städtischen hin zu kleinstädtisch und dörflich geprägten Niederlassungsformen
der Frühen Neuzeit darstellen.

Die Autoren und Autorinnen des Bandes repräsentieren Forschungsinstitutionen
aus Deutschland, Frankreich, Polen, Tschechien und Israel. Diese Zusammensetzung

spiegelt sich in der geographischen Vielfalt der Beiträge wider, in denen
insbesondere die Regionen Provence, Hessen, Schwaben, Unterfranken, Böhmen
und das Land Polen ausgelotet werden. Thematische Fragestellung und methodische

Herangehensweise erlauben es, die Aufsätze in drei Blöcke vergleichbaren
Umfangs einzuteilen: Recht und Politik; Wirtschaft und ökonomische Netzwerke;
Kultur, u. a. Religion- und Kultusfragen.

Im ersten Block präsentieren alle drei Aufsätze — von Wilhelm Treue zur
Grafschaft Hanau-Münzenberg, von Torben Stretz zu den unterfränkischen Kondominien

und von J. Friedrich Battenberg zur Ganerbschaft Buseckertal - ein hohes
wissenschaftliches Niveau und veranschaulichen Kontinuitäten und Brüche in den

komplexen Herrschaftsverhältnissen. Dabei wird darauf geachtet, Juden nicht nur
als Objekte des herrschaftlichen Handelns wahrzunehmen, sondern sie auch, wo
die Quellenlage es ermöglicht, als Akteure darzustellen, sei es im Verhandeln über
ein Judenregal, sei es auf mikrohistorischer Ebene, wie etwa bei einem Streit um
die Nutzung gemeindlicher Weide (S. 125ff). Bedauerlich ist aber, dass nicht
angemerkt wurde, dass weite Teile von Battenbergs Aufsatz bereits in dem von Mark
H. Gelber, Jakob Hessing und Robert Jütte herausgegebenen Sammelband Integration

und Ausgrenzung. Studien zpr deutsch-jüdischen Uteratur- und Kulturgeschichte von der

Frühen Neuheit bis zur Gegenwart (Berlin 2009, S. 35-46) veröffentlicht worden sind.

Unter den wirtschaftshistorischen Aufsätzen ragen diejenigen von Marie
Bunatovä und Sabine Ullmann heraus. Marie Bunatovä zeigt, wie die aus den
böhmischen Dörfern und Kleinstädten nach Prag kommenden jüdischen Kaufleute
ihre Bindungen an und Kenntnis von den Herkunftsregionen als Vorteile in der
Konkurrenz mit nichtjüdischen Unternehmern zu nutzen wussten. Sabine

Ullmann nutzt Unterpfandbücher einiger schwäbischen Dörfer dazu, um christliche
und jüdische Kreditanbieter miteinander zu vergleichen. Auf überzeugende Art
und Weise widerspricht sie zwei dominanten Vorstellungen über die jüdische Kre-
ditvergabe: Sie sei weder omnipräsent, noch eine ökonomische Nischenexistenz

209



gewesen. Vielmehr agierten jüdische Kaufleute „parallel mit den anderen Kreditanbietern

auf dem Markt" (S. 61) und passten ihre Tätigkeit an die jeweilige Marktsituation

an.

Im Bereich der kulturorientierten Beiträge ist derjenige von Nathanja Hüttenmeister

hervorzuheben, der einen Überblick über ländliche jüdische Friedhöfe in
der Frühen Neuzeit, stets im Verhältnis zu städtischen Friedhöfen, bietet.

Dieser durchaus gelungene Sammelband legt nahe, dass die Erforschung von
Juden auf dem Lande eine Reifephase erreicht hat. Die Beiträge konzentrieren sich

nun auf sehr spezifische Fragen und präzise definierte geographische Bereiche,
etwa im Gegensatz zu dem heute schon klassischen von Monika Richarz und Reinhard

Rürup herausgegebenen Band Jüdisches'Leben aufdem Lande (Schriftenreihe
wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 56; Tübingen 1997),
der als eine Pionierarbeit noch wesentlich umfangreichere Themenfelder umfasste.

Potsdam Micha/ Svplc

REXHEUSER, REX: Juden im öffentlichen Kaum einer christlichen Stadt. Posen im 16.—

18. Jahrhundert (Deutsches Historisches Institut Warschau. Quellen und Studien,
Bd. 33), Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2017, 132 S., ISBN 978-3-447-10792-1.

Der ehemalige, sehr beliebte Leiter des Deutschen Historischen Institutes in
Warschau hat sein lang erwartetes Buch herausgebracht. Rexheuser stützt seine

Untersuchung auf christliche und jüdische Quellen, die er sorgfältig analysiert.
Das Bild, das er hier skizziert, ist überwiegend trist; es zeigt mehr „trennende"

als „verbindende" Faktoren (S. 42f). Sowohl christliche Würdenträger als auch die

Judenältesten in Posen begrüssten die gegenseitige Separierung der beiden Konfessionen

ausdrücklich. Vielsagend ist die Tatsache, dass Posen eine der wenigen
Gemeinden war, die das Privilegium de non tolerandis christianis besass, das den Christen
den ständigen Aufenthalt im Posener Judenviertel verbot (S. 47). Die Verfechter
einer mehr kooperativen Stadtgeschichte wird dieses Buch herausfordern.

Im ersten Kapitel, „Ausgrenzung vs. Schutz derJuden: Konkurrenz innerkirchlicher

und kirchlicher mit staatlichen Normen in Mittelalter und Früher Neuzeit",
rekapituliert der Autor die bisherige auf Posen bezogene Forschung, die sich vor
allem der wirtschaftlichen Konfrontation zwischen Christen und Juden annahm
und sich wenig für die Affinitäten zwischen dem wirtschaftlichen Interesse der
Stadt, der kirchlichen Lehre und der Politik interessierte. Dem gegenüber ist sein

Anliegen, den Fall Posen im breiteren Kontext zu behandeln: von den einschränkenden

Normen der Kirche aus- und über die Untersuchung ihrer Rezeption im
christlichen Posen weitergehend, um schliesslich zu fragen, wie die dortigen Juden
darauf reagiert haben.

Rexheuser skizziert in gebotener Kürze den geschichtlichen Hintergrund und
unterscheidet zwischen verschiedenen Perioden päpstlicher Politiken gegenüber
den Juden: deren Entwicklung von der Judenfreundlichkeit in der Antike über eine

Balance zwischen Protektion und Repression im Hohen und Späten Mittelalter hin
zur Schwächung der Schutzfunktion der Politik im 16. Jahrhundert verlief. In

210



gleiche Richtung wirkten auch die Politiken der Landesherren, die die Privilegien
der polnischen Könige verkörperten und den Schutz der Juden garantierten. Dafür
waren Juden zur Alimentierung des königlichen Fiskus verpflichtet. So gesehen,
konnte Kritik an Juden Kritik an der königlichen Politik und am König bedeuten,
der die Fremden und nicht die „eigenen" Städter schützte.

Im zweiten Kapitel „Ausbildung restriktiver kirchücher Normen, speziell in
Polen" weist der Autor daraufhin, dass die Kirche Juden stets als ein homogenes und
statisches Kollektiv behandelte, dessen Stellung in der Welt als Folge der Schuld

am Kreuzestod Christi gesehen wurde. Den Juden wurde stets ein Fehlverhalten

(„Frechheit") gegenüber den Christen angelastet, das mit Restriktionen geahndet
und ausgetrieben werden sollte. Der Kanon dieser Restriktionen wurde zwischen
dem 13. und 15. Jahrhundert festgelegt, später wurde er modifiziert und erweitert.
Rexheuser fasst zusammen: „Bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts hatte die Kirche
ein so dichtes Netz an Einschränkungen und Verboten geknüpft, dass einige, längst
nicht alle Sektoren der Wirtschaft der einzige Bereich blieben, in dem Juden
unbehindert mit der christlichen Sphäre in Kontakt treten dürfen" (S. 21.). Den Restriktionen

entgegen wirkten die judenfreundlichen Privilegien der Landesherren, die
Rexheuser im Kapitel 3 „Restriktive Normen und gesellschaftliche Praxis im Posen
der Früheren Neuzeit" analysiert. Seit dem 16. Jahrhundert bekam die Kirche
allerdings Unterstützung vom Reichstag, der sich zwar für Kennzeichnungspflicht der

Juden und Achtung jüdischer Verfügungsgewalt über Christen aussprach (S. 22),
allerdings in seiner Restriktivität weit hinter der Kirche zurückblieb. Diese nahm
nach 1500 an Breite und Intensität immer mehr zu, was einerseits die massenhaften

Zuwanderungen der aus dem Deutschen Reich vertriebenen Juden erleichterte, die
schon bestehenden Konkurrenzen jedoch verschärfte. Andererseits spitzten sich
die innerchrisfliehen Probleme zu, denn der Katholizismus wurde durch die
Reformation herausgefordert. So konnten die Kontroversen beispielsweise über die
Realpräsenz Christi im Abendmahl mit Hinweis auf die Legende von der
Hostienschändung durch Juden visualisiert und entsprechend unters Volk gebracht werden.

Eine solche Verdinglichungdes theologischen Streites führte schliesslich auch

zu antijüdischen Ausschreitungen.
Aus Rexheusers Analyse der gesellschaftlichen Praxis geht allerdings auch hervor,

dass die restriktiven Massnahmen oft ungehört oder schlecht befolgt blieben,
was er mit den lockeren Strukturen des polnischen Gemeinwesens erklärt: Die
Stadt hatte keine obrigkeitliche Gewalt über Juden, die eine autonome Gemeinde
bildeten und der Gerichtsbarkeit eines königlichen Beamten (des Wojewoden)
unterstanden. Allerdings war die landesherrliche Politik gegenüber den Juden
inkonsistent. Vor Ort vergrösserte sich der Gegensatz zwischen königlicher Privilegien-
und kirchlicher Restriktionspolitik zusätzlich (S. 37). Wie der Autor zeigt, waren die
ördiche jüdische Gemeinde und deren Alteste nicht nur passive „Nutzniesser",
sondern zugleich aktive Akteure, die durch geschicktes Handeln sich des Wohlwollens
der Machthabenden zu vergewissern und entsprechende rechdiche Regulationen zu
erwirken suchten. Diesem Zweck diente ein ständiger bezahlter Mediator (Shtadlan),
der sich „unter den Christen umzutun hatte" (S. 39). Durch seine — mit Geld und
Geschenken untermauerte — Tätigkeit konnte er manches Unglück abwenden.

211



Das längste Unterkapitel, „Indirekte Wirksamkeit restriktiver Normen"
überschrieben, bildet m. E. den interessantesten Teil des Buches. Ausgehend von der

„jüdischen Selbstausgrenzung", deren Wurzeln in eigener Wahl und Tradition zu
suchen waren, schildert der Autor die Wechselbeziehungen zwischen Juden und
Nichtjuden als „wechselseitige Verwerfung" (S. 43). Das Anderssein der Juden
erleichterte es der Kirche, „mit ihren judenfeindlichen Lehren und Normen im
Kirchenvolk Gehör zu finden" (S. 48). Juden wurden verächtlich benannt und ganz
selbstverständlich so behandelt, da sie kollektiv als freche Störenfriede angesehen

waren, die auf Schädigung und letzten Endes Zerstörung des Christentums aus
waren. Die Judenfeindschaft wurde öffentlich zelebriert, denn es ging um Kampf und
Sieg: „Der Judenhass erschien dabei als ein notwendiges Ingredienz christlicher
Frömmigkeit" (S. 82). Als Fallstudie verweist Rexhauser auf den sog. Hostienfrevel
von 1399, der später von den Karmelitern in der Hitze der Reformationsauseinandersetzungen

zum Hostienwunder umfunktioniert und mit konkreten neu gestifteten

Orten der Glaubenslebens verbunden wurde. Nach Meinung des Autors waren
in Posen religiös motivierte Judenfeindschaft und Stadtgeschichte so ineinander
verwoben, das s dadurch sowohl der öffentliche Raum als auch die innere
Erfahrungswelt der Menschen geprägt wurden. So kommt der Autor abschliessend auf
judenfeindliche Rechtsbrüche und Gewaltakte zu sprechen, bei denen gewöhnliche
Studenten und Schüler eine grosse Rolle spielten.

Zusammenfassend benennt Rexheuser Fragen, die noch nicht beantwortet werden

können, weil es bislang an den dafür erforderlichen Teiluntersuchungen fehlt.
Dabei unterstreicht er noch einmal die zwei gegenläufigen Tendenzen, die sich an
Posen und seiner Stadtgeschichte in der Frühen Neuzeit beobachten lassen: Die
Existenz einer ebenso bedeutenden wie grossen Judengemeinde, die einerseits
Autonomie genoss, sich andererseits ihrer Existenz allerdings nie sicher war und sein

konnte, da ihre Mitglieder, als Juden geächtet, stets mit Übergriffen und
Rechtsbrüchen rechnen mussten. Bleibt am Ende zu fragen, ob und — wenn: ja — in
welchem Masse sich Rexheusers Befund auf andere Städte und deren Judengemeinden
übertragen lässt.

Krakow Hanna Kotfnska- Witt

Teitelbaum, ABRAHAM: Warschauer Innenhöfe. Jüdisches liehen um 1900 — Erinnerungen.

Aus dem Jiddischen von Daniel Wartenberg, herausgegeben von Frank
Beer, Göttingen: Wallstein-Verlag 2017, 234 S., ISBN 978-3-8353-3138-9.

Bereits die Veröffentlichungsgeschichte des hier zu besprechenden Buches stellt es

als Zeugen der politischen und kulturellen Verwerfungen und Brüche des 20.

Jahrhunderts heraus. Die Erinnerungen des polnischen Juden Abraham Teitelbaum an
das Warschau seiner Kindheit und Jugend erschien auf Jiddisch in der von Mark
Turkow betreuten Reihe DOS POYLISHE YIDNTUM (Das polnische Judentum) 1947

im argentinischen Buenos Aires. Lautete der Originaltitel VARSHAVER HEYF. MEN-
TSHN UN GESHE'ENISHN (Warschauer Höfe. Menschen und Ereignisse), so nahmen
Übersetzer und Herausgeber bei der nunmehr zum 70. Todesjahr des Autors

212



vorliegenden deutschen Übersetzung eine Akzentuierung des Titels vor: „Jüdisches

Leben um 1900 — Erinnerungen". Teitelbaum selbst benennt dieses Anliegen

im Vorwort zu seiner Schrift: „Und weil ich weiss, dass das jüdische Leben
in [den Höfen] ausgelöscht wurde, weil ich weiss, dass eure Fröhlichkeit und
Atmosphäre nicht so schnell zurückkehren werden, dass in Zukunft jüdisches
Leben auf euch [den Höfen] sicher nicht so aussehen wird wie einst, will ich von
euch erzählen." (S. 7)

Abraham Teitelbaum, 1889 in Warschau geboren und 1947 in New York
gestorben, prägte als Schauspieler und Regisseur wesentlich das jiddische Theater,
ebenso aber auch als Übersetzer und Essayist — so publizierte er 1929 die

Essaysammlung TEATRALYA (Vom Theater) oder 1946 Betrachtungen zu Shakespeare
VILYAM SHEKSPIR (William Shakespeare). Ausgangsort seines Schaffens, dessen
Werden an verschiedenen Orten in Europa, Russland und Amerika er in der auto-
biografischen Schrift FUN MAYNE VANDERUNGEN (Über meine Wanderungen)
von 1935 nachzeichnet, und Ort seiner Erinnerung aber ist Warschau. Jene Stadt,
die um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert und bis zur Shoah ein bedeutsames

Zentrum jüdischen (kulturellen) Lebens in Ost(mittel)europa war.
In zehn Kapiteln durchmisst Teitelbaum die jüdische Topographie der Metropole,

bindet Betrachtungen zu seinem Leben an bestimmte Orte oder Strassen wie
die Nalewki- oder Franciszkanska-Strasse zurück. Aus dieser Bewegung durch den
Stadtraum — etwa die Teestube der Mutter, die Buchhandlung Suwe, das Arbeitszimmer

von Jicchok Leyb Peretz — entsteht ein lebendiges, freilich kondensiertes
Bild des Alltags. Der intime Blick in die Innenhöfe des Lebens weitet sich dergestalt
von subjektiven Erinnerungen hin zu Beobachtungen von sozialen, gesellschaftlichen

und politischen Entwicklungen bzw. Zuständen, erwähnt sei etwa der sich

zuspitzende Konflikt zwischen Polen und Russland. Teitelbaums Erinnerungen
offerieren auf diese Weise einen, wenn auch zuweilen nostalgisierenden („Nächte voller

Zauber und Wunder", S. 48), Einblick in die Alltagswelt der Warschauer Juden
und — entsprechend des Interesses Teitelbaums — in die Blütezeit der jiddischen
Kultur. Der Leser nimmt an der Aufregung beim ersten Erscheinen der Zeitung
DER FRAYND 1903 teil wie er ebenso Grössen der zeitgenössischen Literatur und
des Theaters begegnet, die heute als Klassiker gelten, wie Scholem Ash, Avrom
Reyzen, Scholem Alejchem, Chaim Nachman Bialik, Jicchok Leyb Peretz oder
Esther Rochl Kaminska, der „Mutter des jiddischen Theaters". Dessen Potenzial in
soziokukultureller Hinsicht analysiert Teitelbaum retrospektiv folgendermassen:
„Und noch etwas bewirkte damals das jiddische Theater — etwas ganz wichtiges,
wie mir heute scheint: Es riss grosse Teile der jüdischen Bevölkerung aus ihrer
Enge und Eingeschlossenheit im jüdischen Viertel und gewöhnte sie daran, die

nichtjüdischen Teile der Stadt als gleichberechtigte Warschauer Bürger zu betreten."

(S. 225)
Der Zusammenblick von privatem und öffentlichem Raum, der neben Alltag

und Kultur auch den Bereich der Kriminalität nicht ausspart, etwa in der Figur
von Shimele Blachasch, gerinnt zu einem lebensweltlichen Kaleidoskop, das

gleichermassen Prozesse der Modernisierung und deren Ausverhandlung wie
Selbstermächtigung, Politisierung und Integration implizit benennt. Die sorgfältige

213



Übersetzung und Edition, etwa durch die Beigabe von Fotografien und
Anmerkungen, erschliesst Teitelbaums faszinierendes Erinnerungsbuch, das in einer Reihe
mit Alexander Granachs „Da geht ein Mensch" von 1945 und Irving Howes
„World of our fathers" von 1976 zu verstehen ist, für den heutigen Leser. Es ist
das grosse Verdienst von Übersetzer und Herausgeber, Teitelbaums Stimme hörbar

gemacht zu haben.

Graz/ Wien OlafTerpit^

HELLER, Daniel KupferT: Jabotinsky 's Children. Polish Jews and the Rise of Right-
Wing Zionism, Princeton: Princeton University Press 2017, 331 S., ISBN 978-0-691-
17475-4.

Daniel Kupfert Heller zeichnet die geschichtlichen Spuren der Jugendbewegung
Betar in Polen während der beiden Weltkriege nach. Im Zentrum seiner Forschung
steht die Frage nach der Relevanz nationaler Strategien Polens, die von Betar für
eigene zionistische Anliegen aufgenommen wurden. Heller vertritt in der Folge die
These, dass die ideologische Ausrichtung von Betar richtungsweisenden Einfluss
auf Entwicklungen und Ausdifferenzierungen des Zionismus im Mandatsgebiet
Palästina hatte. Mit dieser These setzt sich der Autor jenen historischen Forschungen
zum Zionismus entgegen, die den Ursprung eines israelischen Militarismus im
Wesentlichen auf die im Mandatsgebiet Palästina ansässige jüdische Bevölkerung bzw.
auf deren Führungskräfte zurückführen. Heller verweist stattdessen auf die polnischen

Wurzeln, die im Hinblick auf eine Rechtfertigung von militärischer Gewalt
im Rahmen der Ausbildung zionistischer Ideologien ebenfalls entscheidend waren.

Die Forschung von Heller basiert auf der umfassenden Analyse von
Quellenmaterialien, die differenzierten Aufschluss über Betar — über „Jabotinsky's Children"

— geben. Heller zeichnet die ideologischen und strategischen Herausforderungen

nach, die Wladimir Zeev Jabotinsky bei der Formatierung der durch Ambivalenz

gezeichneten jüdischen Jugend Polens zu bewältigen hatte. Klar unterscheidet
er eine interne Dynamik von einer externen Dynamik. Heller untersucht einerseits
die Transformation von bedeutsamen Teilen der jüdischen Jugend in ganz Polen
in eine disziplinierte Einheit, die bereit war, sich den Befehlen von Jabotinsky
unterzuordnen. Andererseits ergründet er die vielschichtigen Verbindungen zwischen
Betar und dem polnischen Nationalismus, und zwar aus den unterschiedlichen,
zum Teil widersprüchlichen Perspektiven von Betars Mitgliedern selbst, von deren

Führungskräften sowie von offiziellen Vertretern der polnischen Regierung. Von
diesen detaillierten Analysen ausgehend, gelingt es dem Autor zum einen,
Bewegungen und Paradoxien des Akkulturationsprozesses aufzuzeigen, denen jüdische
Jugendliche in der Zwischenkriegszeit in Polen ausgesetzt waren. Zum anderen
durchleuchtet er das dichte Faktorengeflecht, das auf Seiten des jungen polnischen
Staates bei der Bestimmung bzw. Begrenzung der Integration der jüdischen Jugend
massgeblich war.

Heber führt den Leser Schritt für Schritt zu seiner Hauptthese. Er verdeutlicht
Betars wachsende Tendenz, militärische Mittel als gezielte VerteidigungsStrategie

214



gegen revolutionäre Gewaltakte zu befürworten, wie die jüdische Bevölkerung sie

in Polen mit dem Aufstieg Hitlers erfuhr. Diese Tendenz vergleicht er mit
Rechtfertigungen, die Betar in Bezug auf terroristische Akte von Juden im Mandatsgebiet
Palästina vorbrachte, die sich während des arabischen Aufstands externen
Gewalteinflüssen entgegenstellten.

Daniel Heller liefert mit seiner Forschung einen einzigartigen Beitrag zur
Aufarbeitung der Geschichte des Zionismus. Er erfüllt sein Programm in exzellenter
Weise. Im Kontext bisheriger Forschungsergebnisse, verweist er exakt und kritisch
auf neue und zutreffende Zusammenhänge zwischen den polnischen Juden und
dem Ursprung eines rechtsgerichteten Zionismus.

Bern Monika Kneubühler

SCHIFFERLE, JUDITH: Überleben im Dazwischen. Zu denpoetischen Selbstbildern im Werk
von Moses Rosenkranz (1904-2003) (Lebenswelten osteuropäischer Juden, Bd 14),

Köln/ Weimar/ Wien: Böhlau-Verlag 2013, 392 S., ISBN 978-3-412-21117-2.

Moses Rosenkranz, 1904 in der mehrsprachigen Bukowina geboren und 2003 im
Schwarzwald verstorben, zählt gewiss zu den Grossen der deutsch-jüdischen
Literatur aus der Bukowina. Anders als seine Zeitgenossen Paul Celan oder Rose
Ausländer scheint er jedoch weitgehend in Vergessenheit geraten zu sein bzw. sich
einer weiteren Aufmerksamkeit zu entziehen.

Grosses Verdienst von Judith Schifferies Monographie ist es daher, den Lyriker
und sein Werk wieder sichtbar zu machen. In ihrer dichten Schrift, die auf ihrer
Dissertation „'Währendes auf den Trümmern der Vergänglichkeit'. Eine
phänomenologische Untersuchung des Selbstbildes im Werk von Moses Rosenkranz"
beruht, erkundet sie die Selbstbilder, die Rosenkranz in seiner Lyrik und seiner au-
tobiografischen Prosa entwirft.

Vor dem Hintergrund von Rosenkranz' Erfahrungen in rumänischen Arbeitslagern

(1941-1944) und kurze Zeit darauf folgend in einem sowjetischen Gulag
(1947—1957) bewegt sich seine Erkenntnissuche im „Dazwischen", in den
Aushandlungen zwischen Leben und Tod, zwischen Grenze und Entgrenzung; sein
Schreiben zeigt sich als (Über-)Lebensstrategie.

Schifferle nähert sich den poetischen Selbstentwürfen von Rosenkranz treffend
mit phänomenologischen Überlegungen zur Grenze und zieht Maurice Merleau-

Ponty ebenso wie Henri Bergson und Erwin Straus heran. Das Verhältnis von Bi-
ografie, Sprache und Text bei Rosenkranz und die daraus hervorgehenden
Schreibstrategien lotet sie aus wie folgt: „Dieser (biografische) Abgrund als

,Leerstelle', wo der Tod erst im poetischen Text, der die Bio-Graße als eine Lebens-Er-
schreibung meint, ent-leert und somit angereichert wird, bildet hier den Ausgangspunkt

für die Untersuchung der unterschiedlichen Bedingungen für eine veritable
und zugleich aporetische Selbstbild-Genese in Lyrik und Prosa." (S. 23f.)

Erlebter und erfahrener Abgrund bedingen Rosenkranz' Sprachdistanz, die
Schifferle u.a. in einem vergleichenden Lesen mit Autoren (und deren Schreibansätzen)

wie Warlam Schalamow, Andrej Sinjawskij (Abram Terz), Paul Celan oder

215



Aharon Appelfeld konturiert. Dieses Vorgehen wirft neues Licht auf Lagerliteratur
und Holocaust-Literatur als es auch bislang vernachlässigte lyrische Repräsentationen

der existenziellen Grenzerfahrung des Individuums im 20. Jahrhundert
einfängt. Es steht zu hoffen, dass die Studie von Judith Schifferle Moses Rosenkranz
erneut einem größeren literarischen und wissenschaftlichen Interesse zuführt.

Graz/ Wien OlafTerpitz

BREUER, ISAAC: Schriften %um Zionismus und Agudismus (Werkausgabe, Bd. 2),

hg. von Matthias Morgenstern und Meir Hildesheimer (Texte und Studien zur
deutsch-jüdischen Orthodoxie, Bd. 5), Berlin / Münster: LIT Verlag 2017, 584 S.,

ISBN 978-3-643-13392-2.

Nicht jedem wird auf den ersten Blick ersichtlich werden, von welcher Relevanz
die Schriften Isaac Breuers zum Zionismus und Agudismus heute noch sind.

Doch auch wenn Isaac Breuer in vielerlei Hinsicht ein Aussenseiter gewesen ist
(wie die Herausgeber im ersten Band dieser Werkausgabe angeben, S. VI) und

gerade deutsche Leser sich unter dem Schlagwort „Agudismus" wohl nur selten

etwas vorstellen können, unbedeutend sind diese Texte ganz und gar nicht. Agu-
datJisrael (Aguda) war die grösste und einflussreichste orthodoxe Organisation in
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Die Aguda war nicht nur ein bedeutender
Gegenspieler der Zionistischen Organisation, sondern als politischer Vertreter
der nicht-zionistischen Orthodoxie in Palästina massgeblich am Aufbau religiöser

Strukturen wie auch an den Aushandlungen zum Verhältnis von Religion und
Staat in Israel beteiligt.

Breuer selbst durfte die Gründung des von ihm lange Zeit bekämpften
jüdischen Staates nicht mehr miterleben. Doch dass die Übereinkunft zwischen Zio-
nisten und Agudisten im Kontext der Staatsgründung überhaupt zustande kam, ist
sicherlich auch seinem Lebenswerk zu verdanken. In den 1930er und 1940er Jahren
war er einer der zentralen Akteure der Aguda in Palästina. Er selbst beteiligte sich

an unzähligen Diskussionen zum Verhältnis seiner Bewegung zum Zionismus und
seine Philosophie ermöglichte vor allem auch dem damals starken Arbeiterflügel
der Organisation eine Zusammenarbeit mit der Zionistischen Organisation. Nicht
zuletzt war Breuer selbst an Versuchen beteiligt, die Aguda in eine Kooperation mit
dem religiös-zionistischen Misrachi zu führen.

Diese Hintergründe machen die Herausgabe von Breuers Schriften zum
Zionismus und Agudismus zu einem spannenden und verdienstvollen Projekt. Wenn
sich auch seine Sicht auf den Zionismus mit den Jahren veränderte, wie in den hier
versammelten Texten gut nachzuvollziehen ist, so trat er nicht einfach für eine

langsame Annäherung der der Orthodoxie an die Zionistische Organisation ein,
sondern wollte den Agudismus gleichsam als Gegenbewegung zum säkularen
Zionismus verstanden wissen und die Aguda als ebenbürtigen Partner etablieren. Dieses

Projekt, in dem er sich durchaus mit vielen anderen in der Aguda vereint sah,

wird auch noch in seinem letzten Text „Judaism and National Home" aus den Jahren

1942-1943 deutlich, der hier zum ersten Mal veröffentlicht wurde.

216



Matthias Morgenstern und Meir Hildesheimer, beide ausgewiesene Experten für
die deutsch-jüdische Orthodoxie, legen nicht nur eine kritische Edition vor. Sie

verorten die einzelnen Texte auch im religionsphilosophischen Denken Breuers und
erläutern historische Kontexte. Aus der Sicht des Historikers freilich hätten die grösseren

politischen Zusammenhänge noch etwas ausführlicher dargestellt werden können.

Gerade vor dem Hintergrund der eher begrenzten Expertenkreise für die deutsche

Orthodoxie hätte man sich teilweise auch für Nichtfachleute etwas zugänglichere

Erklärungen gewünscht. Doch sollten diese Anmerkungen den Verdienst der

Herausgeber nicht schmälern, die eine faszinierende und überaus gelungene
Zusammenstellung der Texte Breuers zum Zionismus und Agudismus vorgelegt haben.

München DanielMahla

KAHN, GRETCHEN: Tagebücher von Juli 1905 bis Oktober 1915. Jüdisches Leben in Stuttgart.

Transkribiert und mit Anmerkungen versehen von Rainer Redies (Veröffentlichungen

des Archivs der Stadt Stuttgart, hrsg. von Roland Müller, Sonderband),
Heidelberg / Ubstadt-Weiher / Neustadt a. d. W. / Weil am Rhein / Basel / Stuttgart:

Verlag Regionalkultur 2017, 724 S. mit 30 Abb., ISBN 978-3-95505-005-4.

Maria Zelzer, die in den 1960er-Jahren eine erste Gesamtdarstellung der jüdischen
Geschichte Stuttgarts vorgelegt hat (lVeg und Schicksal der Stuttgarter Juden, 1964),
schrieb über die Familien Siegfried und Seligmann Kahn in der Stuttgarter Augusten-
strasse 17 der Vorkriegszeit, dass diese „nicht wegzudenken (seien) aus dem jüdischen
Leben Stuttgarts" (S. 98). Gut 40 Jahre später (2007) entdeckte ein Mitglied der Cannstatter

Stolperstein-Initiative bei Recherchen im Internet zufällig, dass ein israelischer

Antiquar „Tagebücher der Cannstatter Familie Siegfried Kahn" anbieten würde, einer
für die orthodox-jüdische Gemeinde wichtigen Familie. Schnell stellte es sich heraus,
dass die Zuordnung der Tagebücher durch den Antiquar falsch war und die Tagebücher

aus der Familie Kahn in der Augustenstrasse stammten. Sie wurden zwischen
dem 31. Juli 1905 und dem 31. Dezember 1925 von Gretchen Kahn geschrieben, die
seit 1901 mit Seligmann Kahn verheiratet war. Leider konnten von den 13 in der

genannten Zeit von ihr verfassten Tagebüchern nur sechs aufgefunden wurden, die
den Zeitraum vom Juli 1905 bis Oktober 1915 betreffen.

Diese sechs Tagebücher, geschrieben auf etwa 2400 Seiten, wurden von Anke
und Reiner Redies in über drei Jahre währender Arbeit transkribiert, kommentiert
und für den Druck vorgelegt. Ein wahrer Schatz an Informationen über jüdisches
Leben in Stuttgart und weit darüber hinaus liegt nun mit der 2017 durch das Archiv
der Stadt Stuttgart möglich gemachten Publikation vor. Dass nicht nur Informationen

zu Stuttgart gegeben werden, liegt vor allem an der grossen Verwandtschaft
und Bekanntschaft der Familien Kahn. Gretchen selbst stammte aus der Familie
Friedmann im nordbadischen Königshofen bei Lauda. Hunderte von Personen
kommen im Tagebuch aus den unterschiedlichsten Orten und Familien vor. Die
Kahns verreisten gerne und besuchten Verwandte, Freunde und Bekannte oder
waren geschäftlich im ganzen Land unterwegs. Berichte dazu sind in den Tagebüchern

zu lesen.

217



Das Leben im Haus in Stuttgart war von grosser Gastfreundschaft geprägt. Fast

täglich gab es Besuche aus nah und fern — auch mal aus Jerusalem oder aus London
— oder es kamen obdachlose Juden vorbei und wurden versorgt. Gretchen Kahn
besuchte mit ihrer Familie regelmässig die Gottesdienste in der Synagoge in der

Hospitalstrasse, ihr Mann war aber auch gelegentlich bei den Gottesdiensten der
„Frommen" (d. h. der orthodoxen Israelitische Religionsgesellschaft). Viele der
seinerzeit wichtigen jüdischen Persönlichkeiten Stuttgarts werden genannt wie
Kammersänger Heinrich Sontheim, den man beim Besuch der Laubhütte in der
Stuttgarter Gemeinde antreffen konnte (S. 11). Jüdisches Leben in den Stuttgarter Strassen

wird lebendig, aber auch das allgemeine Leben in der Stadt, ob es ein Unfall
von Strassenbahn und einem Auto in der Augustenstrasse war (S. 21), eine Militärparade

auf dem Schlossplatz (S. 24), eine „Sedansfeier" auf dem Fangelsbachfriedhof

(S. 29) und vieles mehr.
Gretchen Kahn schreibt von eingegangener Post, von Beerdigungen aus der

Verwandtschaft, vom Einkaufen in den Geschäften der Stadt. Der Leser erfährt von den

Essensgewohnheiten der Familie: Maultaschen gehörten genauso dazu wie der
beliebte schwäbische „Träubleskuchen". Gesundheitliche Probleme und Krankheiten
werden beschrieben. Über die Feiern der jüdischen Feste im Haus und in der
jüdischen Gemeinde erfährt man viele Details. Von besonderem Interesse sind die Jahre
1914/15, in denen das Erleben der Schrecken des Ersten Weltkrieges geschildert wird.

Gretchen Kahn schrieb ihr Tagebuch für sich. Sie verwendete jüdische Begriffe,
die in jüdischen Kreisen üblich waren (und grossenteils bis heute sind), darunter
auch manche jiddischen Ausdrücke. Im ausführlichen Anhang (S. 709-719) werden
sie zusammengestellt, übersetzt und kommentiert.

Zum Lesen sind die Tagebücher von Grete Kahn „leichte Kost". Das Grossartige

ist, dass jeder Leser quasi nebenbei unendlich viele Details über jüdisches
und nichtjüdisches Leben der damaligen Zeit erfährt, fast mehr als über manches
Sachbuch über jüdische Geschichte und jüdische Religion. Auch für Forscher zur
jüdischen Geschichte Stuttgarts und weit darüber hinaus ist diese Publikation eine

wichtige authentische Quelle.

Plochingen Joachim Hahn

ElCHSTETTER, SIMON: Geschichte und Familienbuch derjüdischen Gemeinde von Schwetzingen

(17. Jh -1927) - aktualisiert von Henri/Heinrich Bloch (1928-1938).
Transkription und Einführung von Frank-Uwe Betz. herausgegeben vom Arbeitskreis
Freundliches Schwetzingen und Frank-Uwe Betz, Heidelberg / Ubstadt-Weiher /
Neustadt a. d. W. / Weil am Rhein / Basel: Verlag Regionalkultur 2017,112 S. mit
37 Abb. und zahlreichen Tabellen, ISBN 978-3-95505-020-7.

Die vorliegende Publikation über die Geschichte der jüdischen Gemeinde von
Schwetzingen ist ein Gemeinschaftswerk von früheren Lehrern der ehemaligen
jüdischen Gemeinde Schwetzingen und dem in der gegenwärtigen Erinnerungsarbeit
in der Stadt engagierten Frank-Uwe Betz. Die Grundlage zum Buch hat der 1927
verstorbene Simon Eichstetter, langjähriger Lehrer der jüdischen Gemeinde in

218



Schwetzingen geschaffen. Er legte um 1900 ein Familienbuch der jüdischen
Gemeinde an und schrieb zu diesem verschiedene einführende Kapitel über die jüdische

Geschichte Schwetzingens. Für sein verdienstvolles Werk erhielt er 1902 einen
Preis des Oberrates der Israeliten Badens. Nach seinem Tod hat ab 1928 der in der

jüdischen Gemeinde Schwetzingen neu angestellte Lehrer Heinrich Bloch das

Familienbuch und die einführenden Abschnitte überarbeitet und aktualisiert. So ist
die Grundlage der vorliegenden Publikation eine authentische Darstellung der
Geschichte der jüdischen Gemeinde Schwetzingens, ihrer Familien und Einrichtungen,

die freilich nie im Druck erschienen ist, sondern in handschriftlicher Überlieferung

erhalten geblieben ist. Letzteres war kurioserweise das Verdienst der
Nationalsozialisten, die nach dem Novemberpogrom 1938 die unzerstört gebliebenen
Archivalien jüdischer Gemeinden beschlagnahmten und kurz vor Kriegsende auf
Mikrofilm festhielten. Diese konnten vor der Zerstörung gerettet werden — die
Originale sind verschollen.

Für die Publikation der Texte hat Frank-Uwe Betz einführende Kapitel
vorangestellt über die Geschichte der Publikation, seine Verfasser, aber auch über den

Untergang der jüdischen Gemeinde Schwetzingens zwischen 1938 und 1945 sowie
über den Umgang mit der Schwetzinger jüdischen Vergangenheit und den
Überlebenden (S. 5-18). Danach folgen die einleitenden Abschnitte von Eichstetter (und
Bloch) zur allgemeinen Geschichte der Juden von Schwetzingen, ihre Synagogenräume,

den jüdischen Friedhof, die Lehrer, Gemeindevorstände und die Standesbücher

der Gemeinde (S. 19-45). Ein grosser genealogischer Schatz ist mit dem
„Familienbuch" (S. 46-89) zusammengestellt. Alle früheren jüdischen Familien
Schwetzingens werden genannt. Die Angaben zu den Familien werden freilich auf
dem Stand von 1938 belassen mit den bis damals erfolgten Aktualisierungen des

Lehrers Bloch. Darüber hinaus erfährt man nur teilweise über die Untertexte
einzelner Fotos von der weiteren Geschichte überlebender Nachkommen. Auch
finden sich im Familienbuch - was in Anmerkungen möglich gewesen wäre - leider
keine Angaben zu den aus Schwetzingen in der NS-Zeit umgekommen / ermordeten

jüdischen Personen. Hier wäre es wünschenswert, im Blick auf eine künftige
weitere Publikation systematisch die jeweils weitere Geschichte der Schwetzinger
Juden und ihrer Nachkommen über 1938 zu erfassen. Dieser Wunsch soll jedoch
keinesfalls die Bedeutung der vorliegenden, in den Grundlagen authentischen
Publikation zur jüdischen Geschichte der nordbadischen Residenzstadt schmälern.

Plochingen Joachim Hahn

DREYFUS, MADELEINE: Ein ziemlich jüdisches Leben. Säkulare Identitäten im
Spannungsfeld interreligiöser Beziehungen (Reihe Jüdische Moderne, Bd. 16), Köln / Weimar

/ Wien: Böhlau Verlag 2016, 296 S., ISBN 978-3-412-50350-5.

Die Frau jüdisch, der Mann Christ und vice versa - interreligiösen Beziehungen
haftet seit je etwas eigentümlich Faszinierendes an: Wenn zwei Menschen
verschiedener Religionszugehörigkeit zueinander finden und beieinander bleiben
wollen, so müssen sie unter Umständen bis heute hohe Hürden überwinden, um
ein gemeinsames Leben zu führen, ein Leben, das durchaus von Anfeindungen und

219



Inakzeptanz begleitet sein kann. Vom strikten Verbot jüdisch-christlicher Verbindungen

früherer Zeiten bis hin zum modernen, mehr oder weniger anerkannten
Ausleben gemischtreligiöser Partnerschaften lassen sich ganz unterschiedliche
Abtönungen und Facetten komplexer Beziehungen zwischen zwei Menschen ausmachen,

die nicht derselben Religion angehören. In den letzten Jahren haben diese

Verbindungen nicht nur lebhaftes allgemein-gesellschaftliches Interesse hervorgerufen,

auch die Forschung befasst sich vermehrt mit der Thematik gemischtreligiöser

Partnerschaften, seien sie eingetragen oder aber ,ohne Trauschein' gelebt.
So fand die Frage nach gemischtreligiösen Beziehungen bereits 2005 Eingang

in das Schweizerische Nationale Forschungsprogramm „Religionen in der
Schweiz" (NFP 58; Laufzeit 2005-2010) und wurde dort unter dem Titel „Mischehe

oder Übertritt" von der in Zürich ansässigen Psychoanalytikerin Madeleine

Dreyfus bearbeitet. Aus ihrem Forschungsbeitrag entstand die im Fachbereich
Kulturanthropologie im Herbst 2013 von Jacques Picard und Walter Leimgruber
(beide Universität Basel), angenommene Dissertation „Ein ziemlich jüdisches
Leben", die 2016 im Böhlau Verlag in der Reihe Jüdische Moderne erschien.

„Wer sich für eine Mischehe entscheidet, verlässt das Judentum"; mit diesen

provokanten Worten, im Laufe der Studie teils relativiert, teils wiederlegt, beginnen
die Ausführungen, deren Verfasserin, eine (sich) selbst - bewusste Jüdin aus rabbi-
nischem Hause und als Mitglied der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich (ICZ)
seit vielen Jahren ebenfalls in einer gemischtreligiösen Partnerschaft lebend, diese

Problematik bestens kennt. Auf S. 149ff. thematisiert sie diesen Umstand denn
auch und betont - unter Einbeziehung autobiografischer Eckdaten -, „dass
wissenschaftliche Objektivität nicht durch grösstmögliche Distanz zum Erkenntnisobjekt

hergestellt wird, sondern sich als Prozess des Oszillierens zwischen Nähe
und Distanz darstellen lässt, der die Verarbeitung der eigenen Betroffenheit der
Forschenden miteinbezieht."

Einige wegweisende Arbeiten der Autorin, die bereits seit den 1990er Jahren am
Thema arbeitet, sind in die vorliegende zweiteilige Studie eingeflossen: Den ersten,
fünf Kapitel umfassenden Teil widmet Madeleine Dreyfus ihrer eher allgemein
gehaltenen „Bestandsaufnahme", in der u. a. religionsgesetzliche Aspekte, Pluralisie-
rungstendenzen in den jüdischen Gemeinschaften (die Interviewten stammen aus fast
allen religiösen ,Schichten', wenn der Untertitel des Werkes auch anderes vermuten
lässt) sowie soziologische Perspektiven erörtert werden. Im zweiten, dem empirischen

Teil stellt die Autorin nach eingehenden methodologischen Überlegungen
(Kapitel 7) ihre Ergebnisse vor, die sie aus 15 Interviews mit ca. 20 jüdischen wie
nichtjüdischen Betroffenen zwischen 2007 und 2008 gewonnen hat. Diese Interviews
folgen einem von der Verfasserin entworfenen Leitfaden (S. 286f.), der, um möglichst
gleichwertige Erkennmisse aus den Interviews zu ziehen, für alle (selbstredend
anonym bleibenden) Teilnehmenden mit 23 Fragen identisch strukturiert ist.

Einer Studie wie der der Psychoanalytikerin Dreyfus liegt naturgemäss die stets

mitschwingende Frage zugrunde: Wer ist Jude bzw. Jüdin? Es geht um die eigene

(nicht)jüdische Identität, aber auch um diejenige des Gegenübers in der jeweiligen
Partnerschaft. Wie bewerkstelligen gemischtreligiöse Paare ihr gemeinsames Leben,
ihren Alltag? In fünf Fallstudienkapiteln (8 bis 12) versucht Madeleine Dreyfus, aus

den vielschichtigen und teils sehr diversifizierten Antworten der Interviewpartner

220



/-Partnerinnen grobe Linien aufzuzeigen, denen gemäss „ein ziemlich jüdisches
Leben" funktionieren kann. Es überrascht hierbei nicht, dass - gerade auch in der
Schweiz — die Auswirkungen der Schoa (Kap. 12) von grosser Tragweite sind: Eine
aus Israel stammende, mit einem nichtjüdischen Schweizer verheiratete

Interviewpartnerin, Pnina Castro, nennt diese für sie selbst auch einschneidenden Auswirkungen

„das ,unfinished business' mit Europa" (S. 238), und Interviewpartner René

Rosenthal, Sohn einer nichtjüdischen Schweizerin und eines jüdischen Emigranten,
bezeichnet sich selbst gar als „uneheliches Kind Adolf Hiders" (z. B. S. 153, S. 237).
U. a. bei René Rosenthal scheint auf, was Madeleine Dreyfus in Kap. 8 näher
beleuchtet: namentlich die „Einsamkeit" der sog. Vaterjuden und -jüdinnen, deren Status

quo v. a. in den orthodox geführten Gemeinden umstritten ist, da sie dort nicht als

jüdisch anerkannt werden. Diese schwierige Stellung innerhalb des Judentums bricht
in gemischtreligiösen Beziehungen ebenfalls immer wieder deutlich hervor und kann

u. U. äusserst belastend sein: „Das [dass die eigenen Kinder als nichtjüdisch angesehen

werden] hat mich gestört, obwohl mir die Gesetze klar sind, aber [...] es hat mich
gestört [...] und verletzt." (S. 157)

Die Frage nach der Stellung der Jüdinnen und Juden väterlicherseits wie auch
die Frage nach einem allfälligen Übertritt in die Religion der Partnerin, des Partners
führen nahezu unausweichlich in eine „paradoxe jüdische Religiosität" (S. 204ff.),
wie die Autorin das Spannungsfeld zwischen „being Jewish" (das Jüdischsein, ob

hineingeboren oder durch Übertritt erworben) und „doing Jewish" (Jüdisch-korrekt'

leben) bezeichnet. Sehr schön zeigt sich diese „Paradoxie" im Kapitel über die
Kindheitsmuster (S. 169ff.), in dem am Beispiel des Gute-Nacht-Rituals deutlich
wird, dass nicht nur auf jüdischer Seite Skepsis „über die Erlernbarkeit jüdischer
Identität im Erwachsenenalter" (S. 21) laut wird.

Madeleine Dreyfus' engagierte Studie zeigt einen äusserst spannenden Facettenreichtum

gelebter Zweisamkeit im ,Zwischen' exemplarisch auf. Es wird daher auch

nicht der eine Weg, die eine Möglichkeit aufgezeigt, wie interreligiöse Partnerschaften

am besten ,funktionieren'. Wohl aber gibt es, wie letzdich in allen zwischenmenschlichen

Beziehungen, das einigende Band des gegenseitigen Vertrauens, das aus diesen
besonderen Partnerschaften ein — eben — „ziemlich jüdisches Leben" macht.

Freiburg i. Br. Yvonne Domhardt

MlSKOTrE, CORNELJS H.: Das Wesen derjüdischen Religion. Die Dissertation von 1932

— erstmals ins Deutsche übersetzt und mit einer Einführung versehen von Heinrich
Braunschweiger (Tübinger Judais tische Studien, Bd. 3), Berlin / Münster: LIT Verlag

2017, 528 S., ISBN 978-3-643-13715-9.

Mit seiner 1932 abgeschlossenen Dissertation wollte Heiko Miskotte (1894-1976)
„einen Beitrag leisten zum Verstehen des heutigen jüdischen Geisteslebens" (S. 17).
Dazu sucht er nach dem Wesen des Judentums bei elf deutsch-jüdischen Autoren
des 19. und 20. Jahrhunderts. Sechs von ihnen lebten und wirkten zu dem
Zeitpunkt noch, ja, überlebten die Arbeit des Autors.

Heinrich Braunschweiger, der die Dissertation übersetzt hat und in sie einführt
(S. 5—13), begründet seine Begeisterung für Miskotte mit den Worten: „Der Christ

221



aber hat seine 'fremde' Identität allein in Christus, darum grenzt er das Fremde
nicht aus, sondern respektiert den Fremden in seiner Eigenart. So verfährt Miskotte
u. a. in seiner Studie über 'das Wesen der jüdischen Religion' mit seinen jüdischen
Gesprächspartnern." (S. 12) Damit ist eigentlich alles gesagt. Alles Weitere braucht
nur noch die Lektüre des Buches selbst zu entfalten.

Dem Geleitwort des Herausgebers der Schriftenreihe (Matthias Morgenstern,
S. 1-4) und der Einführung des Übersetzers (S. 5-13) folgen ein kurzes Vorwort
(S. 17) und eine ausführliche Einleitung (S. 17-75) des Verfassers und die acht
Kapitel der Arbeit. Eine hilfreiche Zugabe zur Übersetzung sind ein Literaturverzeichnis

(S. 505—520), ein Verzeichnis rabbinischer Quellen und Übersetzungen (S. 521),
ein Personenregister (S. 522—526), ein Verzeichnis der Bibelstellen (S. 527) und des

rabbinischen Schrifttums (S. 528).
Schon Verfassers in der Einleitung zutage tretende klare zeit- und

geistesgeschichtliche Sicht (und Einordnung) seiner unmittelbar vor Beginn der Naziherrschaft

in Deutschland entstandenen Arbeit gibt uns heute ebenso ein Zeugnis wie
einen Einblick, der die Zeit verstehen hilft.

Auf die folgenden sechs Kapitel verteilt Verfasser die erwähnten elf Autoren -
systembezogen - mit unterschiedlichem Gewicht: In Kapitel 1 geht es um die
„systemlose 'Wesensschau'," wie er sie in den entsprechenden Arbeiten von Max Brod
(1884-1968) und Leo Baeck (1873-1956) wahrnimmt. Dem gegenüber steht die

„systemische Fundierung", die Verfasser bei Hermann Cohen (1842-1918), Martin
Buber (1878-1965) und Franz Rosenzweig (1886-1929) findet, denen jeweils ein

eigenes Kapitel gewidmet ist. Als „Extreme" sieht Verfasser Ernst Bloch (1885—

1977), Constantin Brunner (1862-1937) und Franz Kafka (1883-1924), deren Deutung

des Judentums er in Kapitel 5 zusammengefasst vorstellt. Die Vorstellungen
von Samson Raphael Hirsch (1808-1888), Salomon Ludwig Steinheim (1789—

1866) und Hans Joachim Schoeps (1909-1980) stehen für eine Entwicklung, auf
die Verfasser in Kapitel 6 unter der Bezeichnung „Neue Orthodoxie" eingeht:
„Weil sie das 'Wesen' der jüdischen Religion zerfliessen sahen und sich dagegen
wehrten, kann man ihre Werke unter dem Titel 'Begrenzungen' zusammenfassen."
(S. 385) Kapitel 7 und 8 ziehen die Schlüsse: „die Lehre der Korrelation als neue
Bundeslehre" und „Vergleichungen".

Zwei Korrekturen: Die Vorlage druckt zweimal, S. 164 und 435, „me on". Das
zweite verwandelt die Übersetzung (S. 397) in griechische Zeichen. Die richtigen
Vokale wären da allerdings n und w statt z und o. - Hinter „migla'oth" (S. 150, Vorlage
S. 156) steht vermutlich das hebräische Wort miqk'ot qof(p) und (ajin (13) für

„Figuren". Das findet sich allerdings nicht bei Ezechiel, wie der Text suggeriert.

Leipzig Timotheus A rndt

MORGENSTERN, MATTHIAS: Das israelische Theater. Noten und Notizen (Hebräische
Literatur im Dialog, Bd. 1), Berlin / Münster: LIT Verlag 2016, 274 S„ ISBN 978-
3-643-13381-6.

Seit seinen Anfängen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ist das moderne
hebräische Theater zweifellos eines der faszinierendsten Phänomene für jede*n

222



Forschenden, die/der sich mit Theater oderJudentum, der Geschichte des Zionismus

und der hebräischen Renaissance oder ganz allgemein mit der Genese von
Nationalkulturen befasst. Wie unter einem Brennglas verdichten sich hier in historisch

relativ kurzer Zeit die grossen Fragen nach dem Verhältnis von Theater und
Sprache, Theater und Gesellschaft, Theater und Nation. Ohne Kenntnis der

bewegten, konflikthaften jüdischen und israelischen Geschichte vor und nach der

Staatsgründung ist das dortige Theaterschaffen allerdings nur schwer zu verstehen.
Dies wirft mit Blick auf ein deutsches Theaterpublikum oder — im Falle einer
wissenschaftlichen Publikation — eine deutsche Leserschaft die Frage nach (kulturellen)

Ubersetzungsprozessen sowie notwendigen Erläuterungen zum historisch-politischen

Kontext auf. Der Band von Matthias Morgenstern Vf.) begibt sich
genau an diese Schnittstelle und ist explizit bestrebt, „nicht nur für Spezialisten der

Judaistik, sondern für alle lesbar [zu] sein" (S. 7).
Unter dem angesichts der komplexen Materie überraschend vollmundig-monolithischen

Titel Das israelische Theater versammelt Vf. insgesamt 14 unterschiedlich
lange Aufsätze aus den Jahren 1988 bis 2010, die für die erneute Publikation
aktualisiert und überarbeitet wurden. Die Beiträge sind in drei thematischen Blöcken
angeordnet, so dass sich weniger eine chronologische Entwicklung von Vf.s
wissenschaftlicher Beschäftigung mit dem israelischen Theater als bleibende
Fixpunkte und wiederkehrende Fragestellungen abzeichnen.

Im ersten Teil „Hebräisches Theater und jüdische Tradition" (S. 11-62) wird
neben der häufig gestellten Frage nach der traditionell reservierten Haltung des

(religiösen) Judentums zum Theater auf die Verarbeitung von Bibel und Talmud
im zeitgenössischen hebräischen Drama geblickt. Unter anderem steht die
Bedeutung dieser Intertexte bei der Bearbeitung der Shoah auf der hebräischen
Bühne im Fokus. Ein leider sehr knapp geratenes „Fragment über die interkulturelle

Kompetenz des jüdischen Theaters" schliesst diesen Teil ab. Der zweite
Abschnitt versammelt thematisch diverse „Studien zu ausgewählten israelischen
Autoren" (S. 63-163), namentlich Moshe Shamir, Yehoshua Sobol, Motti Lerner
und Joseph Mundy, von denen jeweils einzelne Dramen einer genaueren Analyse
unterzogen werden, wobei Morgenstern besonders dem dramatisierten Umgang
mit jüdischer Geschichte und israelischer Gegenwart nachspürt. Auf die
Einzelstudien folgt ein komparatistischer Beitrag zu Hamlet-Motiven bei Nissim Aloni,
Lea Goldberg, Ben-Zion Tomer und Yehoshua Sobol, der zudem eine generelle
Tendenz in der jüdischen Shakespeare-Rezeption im 20. Jahrhundert weg der
Passivität Shylocks nachzeichnet. Der dritte Teil „Jüdisches Theater, Psychoanalyse

und Wiener Moderne" (S. 165-261) widmet sich zunächst Sobols provokati-
vem Drama Weiningers Nacht (1982) und seiner umstrittenen deutschen Inszenierung

in Konstanz 1987. An diesem Beispiel treten die Schwierigkeiten der Adaption

israelischer Stücke für eine deutsche Bühne besonders deutlich zutage. Vf.
leistet hier gewissermassen Aufklärungsarbeit, indem er u. a. ausführlich aus der
hebräischen Fassung zitiert und die dort aufgeworfenen Fragen zur jüdischen
Identität einordnet. Auch der folgende Beitrag zur Konstellation von Zionismus
und Psychoanalyse, die sich nahezu zeit- und ortgleich in Wien manifestierten,
arbeitet mit teils seitenlangen Auszügen aus dem Drama Leihmutter (1990) von
Shulamit Lapid, sodass sich auch ohne Theaterbesuch ein eindrückliches Bild der

223



im Drama'verhandelten Konflikte ergibt. Nach einem wiederum vergleichenden
Aufsatz zum „Isaak-Komplex" bei Moshe Shamir, Yigal Mossinson, Hanoch Levin

und Motti Lerner zeigt sich gegen Ende des Bandes schliesslich die definito-
rische Dehnbarkeit des Titels. Morgensterns kenntnisreiche Lektüre von Richard
Beer-Hoffmans Jaâkobs Traum (1919) weist überzeugend die Bezugnahmen des

Dramas auf die nachbiblische Midrasch-Literatur nach. Mit dem israelischen
Theater hat der Text allerdings nur mittelbar zu tun. Er gehörte zu den ersten
Stücken, die das spätere Nationaltheater Habima in seiner Anfangszeit in Moskau
inszenierte und bei einer Europa-Tournee in Deutschland (auf Hebräisch)
aufführte. Inwiefern die darauffolgenden Überlegungen zu Sadallah Wannus' Die
Vergewaltigung (1998) hier am richtigen Ort sind, bleibt gänzlich unkommentiert.
Die deutsche Inszenierung des arabischen Stückes eines syrischen Autors zum
israelisch-palästinensischen Konflikt besitzt zwar enormes provokatives Potential,

ist aber nur mit viel Mühe als Teil des israelischen Theaters aufzufassen. Vf.s
abschliessenden Thesen zum „Hebräischen Theater mit israelischen Problemen"
gelingt es leider nicht, das zuvor Gelesene in einem gemeinsamen Kontext zu
verorten. Hier wäre ein ,richtiges' Nachwort wünschenswert und nötig gewesen.

Es liegt in der Natur solcher nicht ursprünglich als Einheit geplanter
Aufsatzsammlungen, dass sie bis zu einem gewissen Grad eklektisch und arbiträr sind. Es
wäre daher wohlfeil seitens des Kritikers, einzelne Leerstellen zu beklagen - so sehr
ihm auch die Dramen Hanoch Levins am Herzen liegen mögen. Auch inhaltliche
Redundanzen lassen sich bei diesem Format nicht gänzlich vermeiden. Manche
Texte werden ohne Querverweis in mehreren Aufsätzen besprochen, ein längeres
Zitat von Arnos Oz sowie Passagen aus Talmud und Midrasch ebenfalls
unkommentiert wiederholt. Ein gründliches Lektorat hätte mancherorts den wissenschaftlichen

Mehrwert gesteigert, etwa durch eine einheitliche Angabe der Dramentitel,
die mal in hebräischen Lettern, mal transkribiert und mal überhaupt nur in
deutscher oder englischer Übersetzung wiedergegeben sind. Die von der Lektüre ggf.

inspirierte weitere Forschung wird so unnötig erschwert. Als Einführung oder
Überblicksdarstellung für eine thematisch ,unbelastete' Leserschaft ist Das israelische

Theater insgesamt weniger geeignet. Hierfür sind die durchaus vorhandenen
historischen Kontextualisierungen zu stark versprengt. Was Vf. allerdings bietet,
ist eine Reihe von Schlaglichtern und tiefgehenden Einblicken in ein kompliziertes

und konfliktreiches Feld, die von immenser Kenntnis der jüdischen Texttradition

profitieren und so intertextuelle Perspektiven eröffnen, die vermutlich
selbst dem israelischen Theaterpublikum neu wären. Zudem richtet der Band den

Blick immer wieder auf wenig Bekanntes wie etwa Texte von Hemda Ben-
Yehuda oder Joseph Mundy, die teils ausführlich vorgestellt werden. Berücksichtigt

man die überwiegend textbasierte Herangehensweise und den klaren Fokus
auf den hebräischsprachigen Teil des vielsprachigen (arabischen, jiddischen,
russischen u.v.m.) israelischen Theaters, ist Vf.s Aufsatzsammlung eher ein Band über
das hebräische Drama denn über das israelische Theater, aber als solcher - trotz
der genannten Schwächen — durchaus lesenswert.

Hamburg Sebastian Schirrmeister

224


	Rezensionen

