Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 74 (2018)

Artikel: Judische Theologie und die Deutung von relegitser Differenz und
Andersheit : Uberlegungen des amerikanischen Reformrabbiners
Eugene B. Borowitz

Autor: Chanana, Ulrike
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jiidische Theologie und die Deutung
von religiéser Differenz und Andersheit:
Uberlegungen des amerikanischen
Reformrabbiners Eugene B. Borowitz

von Ulrike Chanana*

Wie geht man in den heute vielfach multikulturell und multireligios ge-
priagten Gesellschaften, in denen ganz unterschiedliche, auch gegensitzli-
che Weltbilder aufeinandertreffen, mit Erfahrungen von Differenz,
Fremdheit und Andersheit um? Wie beeinflusst die Konfrontation mit an-
deren Sichtweisen auf den Menschen, Gott und dem, was andere als Wahr-
hett definieren, das eigene Selbstverstindnis und dessen Positionen? Ist es
méglich, den Anderen im Horizont der eigenen Uberzeugungen anzuer-
kennen? Und wenn ja, wie ldsst sich das Existieren von Differenz und
Gegensitzlichkeit zwischen kulturellen und religiosen Gemeinschaften er-
kliren, vielleicht sogar theologisch oder philosophisch begriinden? Diese
Fragen stehen im Zentrum gegenwirtiger Debatten, in denen sich jidi-
sche Gelehrte mit dem Verhiltnis des Judentums zu anderen Religionen
auseinandersetzen und iiber die Moglichkeiten, aber auch Grenzen der
Anerkennung eines religidsen Pluralismus nachdenken. Dabei geht es
auch darum, Erfahrungen von Pluralitit und den heute viel diskutieren
Begriff des Pluralismus zur judischen Deutungstradition in Beziehung zu
setzen und aus der jidischen Perspektive zu bestimmen.

Die besonderen Ereignisse und gesellschaftlichen Entwicklungen des
20. und 21. Jahrhunderts forderten aus der Sicht vieler jiidischer Intellek-
tueller, Philosophen und Rabbiner aus allen Strémungen des Judentums
eine Neubestimmung der Beziehungen zum Christentum, Islam, Buddhis-

*  Dr. Ulrike Chanana, LOEWE Schwerpunkt ,,Religiése Positionierung®, FB 6 —
Ev. Theologie, Juridicum, Senckenberganlage 31, D—-60325 Frankfurt am Main.
— Dieser Artikel erscheint im Kontext des vom LOEWE-Programm des Hes-
sischen Ministeriums fiir Wissenschaft und Kunst geférderten Forschungs-
schwerpunkts ,,Religiose Positionierung: Modalititen und Konstellationen in
jidischen, christlichen und islamischen Kontexten an der Goethe-Universitit
Frankfurt und der Justus-Liebig-Universitit Giessen.

135



mus, Hinduismus und anderen Gemeinschaften ein. Die tiefe Traumati-
sierung der jidischen Gemeinschaft durch die Shoah brachte im Beson-
deren neue Fragen lber bisherige Gottesvorstellungen, das jidische Ver-
standnis des Welt- und Geschichtsprozesses, aber auch tber die judische
Sicht auf den Menschen, dessen Fihigkeiten und mitmenschliche Bezie-
hungen hervor. Ging es hier fur die Gelehrten um die Formulierung eines
jidischen Selbstverstindnisses, das auf die Katastrophe reagierte, so et-
wuchs in diesem Kontext auch das Bediirfnis, vor allem tber das jidisch-
christliche Verhaltnis und die Méglichkeiten und Barrieren eines Dialogs
mit dem Christentum neu nachzudenken. Vor dem Hintergrund einer ji-
dischen Geschichtserfahrung, in der christliche Anfeindungen, Verfol-
gungen und Hass von Christen gegeniiber Juden dominierten und die in
den Augen vieler dieser Gelehrten den Boden fiir den durch die National-
sozialisten begangenen Volkermord bereiteten, stellte sich die Frage, ob
eine judisch-christliche Anniherung nach 1945 Gberhaupt moéglich oder
auch vertretbar sei. Die auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-
1965) beschlossenen Reformen der katholischen Kirche zielten auf solch
eine Anniherung an das Judentum. Von jidischer Seite sprach man mit
Blick auf diese Entwicklungen von einem Meilenstein in den judisch-
christlichen Beziehungen. Man trat diesen jedoch auch mit Skepsis gegen-
ber, besonders in der Frage nach der Umsetzung der Reformen in den
Kopfen der Menschen. Die Neubestimmungen des christlichen Verhalt-
nisses zum Judentum, die im vierten Abschnitt der Konzilserklirung
Nostra Aetate verabschiedet wurden, waren entscheidend durch jidische
Gelehrte, wie dem amerikanischen Religionsphilosophen Abraham Jos-
hua Heschel (1907-1972), mitgestaltet worden. Im Vorfeld des Konzils
hatte bereits der jidische Historiker Jules Isaac (1877-1963) in einer
Papstaudienz die Dringlichkeit betont, die Bekimpfung des Antisemitis-
mus in den Mittelpunkt der Konzilsvereinbarungen zu riicken. Die The-
matik war auch einige Jahre zuvor von Isaac und anderen jidischen sowie
christlichen Vertretern im Schweizerischen Seelisberg intensiv debattiert
worden. Nostra Aetate verurteilte jedwede Form des Antisemitismus und
wendete sich von vormaligen Behauptungen, dass die jiidische Gemein-
schaft von Gott verworfen und der Bund mitihm gekiindigt sei, ab.! Damit

1 Der vollstindige Text von Nostra Aetate findet sich unter: Erklirung Nostra
Aetate. Uber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, in:
Der Heilige Stuhl, 28.10.1965. http://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
[Zugriff am 08.02.2018].

136



liess das Dokument auf judischer Seite Hoffnungen auf einen Neubeginn
in der judisch-christlichen Dialoggeschichte aufkommen, die in vereinzel-
ten, aber dennoch bedeutsamen Ansitzen bereits vor 1945 existierte und
die mit der Shoah einen dramatischen Abbruch erfahren hatte.2

Die Frage des jidischen Verhiltnisses zum nichtjidischen Gegentiber
intensivierte sich jedoch auch im Angesicht gesellschaftlicher Umbriche im
20. und 21. Jahrhundert, verursacht durch eine fortschreitende Globalisie-
rung und Technologisierung, aber auch durch die wachsenden Sikularisie-
rungstendenzen und den damit verbundenen Verinderungen der Gesell-
schaftsstrukturen. Die hier zunehmende Konfrontation von unterschiedli-
chen Sinn- und Wahrheitskonzeptionen verstirkte das Bewusstsein judi-
scher Gelehrter, das Ezgene im Angesicht des .Anderen bestimmen zu wollen
und riickte nicht nur das Christentum, sondern auch andere Religionen, de-
ren Uberzeugungen und Religionspraktiken in ihren Blick. Ein besonderes
Charakteristtkum dieser neuen Auseinandersetzungen war die Formulie-
rung spezifischer jidischer Theologien anderer Religionen.® Vor dem Hintergrund
der Erfahrung von Differenz und Andersheit zielten diese Theologien darauf,
ein jidisches Selbstverstindnis zu formulieren, das andere Religionen anet-
kennt und deren Existenz in die eigenen Deutungstraditionen integtiert.

Eine zentrale Stimme in den hier beschriebenen Diskursen war der ame-
rikanische Reformrabbiner Eugene B. Borowitz (1924-2016). Seine Eigen-
sicht als judischer Gelehrter, mit der er sich zeitlebens intensiv auseinander-
setzte, war in mehrfacher Hinsicht aussergew6hnlich. Er verstand sich zum
einen als judischer Theologe, der danach strebte, im Angesicht der tiefgrei-
fenden Umbriiche des 20. Jahrhunderts die Inhalte des Judentums auf dem
Weg einer explizit zheologischen Diskussion neu zu erschliessen und damit der
judischen Gemeinschaft eine neue Orientierung zu bieten. Seine Forde-
rung nach einer zeitgemaissen jidischen Theologie* sah sich mit jidischen

2 Vgl. zur jidisch-christlichen Dialoggeschichte u. a.: HANS-JOACHIM SCHOEPS,
Jiidisch-Christliches Religionsgesprich in neungehn Jabrbunderten, Konigstein/Ts.
1984; MARCUS BRAYBROOKE: Pifgrimage of Hope. One Hundred Years of Global
Interfaith Dialogue, 1.ondon 1992; EDWARD KESSLER, .A# Introduction to Jewish-
Christian Relations, Cambridge 2010.

3 Vgl. ALAN BRILL, Judaism and World Religions. Encountering Christianity, Islam,
and Eastern Traditions, New York 2012; ALON GOSHEN-GOTTSTEIN / EU-
GENE KORN (Hg.), Jewish Theology and World Religions, Oxford / Portland, Ot-
egon 2012.

4 Vgl. EUGENE B. BOROWITZ, .A New Jewish Theology in the Making, Philadelphia,
PA 1968.

137



Gegenstimmen konfrontiert, die die Existenz einer Theologie im Juden-
tum verneinten oder den Begrift mit einer dogmatischen Glaubenslehre as-
soziierten und damit eher ein christliches als jidisches Vorhaben verban-
den. Fir Borowitz hingegen eréffnete sich im Prozess der theologischen
Reflexion der Kern seines jiidischen Selbstverstindnisses. Es galt fiir ihn,
dessen Inhalte in einer systematischen, nzch dogmatischen Theologie, dar-
zulegen. Die Eigenstindigkeit solch einer Theologie sah er durch christliche
oder andere, nichtjiidische Einfliisse keinesfalls gefihrdet. Zum anderen
war Borowitz® Gelehrtentitigkeit vom Austausch mit anderen, im Beson-
deren auch mit christlichen Gelehrten und Gelehrtengemeinschaften ge-
kennzeichnet. Er engagierte sich innerhalb des jidisch-christlichen Dialogs
in Nordamerika und beschiftigte sich bereits wihrend seiner akademischen
Ausbildung, die er u.a. am Protestant Union Theological Seminary in New
York absolvierte, intensiv mit der christlichen Theologie. Damit nahm er

gleich in zweifacher Weise eine besondere Position innerhalb der jiidisch-
amerikanischen Gelehrtenkreise ein:

I am one of a tiny number identifying themselves as Jewish theologians and,
rarer still, one with postrabbinic training in Christian theology.>

Borowitz verortete sich selbst zwischen dem Feld der christlichen Theolo-
gle und jenem seiner Tatigkeit als jiidischer Theologe. Dieser Standpunkt
ermoglichte thm, aus der theologisch-vergleichenden Perspektive auf das
Judentum und Christentum zu schauen und so neue Einsichten gerade in
das Distinktive dieser beiden Traditionen zu erlangen.

Der Blick auf andere Denkweisen kennzeichnete ebenso Borowitz® Ge-
lehrtentitigkeit snerhalb des amerikanischen Judentums. Seine Uberlegun-
gen zur Frage nach der jidischen Selbstdefinition in seiner Zeit waren fiir
den Rabbiner nicht auf den Ideenkontext des amerikanischen Reformju-
dentums beschrinkt. Seine Suche nach einem adiquaten Verstindnis von
jadischer Identitit, das auf die gegenwirtige Situation der jidischen Ge-
meinschaft antwortet, ging iiber festgesetzte Denominationsgrenzen hin-
aus. Gemiss Borowitz motiviert die hier stattfindende Konfrontation mit
einer Vielfalt unterschiedlicher Meinungen zu einer kritischen Selbstrefle-
xion der eigenen Positionen. Die Fihigkeit, eigene Uberzeugungen im An-
gesicht des Anderen immer wieder zu priifen und zu iiberdenken, zihlt aus
seiner Sicht zu den wichtigsten Eigenschaften moderner Gelehrsamkeit.

5 EUGENE B. BOROWITZ, Recent Historic Events. Jewish and Christian Interpre-
tations, in: Theological Studies 44/2 (1983), S. 221-240, hier S. 221. -
6 BOROWITZ, Recent Historic Events (Anm. 5), S. 221

138



Die Forderung nach einer jiidischen Theologie

Entzog sich Eugene Borowitz der Charakterisierung seiner Person als Jklas-
sischer Reformtheologe”, so ist dennoch unverkennbar, dass er in seiner
biographischen Situation und seinem intellektuellen Hintergrund zeitlebens
fest im amerikanischen Reformjudentum verwurzelt war. Sein jahrzehnte-
langes Wirken am Hebrew Union College in Cincinnati, eine der wichtigsten
Ausbildungsstitten des Reformjudentums auf dem amerikanischen Konti-
nent, pragte seit Mitte des 20. Jahrhunderts nicht nur dessen Lehrinhalte,
sondern dariiber hinaus auch die Gestalt des amerikanischen Reformjuden-
tums an sich. Geboren wurde Borowitz 1924 in Columbus (Ohio). Nach
seiner Ausbildung am Hebrew Union College wurde er 1948 zum Rabbiner
ordiniert. Er arbeitete wihrend des Koreakriegs als Seelsorger in der Ma-
rine. Wahrend seiner Titigkeit am Hebrew Union College war er einer der
federfihrenden Autoren der 1976 vetrdffentlichten ,,San Francisco Cen-
tenary Perspective®, die die wichtigsten Grundsatze und inhaltlichen Leit-
gedanken des Reformjudentums in den USA enthielt.?

Borowitz® Schriften spiegeln die intensive Suche nach einem neuen,
zeitgemassen Verstindnis des Reformjudentums wider. Der Vélkermord
an den europiischen Juden liess die Frage aufkommen, ob und wie jidi-
sche Existenz im Angesicht der Verbrechen definiert, aber auch das Fest-
halten an der judischen Tradition vor dem Hintergrund der erschiittern-
den Gefahren fiir die jiidische Gemeinschaft iberhaupt gerechtfertigt
werden koénne. Amerikanische Juden, so die Beobachtung von Eugene
Borowitz, reagierten auf diese Situation nicht mit Hilflosigkeit oder Re-
signation, sondern mit dem ausdriicklichen und optimistischen Verlan-
gen, judisches Leben fortzusetzen bzw. — entgegen einer vollkommenen
Anpassung an die amerikanische Gesellschaft — jidische Denk- und Le-
bensweisen in threr distinktiven Vielfalt neu zu etablieren. Diese Haltung
wurde massgeblich von der Staatsgriindung Israels im Jahr 1948 beein-
flusst, die die Situation der dortigen judischen Bevoélkerung ins Zentrum

7 Vgl hier insbesondere die Reaktion von Eugene Borowitz auf die Meinung des
Philosophieprofessors Elliot N. Dorff, der diese Zuweisung unternommen
hatte. Borowitz wies dies entschieden zuriick. Vgl. EUGENE B. BOROWITZ, The
Reform Judaism of Renewing the Covenant. An Open Letter to Elliot Dorff,
in: ELLIOT N. DORFF, The Unfolding Tradition. Jewish Law after Sinai, New York
2005, S. 469-474.

8 Vgl. zur Biographie von Borowitz: RACHEL S. B. HALACHMI, Art. Borowirg,
Eugene B., in: Encyclopaedia Judaica (Second edition), 22 Bde, Detroit 2007,
Bd. 1V, S. 92-94.

139



des Bewusstseins amerikanischer Juden riickte und das Verhiltnis beider,
vor allem im Angesicht von Kriegen und anderen Bedrohungen intensi-
vierte.

Vor dem Hintergrund dieser Verinderungen neuen Halt zu finden, be-
deutete fiir Eugene Borowitz zunichst, sich der Beschaftigung mit zheolog:-
schen Fragestellungen innerhalb des amerikanischen Judentums zu widmen
und dadurch dessen identitatsstiftende Substanz fiir die Gegenwart zu er-
schliessen. Theologische Reflexion war fiir Borowitz ein durch und durch
personlicher wie gemeinschalftlicher, aber auch intellektueller Prozess, der
ihm dazu verhalf, die eigenen Uberzeugungen konkreter fassen zu kénnen:
I carry on an activity I and some others loosely call ,,Jewish theology“. I do
so because I enjoy thinking and because I believe that trying to give words

and intellectual structure to what I most significantly believe will make me a
better Jew.?

Judische Theologie erwuchs fiir ithn aus einer dynamischen Diskussion, die
auch die Perspektivenvielfalt der jidischen Positionen berticksichtigte und
zweifellos unter dem Einfluss geschichtlicher und gesellschaftlicher Ent-
wicklungen stand. In der Konsequenz kénnen sich die Ideen theologischer
Systeme auch verindern. Borowitz erkannte die Situationsbezogenheit sei-
ner eigenen theologischen Uberlegungen an. Er war sich bewusst, dass die
ihm nachfolgenden Gelehrtengenerationen in ihrem theologischen Wirken

ganz eigene Akzente setzen und bisherige Theologieentwiirfe weiterentwi-
ckeln, vielleicht auch verwerfen wirden:

Accepting my temporality, I remain open to the possibility that a new con-
strual of thoughtfulness and /or the human condition will allow for more
fully integrated Jewish theologies.!0

Im Spiegel dieses Bewusstseins appellierte Borowitz eindringlich an die
Verantwortung der jidischen Gemeinschaft, die kulturellen, religiésen
und sozialen Verhiltnisse in den USA mitzugestalten. Dieses Bestreben
ging einher mit einer kritischen Auseinandersetzung sowohl mit den Ent-
wicklungen innerhalb des gegenwairtigen amerikanischen Judentums als
auch der amerikanischen Gesellschaft und ihren Idealen im Allgemeinen.
Er distanzierte sich von Formen judischen Gemeindelebens, die sich in

9 EUGENE B. BOROWITZ, Postmodern Judaism: One Theologian’s View, in: PE-
TER OCHS [mit Eugene B. Borowitz] (Hg.), Reviewing the Covenant. Engene B. Bor-
owit and the Postmodern Renewal of Jewish Theology, Albany 2000, S. 35-45, S. 35.

10 BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 40.

140



der Nachkriegszeit vor allem in den neu gegriindeten amerikanischen Vor-
stadten etabliert hatten und in seinen Augen jiidische Identitit auf die so-
ziale Zugehorigkeit zu einer Synagogengemeinschaft reduzierten und dem
judischen Gemeindeleben mit seinen Festen nur eine minimale re/igidse Be-
deutung beimassen.!* Borowitz stand ebenso einer von ihm auch unter
der nichtjidischen Bevolkerung beobachteten Wertneutralitit und eines
wachsenden Verlusts von Werten kritisch gegentiber. Problematisch war
fir den Gelehrten im Besonderen der gegenwirtige Mangel an Wertvor-
stellungen, die eben nicht nur eine relative, sondern absolute und damit
verbindliche Geltung besassen. Er lehnte die ithn im amerikanischen Kon-
text umgebenen Lebensweisen und Denkprinzipien keineswegs grundle-
gend ab, hob aber entschieden die Notwendigkeit hervor, sich mit diesen
kritisch auseinanderzusetzen. Die Ursachen des Werteverlusts sah er vor
allem in den Sikularisierungsprozessen der modernen Zeit verhaftet. Sie
bildeten fiir ihn eine der grossten Herausforderungen der Zeit. Eine neue
Theologie zu entwerfen bedeutete fiir Borowitz auch, sich dem erfahre-
nen ,,Wertevakuum [value-vacuum]“!? entgegenzusetzen und eine Basis
von Werten zu schaffen, an denen sich die judische Gemeinschaft neu
orientieren konnte.

Jiidischsein, so die feste Uberzeugung des Gelehrten, kann sich in dieser
Situation weder auf einer rein ethnisch oder sozio-kulturell verstandenen
Zugehorigkeit grinden. Auch jene Deutungen anderer jidischer Gelehrter,
die die Inhalte des Judentums auf die Basis eines universalen Vernunftden-
kens gestellt hatten, konnten in den Augen von Borowitz auf die gegenwir-
tige Situation nur schwerlich tibertragen werden. Durch die Shoah trat bei
Borowitz und anderen judischen Gelehrten eine deutlich artikulierte Desil-
lusionierung tber den Menschen und seine rationalen Fahigkeiten ein, die
bewirkte, dass sie sich von Haltungen distanzierten, die Denkprinzipien wie
Rationalismus und Universalismus zum Massstab allen Handelns erhoben
hatten. Borowitz verwies auf den Universititscampus als vormaliges Zent-
rum dieser nun in Frage zu stellenden Ideale, der aus seiner Sicht auch nicht
die Kraft besass, der Gesellschaft neue Wertvorstellungen und damit neuen
Halt zu bieten. Die Universitdt sei, ganz im Gegentell, geradezu zum Ka-
talysator der sich ausbreitenden Wertneutralitit und der Sikularisierungs-
prozesse in den modernen Gesellschaften geworden:

11 Vgl. EUGENE B. BOROWITZ, The Jewish Need for Theology, in: Commentary
34/2(1962), S. 138-144, S. 139.

12 BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 37.

141



The root difficulty 1s that our academies and the modern ethos they advocate
project far more expertise as relativizers of values rather than as the leaders

whose secular vision can provide us with a freshly commanding ground for
them.13

Die authentische Substanz des gegenwirtigen Judentums und all seiner
Wertvorstellungen, so schlussfolgerte Borowitz aus seinen Beobachtun-
gen, lasst sich einzig im Relgiosen verorten. Nur ein religios verstandenes
judisches Selbstverstindnis legt aus seiner Sicht das Distinktive jidischer
Existenz offen und sichert damit das Fortbestehen der jidischen Gemein-
schaft. Diese Uberzeugung stand im Zentrum seiner theologischen Refle-
xion. Die Suche nach einem neuen Wertefundament habe die Menschen

in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts dazu veranlasst, sich der Re/-
gion 1n neuer Weise zuzuwenden:

Seeking an ultimate and solid ground of values, a significant minority of peo-
ple in our civilization have turned [...] to religion to help them understand
what they intuitively know to be true, that not everything is relative and that

humanhood is intimately bound up with acts we do not do, and others we are
bound to try to do.™

Diese Hinwendung zur Religion erforderte nach Borowitz nicht nur eine
neue Theologie, die die Inhalte der religiosen Selbstdefinition konkret be-
stimmte, sondern auch ein neues Verstindnis des Religidsen an sich. Dem
Reformrabbiner ging es hier um die Formulierung eines Religionsbegriffs,
der im Besonderen die menschliche Erfahrung der Gottes-Begiehung inner-
halb des Baundes in den Mittelpunkt riickte. Keine blosse oder abstrakte Idee
Uber Gott, sondern die personliche Beziehung zu ihm, bildet den Kern der
durch Borowitz neu entworfenen Theologie:

Judaism involves not only a set of ideas, a concept of God, or even a set of prac-
tices; it 1s also a way of living one’s life based on a relationship with God, a rela-
tionship in which the whole self is involved. But it 1s not simply the private faith
of an individual. The Jew is the man who shares in the mutual promise existing
between God and Israel — that is, the Jewish people as a whole.!

Zum einen ist es die religiose Erfahrung des Individuums, die fiir Boro-
witz den Bund mit Gott definiert, zum anderen die in der jidischen Ge-
schichteverwurzelte kollektive Gottesbeziehung der Gemeinschaft. Beide
Dimensionen des Bundesverhiltnisses bilden nun das Fundament einer

13 BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 37.
14 BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 38.
15 BOROWITZ, A New Jewish Theology (Anm. 4), S. 63.

142



neu verstandenen Religiositat. Dass das judische Selbstverstindnis zual-
lererst durch die persinliche Esfahrang der Bundesbeziehung und nicht pri-
mir durch universale Kriterien des rationalen Denkens erfasst wird, be-
griindete fiir Borowitz, warum er seine Theologie als postmoderne Theologie
bezeichnete. Sein Entwurf ist Ausdruck einer kritischen Haltung gegen-
Uber den Idealen der Moderne, ohne diese jedoch vollkommen abzu-
lehnen. Zugleich verwarf Borowitz keineswegs die bisherigen Ideen der
jidischen Tradition. Er versuchte auch nicht, deren Uberzeugungen radi-
kal neu zu interpretieren. Den Fokus auf das Bundesverhaltnis lenkend,
verstand er seine Theologie als Riickbesinnung des amerikanischen Re-
formjudentums auf das, was bereits existierte und jiidische Existenz durch
die Geschichte hindurch bestimmt und geleitet hatte. Im traditionellen
Motiv des Bundes liessen sich nach Borowitz alle gegenwirtigen Fragen
judischer Identitit und die komplexen, auch widersprichlichen Realitdten
menschlicher Existenz biindeln.’® Im Kontext der Bundesbeziehung
konnte seiner Meinung nach der Bezug der jiidischen Gemeinschaft zum
Transzendenten neu verstanden werden.

Borowitz machte in seinen Schriften immer wieder deutlich, dass die
von ithm beobachtete Orientierungslosigkeit amerikanischer Juden und der
Verlust von Werten nur durch die Vergegenwartigung des religiosen Kerns
des Judentums liberwunden werden kénne. Konsequenterweise musse der
Inhalt dieses religiosen Kerns — der bei Borowitz zusammen mit der ethni-
schen Zugehorigkeit zur jidischen Gemeinschaft eine untrennbare Einheit
bildet!” — zeitgemass bestimmt werden:

[...] we are all the more in need of an adequate statement of Jewish faith rele-
vant to our day, for it is only this that can restore the Jewish community to its
goals and to the duties they entail.!®

Borowitz konzentrierte sich in dieser Aufgabe darauf, das besondere Ver-
haltnisgeflige innerhalb des Bundes zwischen Gott, Individuum und der
Gemeinschaft zu erforschen. Er zielte auf eine Deutung der Bundesbe-
ziehung, die den fiir ihn so zentralen Anspruch auf die Vereinbarkeit von
menschlicher Autonomie und gottlicher Autoritit erfiillte. Seine Theolo-
gie wurde von diesem Anspruch geleitet und machte damit Borowitz li-
beral-religitse Position und den Anschluss seines Denkens an das moderne

16 Vgl. dazu sein Hauptwerk: EUGENE B. BOROWITZ, Renewing the Covenant.
A Theology for the Postmodern Jew, Philadelphia / New York / Jetusalem 1991,

17 BOROWITZ, The Jewish Need for Theology (Anm. 11), S. 141.

18 BOROWITZ, The Jewish Need for Theology (Anm. 11), S. 141.

143



Zeitalter deutlich. Der Gelehrte verwies auf Gott und den Menschen als
Partner im Bundesverhiltnis: “God moves through history, working out
His will for the creation, and man has the privilege of serving as His part-
net, though not as His surrogate.”? Einerseits gibt das Individuum seine
Autonomie in den Beziehungsstrukturen des Bundes nicht auf. Anderer-
seits definiert diese Autonomie nicht ausschliesslich die Existenz des In-
dividuums. Der Finzelne ist gleichermassen — auf der Basis der Unantast-
barkeit seiner Autonomie — gegeniiber Gott und seiner Gemeinschaft ver-
pflichtet.20

Judische Existenz verstanden als konkrete, personliche, sowie gemein-
schaftliche Beziehung zu Gott resultiert offensichtlich in einem bestimmten
Handeln. In einem Bundesverhiltnis mit Gott zu stehen hiess fiur Borowitz,
dem durch Gott gegebenen Gesetz verpflichtet zu sein und damit dessen
Gegenwirtigkeit durch die Geschichte hindurch und den Bund selbst zu
bezeugen.?! Daher sprach Borowitz in seinen Ausfithrungen zum Theolo-
giebegriff im Judentum auch von der ,theology of mitzvah™?? also einer
Theologie des Gebots. Er war sich der Variantenbreite der Deutungen tiber
die spezifische Art und Weise der Befolgung des gottlichen Gebots be-
wusst. Diese reichte von orthodoxen Positionen, die betonen, dass die jii-
dische Gesetzestradition nur dussetst begrenzte Anderungen zulasse, bis
hin zu liberaleren Haltungen, die die rituelle Observanz an die personliche
Entscheidung des Finzelnen und seine individuelle Anndhrung an Gott
banden.?? Im Angesicht dieser, nach Borowitz durchaus legitimen Differen-
zen, deutet seinen Uberlegungen gemiss gerade das Bundesmotiv auf das
Verbindende innerhalb des Judentums. Durch das Bundesverhiltnis konne
man sich bewusst werden, dass die Vielfalt der Interpretationen des Geset-
zes nicht auf substanzielle, sondern lediglich auf graduelle Unterscheidun-
gen verwelisen wirde.?*

Aus seiner eigenen Perspektive als Reformtheologe hob Borowitz hervor,
dass die Unantastbarkeit der Autonomie des Einzelnen auch im Bereich des
Handelns gelte. Der Mensch ist in seinem Tun gegeniiber Gott selbstbe-
stimmt; auch die Anerkennung der gottlichen Autoritit untergrabt diesen

19 EUGENE B. BOROWITZ, Crisis Theology and the Jewish Community, in: Com-
mentary 32/1 (1961), S. 36-42, S. 41, 42.

20 Vgl. BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 43.
21 Vgl. BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 40.

22 BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 38.

23 Vgl. BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 41.

24 BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 41.

144



Grundsatz nicht. Hier wird abermals sichtbar, dass Borowitz das Bundes-
verhiltnis der jiidischen Gemeinschaft mit Gott als ein reziprokes begriff,
in dem beide Seiten als Partner miteinander agieren. Die Verpflichtung zu
religidser Observanz erschloss sich fir thn aus der Bindung an Gott. Die
Frage, wie diese Observanz im Konkreten zu vollziehen sei, machte Boro-
witz weniger von der Einhaltung eines festgelegten religionsgesetzlichen
Systems abhingig, da dies aus seiner Sicht fir die Gestaltung jiidischer
Lebensweisen nicht mehr zeitgemaiss war.?> Er betonte stattdessen die Fa-
higkeit des Einzelnen sowie der Gemeinschaft, die Inhalte der Offenba-
rung eigenstandig zu interpretieren und daraus Schlussfolgerungen fiir ein
genuines Handeln gegentiber Gott zu ziehen.

Die VVergegenwdrtigung der Eingigartigkeit des Eigenen als Fundament von in-
terreligioser Begegnung

Die neue Theologie, die Borowitz fiir die Situation des 20. Jahrhunderts
entwarf, vollzog in seinen Augen nicht nur einen Perspektivwechsel in der
Sichtweise auf den Menschen, indem sie ithn weniger im Lichte seiner ra-
tionalen Fihigkeiten und stattdessen im Kontext der Gemeinschaft mit
Gott beschrieb. Thr Fokus auf dem Bundesmotiv lenkte den Blick auch
auf das Distinktive judischer Existenz — eine Dimension des eigenen
Selbstverstindnisses, die Borowitz in den Denkentwiirfen friherer jidi-
scher Gelehrter nur unzureichend beachtet sah. Die Anniherung an die
Essenz des Eigenen machte dessen Parskularitit bewusst — ein Bewusst-
sein, das fur Borowitz im Angesicht der im 20. und 21. Jahrhundert be-
stehenden Vielstimmigkeit von Deutungsanspriichen und Sinnsystemen
unverzichtbar war. Nicht das Bestreben, das Judentum auf ein universales
Fundament zu stellen, sondern die Vergegenwartigung der Einzigartigkeit
der Bundesbeziehung zwischen Gott und jidischer Gemeinschaft — so-
wohl in ihrer geschichtlichen Kontinuitit, als auch in ihrer gegenwirtigen
und zukiinftigen Relevanz — bildeten in Borowitz‘ Denken die Pfeiler des
Judentums. Die Erfahrung des in der jidischen Offenbarungsgeschichte
geschlossenen und immer wieder erneuerten Bundes bleibt nicht in der
Vergangenheit verhaftet, sondern ist zugleich Ausgangspunkt der auf die
Zukunft ausgerichteten Erl6sungserwartung. Borowitz betonte nicht nur
in seinen theologischen und philosophischen Schriften das Partikulare ji-
discher Identitit, sondern auch in der 1976 verabschiedeten ,,San Fran-
cisco Centenary Perspective®, die er zusammen mit anderen Gelehrten

25 Vgl. BOROWITZ, Renewing the Covenant (Anm. 16), S. 282,

145



des amerikanischen Reformjudentums verfasste. Das Dokument hob u. a.
die ,,Vorziige von Pluralismus und die Werte eines Partikularismus [the
virtues of pluralism and the values of particularism]“ hervor.2¢

Borowitz® Position erklirte jedoch keinesfalls alle Ideen, die die Uni-
versalitat des Judentums in den Vordergrund stellten, fiir obsolet. Er ap-
pellierte in seinen Schriften an ein universales jiidisches Verantwortungs-
bewusstsein gegeniiber der Gesellschaft. Die Frage der Umsetzung eines
solchen Verantwortungsbewusstseins war ein zentrales Thema seiner the-
ologischen Betrachtungen. Fur den Gelehrten bewegte sich die judische
Gemeinschaft in einem Wechselspiel zwischen universaler Verantwortung
— zum Beispiel in der Abwendung des Werteverfalls — und dem Riickzug
auf die Besonderheiten der eigenen Identitatsstrukturen, durch die sie sich
auch bewusst von anderen Gemeinschaften abgrenzt.

Das Bewusstsein der Einzigartigkeit des eigenen Selbstverstindnisses
fuhrte bei Borowitz jedoch gerade nicht zu einem religiosen Isolationis-
mus. Die im Angesicht der Shoah so wichtige Vergegenwirtigung der un-
erschiitterlichen Bundesbeziehung bringt nicht nur neue Einsichten tiber
die eigene Existenz hervor, sondern auch tber das Verbdltnis zum Anderen.
Die Vorstellung vom Anderen und die Beziehung zwischen Eigenem und
Anderem diskutierte Borowitz zunichst nicht in Bezug auf den interreli-
giosen Dialog, sondern — gemiss dem Fokus seiner Theologie — im Kon-
text seiner Uberlegungen zum jiidischen Bundesverhiltnis. Sein intensives
Reflektieren {iber die Balance zwischen menschlicher Autonomie und Au-
toritit Gottes einerseits und seine Differenzierung zwischen der Ver-
ptlichtung des Einzelnen gegeniliber Gott und jener kollektiven Verpflich-
tung gegeniiber der Gemeinschaft andererseits, macht auf die verschiede-
nen Perspektiven-aufmerksam, die durch die beteiligten Instanzen inner-
halb des Bundes bestehen. Jede Instanz blickt von einer ganz spezifischen
Position auf das Bundesverhaltnis. Die Unterschiedlichkeit dieser Positio-
nen ist nach Borowitz nicht nur legitim, sondern auch ein wesentliches, den
Kommunikations- und Wesensstrukturen der Bundesbeziehung innewoh-
nendes Charakteristikum. Diese Idee bildete den Ausgangspunkt seines
Pluralismusdenkens, dessen Fundament er hier in einem Kernmotiv der jii-
dischen Tradition verankerte. Die Anerkennung von Pluralitit und Vielfalt
begriindete sich in Borowitz® Theologie im Bewusstsein der Partikularitat
der eigenen Position. Dies galt in ##d ausserhalb des Bundesverhaltnisses.

26 EUGENE B. BOROWITZ, Reform [udaism Today, Bd. 1: Reform in the Process of
Change, New York 1978, S. XIX-XXV, S. XXIV.

146



Ist man sich der Einzigartigkeit des Eigenen bewusst, so wird damit
Raum fir die Anerkennung anderer, ebenso spezifischer und einzigarti-
ger Uberzeugungen geschaffen. Borowitz bezog diesen Gedanken sowohl
auf die Anerkennungeiner Pluralitit von Meinungen innerhalb des Juden-
tums, als auch auf jene zwischen unterschiedlichen Religionsgemeinschaf-
ten und Traditionen. Die eigene judische Partikularitit bildet in dieser
Weise die Voraussetzung flir die Auseinandersetzung mit der Andersheit
des nichtjudischen Gegeniibers und die Anerkennung von religioser
Differenz.

Das Verhiltnis des Judentums zum nichtjidischen Gegeniiber wurde ab
den 1960er Jahren zu einem Kernthema der Gelehrtentitigkeit von Eugene
Borowitz. Vor dem Hintergrund der ab den 1960er Jahren neu entstande-
nen Atmosphire in den judisch-christlichen Beziehungen, aber auch unter
dem Eindruck der Meinungsvielfalt zwischen den verschiedenen Strémun-
gen des amerikanischen Judentums wendete sich der Reformtheologe ver-
stirkt dem Thema des Umgangs mit religioser Differenz- und Fremdheits-
erfahrung zu. Dabei nahm er im Besonderen die judische Perspektive auf
das Christentum in den Blick. Er betrachtete die christliche Gemeinschaft
zusammen mit der jidischen als ,Bollwerk® gegen den Werteverlust in der
modernen Gesellschaft. Allerdings betonte er auch, dass die Relevanz einer
judisch-christlichen Annidherung sich nicht allein durch die hier offenbar
werdende gemeinsame Verantwortung begriinden diirfe. Die Bedeutung ei-
nes Dialogs zwischen Juden und Christen verortete er vielmehr in der fiir
beide Dialogpartner gegebenen Chance, gerade tiber die hier stattfindende
Differenzerfahrung nicht nur den Anderen, sondern auch die eigene Deu-
tungstradition tiefer verstehen zu kénnen.

Gemiiss dieser Uberzeugung konfrontierte Borowitz sein eigenes Selbst-
verstindnis mit genau solchen theologischen Positionen des Christentums,
in denen es am radikalsten vom Judentum abwich. In seinen Augen war
dies die christliche Idee von Jesus als dem Messias:

Nothing so divides Judaism and Christianity as the Christian doctrine of the
Christ. If Jews and Christians are to talk together for more than pragmatic rea-
sons, they must confront this area of their radical disagreement.?’

Im Hauptwerk seiner Annaherung an das Christentum, dem 1980 erschie-
nenen Buch Contemporary Christologies. A Jewish Response (1980) setzte sich
der Gelehrte mit Christologien zeitgendssischer christlicher Theologen

27 EUGENE B. BOROWITZ, Contemporary Christologies. A Jewish Response, New York
1980, S. 1.

147



auseinander, darunter Karl Barth, Wolthart Pannenberg, Jirgen Molt-
mann und Helmut Richard Niebuhtr. Das Werk macht deutlich, dass
Borowitz” Dialogverstindnis weniger auf das Erschliessen von Gemein-
samkeiten und einer Konsenfindung ausgerichtet war. Der Rabbiner rich-
tete sich gegen Dialogentwiirfe, die solche Gemeinsamkeiten als Voraus-
setzung fiir einen interreligiosen Austausch betrachteten. Ein christlicher
Theologe, den er hier im Besonderen vor Augen hatte, war Hans Kiing
und dessen Projekt des Weltethos. Kiing ging von einem, allen Religionen
gemeinsamen universal-ethischen Grundprinzip aus, dass er als ,,Huma-
num® bezeichnete.? Borowitz distanzierte sich entschieden von der Be-
stimmung solch eines allgemein giiltigen Grundprinzips, da aus seiner
Sicht hier die partikularen Uberzeugungsinhalte religiéser Traditionen,
durch die sie sich nicht nur von anderen unterschieden, sondern die auch
die Voraussetzung fiir einen Austausch mit diesem Anderen bildeten, in
den Hintergrund riickten. Ein genuiner Dialog, so Borowitz, erwichst je-
doch erst durch die Anndherung an das nichtjidische Gegentiber in der
Ganzbeit seiner Existenz und Lebensweise, einschliesslich der hiermit ver-
bundenen religiésen Differenz. Sich auf den deutsch-jidischen Gelehrten
Martin Buber (1878-1965) und dessen Dialogphilosophie berufend,
sprach Borowitz von der ,,Ich-Du Polemik®, um sein Verstindnis eines
interreligiosen Austauschs zu verdeutlichen. Buber hatte 1923 in seinem
Werk ,,Ich und Du“® in den Wortpaaren Ich-Dz und Ich-Es das Verhiltnis
des Menschen zu seinen Mitmenschen und der ihn umgebenden Wirk-
lichkeit definiert. Wirkliche Begegnung, so Bubers Ansatz, findet statt,
wenn das Gegentber als Dz, das heisst in seiner Person und wertvollen
Existenz wahrgenommen wird. Diese Begegnung unterschied er von der
Wahrnehmung des Anderen als Ey, also als Objekt, das lediglich einen
bestimmten Zweck erfillt.?d Mit dem Begriff der ,,Ich-Du Polemik® ubet-
nahm Borowitz Bubers Terminologie, spitzte dessen Idee jedoch zu. Sein
Polemikbegriff verweist nicht auf die Negierung oder Diskreditierung
des religiosen Anderen, sondern auf die fiir das Dialoggesprich notwen-
dige Konfrontation mit tiefgehender, mitunter auch uniberwindbarer

28 Vgl. dazu HANS KUNG, No Peace in the World without Peace among Religions.
An Ecumenical Way between Fanatism and Forgetfulness of Truth, in: World

Faiths Insight 21/2 (1989), S. 3-22; HANS KUNG, Projekt Weltethos, Miinchen
1990.

29 Vgl. MARTIN BUBER, Ich #nd Du, Leipzig 1923.

30 Vgl. KARL-JOSEF KUSCHEL, Martin Buber — seine Herausforderung an das Christen-
tum, Gltersloh 2015, S. 128, 129.

148



Differenz. Die intensive Auseinandersetzung mit dem, was sich dem jii-
dischen Deutungskontext als fremd darstellt, diesem auch widerspricht,
begriff Borowitz als unumganglichen Weg, um eine authentische Bezie-
hung zum nichtjiidischen Anderen entstehen zu lassen:

The true sign of friendship is the ability to confront the friends’ serious differ-
ences of opinion. That suggested to me that we should not be talking to one
another properly until we had learned how to have loving disagreements, what
I termed an I-Thou polemic. I still believe that. To love our neighbours as long
as they agree with us hardly requires a commandment. Learning how, appreci-
atively, to differ on matters of great significance to us is a spiritual attainment
everyone of goodwill should admire. [...] nothing impresses me more as a sign
of maturing relationship than our increasing ability to speak candidly, but with
undiminished regard, of what the other is doing or saying that troubles us.3!

Fir Borowitz bildeten Differenz und Andersheit keine Bartieren fiir den
interreligiésen Dialog. Auch die Unfihigkeit, religiose Erfahrungen auf ei-
ner interreligiosen Ebene zu kommunizieren, setzte in seinen Augen dem
Dialog kein Ende. Solch eine Unfihigkeit verstand der Reformrabbiner
vielmehr als Ausdruck der menschlichen Existenz, die innerhalb des Dia-
logs respektiert werden miisse. Verschiedenheit schuf nach seinem Dialog-
verstaindnis das Fundament einer interreligiosen, ja iiberhaupt zwischen-
menschlichen Begegnung. In ihrer Uniiberwindbarkeit und Dauerhaftigkeit
prigt sie die dialogische Situation zwischen Religionen und Menschen. Da-
her gilt es gerade nicht, Erfahrungen von Andersheit und Fremdheit tiber-
winden und Gegensatze relativieren zu wollen.

Die Forderung nach einem theologischen Dialog mit dem Christentum

In seiner Begegnung mit dem christlichen Gegeniiber konzentrierte sich
Eugene Borowitz auf eine explizit theologische Auseinandersetzung mit
den Inhalten des Christentums. Ebenso wie er die Formulierung einer jidi-
schen Theologie als einen Weg begriff, um das Judentum gerade in seiner Pat-
tikularitdt zu ergriinden, so bot sich fiir ihn in der Konfrontation mit der
christlichen Theologie die Moglichkeit, sich dem Christentum in dessen par-
tikularen Eigensichten zu nihern.

In Conternporary Christologies. A Jewish Response ging es Borowitz darum,
die Vielfalt christlicher Vorstellungen zur Christusfigur sichtbar zu machen.
Daher unterschied er zwischen traditionellen und liberalen Auffassungen

31 EUGENE B. BOROWITZ, Finding a Way to Peace among Religions, a Response
to Hans Kung, in: EUGENE B. BOROWITZ, Exploring Jewish Ethics. Papers on
Covenant Responsibility, Detroit 1990, S. 404-417, hier S. 405.

149



und beschaftigte sich zudem mit einem moglichst breiten Spektrum von
Uberlegungen zum Christusgeschehen, einschliesslich des Verhiltnisses
von Christusglauben und ethischem Handeln oder Christusglauben und
Kultur. Borowitz diskutierte diese Fragen beispielsweise mit Bezug auf
Helmut Richard Niebuhrs (1894-1962) Werk Christ and Culture (1956).3
Niebuht hatte aus seiner Sicht erortert, inwiefern das Christentum und
der Kulturbegriff miteinander verflochten seien oder auch in einem Kon-
fliktverhaltnis stinden. Borowitz Ubertrug diesen Ansatz auf den judi-
schen Deutungskontext, indem er Niebuhrs Christusbegriff mit jenem der
Thora ersetzte und so das Verhiltnis von Thora und Kultur in den Blick
nahm. Er begriindete dies damit, dass der Thora eine dhnlich vermittelnde

Position zwischen Gott und Gemeinschaft wie der Christusﬁgur Z1-
komme:

Torah, the divine instruction, is nowhere near as mediatorial of God’s presence
to the Jews as the Christ is to Christians.??

In der sich anschliessenden Analyse durchforschte Borowitz die verschie-
denen Epochen der jiidischen Geschichte und stellte fest, dass insbeson-
dere im Kontext der jidischen Emanzipation und der damit verbundenen
Zunahme von sozialen Rechten sowie dem Riickgang des christlichen
Machtbereiches, moderne judische Konzeptionen von Kultur entstanden
seien, die an Niebuhrs Gedanken ankniipfen kénnen. Trotz seiner Defi-
nition des Christusgeschehens als radikaler Differenz zeigt sich hier, dass
Borowitz in seiner Untersuchung auch Analogien zwischen der christli-
chen und judischen Deutungstradition herstellte. Dennoch offenbarte
seine Auseinandersetzung ebenso die Begrenztheit einer Ubertragung der
Gedanken christlicher Theologen auf das Judentum. Dass der Kulturbe-
griff im judischen anders als innerhalb des christlichen Kontextes gedacht
werden muss, wurde laut Borowitz innerhalb des rabbinischen Judentums
deutlich, das weniger die Thora und Kultur gegentiberstellte und stattdes-
sen die Trennung von judischer Gemeinschaft und den nichtjidischen
,Nationen‘ und deren Kultur fokussierte.3* Trotz dieser Grenzen, auch
Nichtkompatibilitit zwischen Judentum und Christentum er6ffneten sich

in der Konfrontation mit Niebuhrs Christologie fir Borowitz neue Denk-
perspektiven:

32 Vgl. HELMUT RICHARD NIEBUHR, Christ and Culture, New York 1951; *1956.
33 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 158.
34 Vgl. BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 156.

150



We [...] see a new way in which one religion might concervably learn from
another.[...] I believe this exercise will shed some new light on modern Jewish
thought and open possibilities of promising research.?

Borowitz ging es in seinen Reflexionen zu Niebuhr sicherlich nicht darum,
zu dessen Entwurf ein jiidisches Aquivalent zu erschliessen. Seine Uber-
legungen bewegen sich zwischen Abgrenzung, Affinitit und dem Be-
wusstwerden von Widersprichlichkeit und Differenz und kénnen so als
ein aufschlussreiches und fruchtbares Erproben christlicher Vorstellungen
innerhalb des eigenen jiidischen Deutungskontextes verstanden werden.
Seinen Betrachtungen von Niebuhr und den Positionen anderer christli-
cher Gelehrter stellte Borowitz sein eigenes, innerhalb des amerikanischen
Reformjudentums ganz spezifisches Selbstverstindnis gegentiber. Er legte
dies ganz zu Beginn von Contemporary Chrisiologies dar:

I am a Jew whose existence is grounded in the people of Israel’s Covenant with
God. [...] I try to live in the piety and discipline of Torah, by which I mean
seeking to understand and act on what God wants of me now as a member of
this covenanted people and continuator of its heritage. [...] I am a Reform Jew
of religiously traditional bent.36

Die Formulierung vergegenwirtigt Borowitz‘ engen Bezug zum Bund und
zur Bundesgemeinschaft. Im Gegensatz zu anderen, in der zweiten Hilfte
des 20. und am Beginn des 21. Jahrhunderts entstandenen Neuansatzen, die
das judische Bundesverhiltnis im Angesicht nichtjiidischer Religionsge-
meinschaften interpretierten, machte Borowitz das Bundesmotiv nicht ex-
plizit zum Gegenstand seiner Bestimmung des judisch-christlichen Verhalt-
nisses. Andere jidische Denker seiner Zeit (auch aussethalb des Reformju-
dentums) wie Irving Greenberg, Eugene Korn oder Michael Kogan reflek-
tierten iiber mogliche Deutungen des Bundes, die die Existenz auch anderer
Bundesgemeinschaften und deren Anspruch, in einer besonderen Beziehung
zu Gott zu stehen, anerkennen konnten. Aus diesen Reflexionen sind ge-
rade in den letzten Jahrzehnten Denkmodelle hervorgegangen, die von ei-
nem geoffneten und erweiterten Bund sprechen oder auch von einem Bun-
despluralismus, der davon ausgeht, dass sich mindestens zwei, das heisst die
judische und christliche Gemeinschaft, in einem Bund mit Gott betinden
und deren Bundesverhiltnisse gleichberechtigt nebeneinander existieren.?

35 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 158.

36 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 7.

37 Vgl. IRVING GREENBERG, Covenantal Pluralism [1997], in: IRVING GREEN-
BERG, For the Sake of Heaven and Earth. The New Encounter between Judaism and

15



Erkannte Eugene Borowitz zwar ein dem judischen Bundesgeschehen in-
newohnendes Pluralismusdenken an, so ist der Bund in seiner Theologie
jedoch zuallererst Ausdruck der judischen Partikularitat.

Von den Inbalten gur Methodik eines interreligiosen Dialogs

In seiner Betrachtung der christologischen Entwiirfe wird deutlich, dass
Borowitz die feineren Facetten der christlichen Positionen und deren Ent-
wicklungen wie auch Veranderungen im Laufe der Zeit bertcksichtigte.
Seine Analyse generalisierte nicht. Seine Annaherungsweise spiegelt seine
Idee von der Dynamik theologischer Reflexion wider. Er sensibilisierte in
seiner Diskussion fur die Meinungspluralitat, die sowohl innerhalb der
christlichen Theologie und ithren Vorstellungen vom Christusgeschehen
als auch auf der interreligiosen Ebene zwischen Judentum und Christen-
tum besteht.

Borowitz ging es jedoch nicht ausschliesslich um eine Gegentiberstel-
lung der Inhalte der judischen und christlichen Theologien. Das Ziel seiner
Auseinandersetzung mit dem Christentum bestand insbesondere darin, auf
dem Weg der inhaltlichen Analyse auf eine generelle Methodik eines genui-
nen judisch-christlichen Dialoggesprichs zu schliessen:

I felt that a detailed investigation of a theological area in which Christianity and
Judaism have radically different views would provide many intriguing cases for
the logic of interreligious discussion. Working from the specific problems that
arose in the various theological confrontations to the general logical considera-
tions involved in such antagonistic discourse proved highly fruitful.

Um dies umzusetzen, beschaftigte sich Borowitz niher mit den Metho-
den, mit denen die christlichen Theologen die Inhalte ihrer Christologien
darlegten und fragte nach deren Anwendbarkeit auf den jiidisch-christli-
chen Dialog. Aus seiner Untersuchung der Schrift On the Meaning of Christ
(1947)% des Neutestamentlers John Knox schlussfolgerte Borowitz, dass
eine allenfalls deskriptive Darlegung der im Christentum dominierenden
Aspekte des Christusglaubens — so verstand der judische Gelehrte Knox’
Entwurf — fur einen wirklichen interreligibsen Dialogs nicht ausreiche.

Christianity, Philadelphia 2004, S. 185-197; EUGENE KORN / JOHN T. PAW-
LIKOWSKI (Hg.), Two Faiths, One Covenant? Jewish and Christian Identity in the Pres-
ence of the Other, Lanham 2005; MICHAEL S. KOGAN, Opening the Covenant. A
Jewish Theology of Christianity, Oxford 2008.

38 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 3.
39 Vgl. JOHN KNOX, On the Meaning of Christ, New York 1947.

152



Das blosse Beschreiben von Glaubensinhalten kénne zwar als Basis fur
einen solchen Dialog dienen,® jedoch nicht als dessen endgiltiges Ziel
angesehen werden:

Being strictly descriptive it calls for no response from those to whom its results
are addressed. It only conveys information. The hearers may do with their new
knowledge what they wish for no claim has been made on them.*!

In einer interreligidsen Begegnung miussen nach Borowitz die Gesprichs-
partner Uber diese Form der Kommunikation hinausgehen. Nicht allein der
Austausch von Informationen, sondern die Konfrontation mit den Wahr-
heitsanspriichen des Anderen miisse im Mittelpunkt eines authentischen Di-
alogs stehen:

We need to find a way to explore each other’s claim to truth and engage each
other substantively, to the extent that it is possible.*?

Erst in der Anndherung an den Wahrheitsanspruch des Anderen wird die
fir den Dialog so wichtige Erfahrung von religioser Differenz méglich. Sie
resultiert nach Borowitz letztendlich auch in einem besseren Verstindnis
der eigenen Tradition und deren Uberzeugungen:

Only by directly confronting our deepest differences can we come to know
one another fully. Paradoxical as it sounds, I do not think we propetly com-
prehend our own religion until we see it in its distinctive divergence from
other human faiths.*?

Ein nicht tberwindbares Hindernis fiir einen genuinen Dialog bestand fur
den Reformtheologen vor allem dann, wenn eigene Wahrheitsanspriiche als
exklusive und zugleich allgemeingiltige Wahrheiten verstanden wurden.
Solch eine Haltung trat in seinen Augen beispielweise in den Schriften des
Schweizer Theologen Karl Barth hervor, wenn dieser die Christusfigur als
Mittler definierte, durch den der Mensch allein Zugang zu Gott und zur
gottlichen Wahrheit erhalte:

Through his life, death, resurrection and glorification, it has become clear to
those who, by the grace of God have faith in Jesus Christ, that he is the unique

means by which people truly know God. Jesus Christ is thus the standard by
which we judge all religious truth.#4

40 Vgl. BOROWITZ, Contemnporary Christologies (Anm. 27), S. 13.
41 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 13.
42 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 18.
43 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 20.
44 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 25.

153



Solch ein exklusivistischer Anspruch war nach Borowitz mit dem Ziel ei-
nes gegenseitigen und die Eigensicht des Gegeniibers anerkennenden
Austauschs nicht vereinbar, da hier erwartet werde, dass der jeweilige Di-
alogpartner die christlichen Uberzeugungen fiir sich selbst annehme. Das
Bestreben, die judische Gemeinschaft missionieren zu wollen, stellte fir
Borowitz wie auch fiir andere jiidische Denker eine der grossten Barrieren
des judisch-christlichen Dialogs dar. Den Anderen von den eigenen Posi-
tionen uberzeugen zu wollen, setzte den zentralen Grundsatz der Legiti-
mitdt von Andersheit und des Nebeneinanderbestehens von religiosen
Differenzen ausser Kraft. Im Gegensatz zu exklusiven Wahrheitsansprii-
chen bilden jene dem Judentum fremden, auch ithm widerstreitenden
christlichen Uberzeugungen laut Borowitz keine Kriterien, die den theo-
logischen Austausch zwischen Juden und Christen unmoglich werden las-
sen. Interreligioser Dialog bedeutet fiir den Reformtheologen nicht nur
das Teilen von theologischen Inhalten, sondern vor allem das Debatszeren
uber sie.*

Konnten hier nur exemplarisch einige Grundgedanken von Borowitz
und seiner Perspektive auf das Christentum vor Augen gefithrt werden,
so wird doch deutlich, dass sein Ansatz zum Umgang mit religioser Dif-
ferenz und Andersheit weit tber eine allenfalls situationsbezogene Stel-
lungnahme zur in der Gegenwart erfahrbaren kulturellen und religiosen
Pluralitat hinausging. Borowitz wie auch andere jiidische Gelehrte seiner
Zeit ergriindeten die Vielstimmigkeit kultureller und religioser Ideengeh-
alte und Lebensweisen auf dem Weg einer explizit theologischen Argu-
mentation. Sie zielten darauf, Diversitit und Meinungsvielfalt als ein go#s-
gewolltes Phdnomen zu begreifen. Im Zenttum von Borowitz” Theologie
stand die Forderung nach einem Religionsverstindnis, das die komplexen
Kommunikationsstrukturen und Beziehungsdynamiken zwischen religio-
sen Traditionen zu verstehen versucht und gerade in der Wahrnehmung
von Differenz und Andersheit die Moglichkeit einer tieferen Einsicht
nicht nur in das Selbstverstindnis des Anderen, sondern auch in die eige-
nen religiosen Positionen verortet. Gleichwohl betrachtete der Gelehrte
das Bediirfnis nach Abgrenzung und den Riickzug auf eigene Belange als
legitime und zu respektierende Facette religioser und menschlicher Exis-
tenz. Die Differenziertheit seines Denkens machte Borowitz zu einer
spannenden und ebenso kontrovers diskutierten Figur innerhalb der De-
batten tiiber die Frage nach den Wechselwirkungen zwischen der judischen

45 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 3.

154



Fremdwahrnehmung anderer Traditionen und der Entfaltung einer eige-
nen jidischen Selbstdefinition.

Die bei Borowitz unternommene theologische Diskussion gab die In-
halte der jidischen Tradition keiner Relativierung preis. Sie machte auf
das Spannungsverhiltnis aufmerksam, das zwischen dem Bestreben, die
Positionen des nichtjudischen Gegentbers anzuerkennen und gleichzeitig
die Loyalitit zur eigenen Tradition aufrechtzuerhalten und eigene Stand-
punkte gerade nicht zu kompromittieren besteht. Das Ergriinden, auch
Aushalten dieses Spannungsverhaltnisses zahlt zu den grossen Heraustor-
derungen gegenwirtiger Pluralismusdebatten und interreligisen Dialog-
initiativen. Sein Pladoyer fir die Anerkennung von religioser Differenz
und Andersheit verband Borowitz mit dem eindringlichen Appell an die
Verantwortung religidser Traditionen, immer wieder neu und bewusst die
eigenen Uberzeugungen am Angesicht des Anderen kritisch zu reflektieren. In
der Wahrnehmung dieser Verantwortung offenbarte sich fiir ihn das die-
sen Traditionen innewohnende Potenzial, sinnstiftend und integrativ in
der modernen Gesellschaft wirksam zu sein und sich jenen konfliktschti-
renden, oft auch gewaltverbreitenden Einflissen religioser Exklusivitits-
und Machtanspriiche entgegenzustellen.

155



	Jüdische Theologie und die Deutung von relegiöser Differenz und Andersheit : Überlegungen des amerikanischen Reformrabbiners Eugene B. Borowitz

