
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Artikel: Jüdische Theologie und die Deutung von relegiöser Differenz und
Andersheit : Überlegungen des amerikanischen Reformrabbiners
Eugene B. Borowitz

Autor: Chanana, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdische Theologie und die Deutung
von religiöser Differenz und Andersheit:

Überlegungen des amerikanischen
Reformrabbiners Eugene B. Borowitz

von Ulrike Chanana*

Wie geht man in den heute vielfach multikulturell und multireligiös
geprägten Gesellschaften, in denen ganz unterschiedliche, auch gegensätzliche

Weltbilder aufeinandertreffen, mit Erfahrungen von Differenz,
Fremdheit und Andersheit um? Wie beeinflusst die Konfrontation mit
anderen Sichtweisen auf den Menschen, Gott und dem, was andere als Wahrheit

definieren, das eigene Selbstverständnis und dessen Positionen? Ist es

möglich, den Anderen im Horizont der eigenen Überzeugungen
anzuerkennen? Und wenn ja, wie lässt sich das Existieren von Differenz und

Gegensätzlichkeit zwischen kulturellen und religiösen Gemeinschaften
erklären, vielleicht sogar theologisch oder philosophisch begründen? Diese

Fragen stehen im Zentrum gegenwärtiger Debatten, in denen sich jüdische

Gelehrte mit dem Verhältnis des Judentums zu anderen Religionen
auseinandersetzen und über die Möglichkeiten, aber auch Grenzen der

Anerkennung eines religiösen Pluralismus nachdenken. Dabei geht es

auch darum, Erfahrungen von Pluralität und den heute viel diskutieren

Begriff des Pluralismus zur jüdischen Deutungstradition in Beziehung zu
setzen und aus der jüdischen Perspektive zu bestimmen.

Die besonderen Ereignisse und gesellschaftlichen Entwicklungen des

20. und 21. Jahrhunderts forderten aus der Sicht vieler jüdischer Intellektueller,

Philosophen und Rabbiner aus allen Strömungen des Judentums
eine Neubestimmung der Beziehungen zum Christentum, Islam, Buddhis-

* Dr. Ulrike Chanana, LOEWE Schwerpunkt „Religiöse Positionierung", FB 6 -
Ev. Theologie, Juridicum, Senckenberganlage 31, D-60325 Frankfurt am Main.

- Dieser Artikel erscheint im Kontext des vom LOEWE-Programm des
Hessischen Ministeriums für Wissenschaft und Kunst geförderten
Forschungsschwerpunkts „Religiöse Positionierung: Modalitäten und Konstellationen in
jüdischen, christlichen und islamischen Kontexten" an der Goethe-Universität
Frankfurt und der Justus-Liebig-Universität Giessen.

135



mus, Hinduismus und anderen Gemeinschaften ein. Die tiefe Traumatisierung

der jüdischen Gemeinschaft durch die Shoah brachte im Besonderen

neue Fragen über bisherige Gottesvorstellungen, das jüdische
Verständnis des Welt- und Geschichtsprozesses, aber auch über die jüdische
Sicht auf den Menschen, dessen Fähigkeiten und mitmenschliche
Beziehungen hervor. Ging es hier für die Gelehrten um die Formulierung eines

jüdischen Selbstverständnisses, das auf die Katastrophe reagierte, so
erwuchs in diesem Kontext auch das Bedürfnis, vor allem über das

jüdischchristliche Verhältnis und die Möglichkeiten und Barrieren eines Dialogs
mit dem Christentum neu nachzudenken. Vor dem Hintergrund einer
jüdischen Geschichtserfahrung, in der christliche Anfeindungen, Verfolgungen

und Hass von Christen gegenüber Juden dominierten und die in
den Augen vieler dieser Gelehrten den Boden für den durch die
Nationalsozialisten begangenen Völkermord bereiteten, stellte sich die Frage, ob
eine jüdisch-christliche Annäherung nach 1945 überhaupt möglich oder
auch vertretbar sei. Die auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-
1965) beschlossenen Reformen der katholischen Kirche zielten auf solch
eine Annäherung an das Judentum. Von jüdischer Seite sprach man mit
Blick auf diese Entwicklungen von einem Meilenstein in den
jüdischchristlichen Beziehungen. Man trat diesen jedoch auch mit Skepsis gegenüber,

besonders in der Frage nach der Umsetzung der Reformen in den

Köpfen der Menschen. Die Neubestimmungen des christlichen Verhältnisses

zum Judentum, die im vierten Abschnitt der Konzilserklärung
Nostra Aetate verabschiedet wurden, waren entscheidend durch jüdische
Gelehrte, wie dem amerikanischen Religionsphilosophen Abraham Joshua

Heschel (1907-1972), mitgestaltet worden. Im Vorfeld des Konzils
hatte bereits der jüdische Historiker Jules Isaac (1877-1963) in einer

Papstaudienz die Dringlichkeit betont, die Bekämpfung des Antisemitismus

in den Mittelpunkt der Konzilsvereinbarungen zu rücken. Die
Thematik war auch einige Jahre zuvor von Isaac und anderen jüdischen sowie
christlichen Vertretern im Schweizerischen Seelisberg intensiv debattiert
worden. Nostra Aetate verurteilte jedwede Form des Antisemitismus und
wendete sich von vormaligen Behauptungen, dass die jüdische Gemeinschaft

von Gott verworfen und der Bund mit ihm gekündigt sei, ab.1 Damit

1 Der vollständige Text von Nostra Aetate findet sich unter: Erklärung Nostra
Aetate. Über das Verhältnis der Kirche zu deri nichtchristlichen Religionen, in:
Der Heilige Stuhl, 28.10.1965. http://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_l 9651028_nostra-aetate_ge.html
[Zugriff am 08.02.2018].

136



liess das Dokument auf jüdischer Seite Hoffnungen auf einen Neubeginn
in der jüdisch-christlichen Dialoggeschichte aufkommen, die in vereinzelten,

aber dennoch bedeutsamen Ansätzen bereits vor 1945 existierte und
die mit der Shoah einen dramatischen Abbruch erfahren hatte.2

Die Frage des jüdischen Verhältnisses zum nichtjüdischen Gegenüber
intensivierte sich jedoch auch im Angesicht gesellschaftlicher Umbrüche im
20. und 21. Jahrhundert, verursacht durch eine fortschreitende Globalisierung

und Technologisierung, aber auch durch die wachsenden
Säkularisierungstendenzen und den damit verbundenen Veränderungen der
Gesellschaftsstrukturen. Die hier zunehmende Konfrontation von unterschiedlichen

Sinn- und Wahrheitskonzeptionen verstärkte das Bewusstsein
jüdischer Gelehrter, das Eigene im Angesicht des Anderen bestimmen zu wollen
und rückte nicht nur das Christentum, sondern auch andere Religionen,
deren Überzeugungen und Religionspraktiken in ihren Blick. Ein besonderes

Charakteristikum dieser neuen Auseinandersetzungen war die Formulierung

spezifischer jüdischer Theologien anderer Religionen? Vor dem Hintergrund
der Erfahrung von Differenz und Andersheit zielten diese Theologien darauf,
ein jüdisches Selbstverständnis zu formulieren, das andere Religionen
anerkennt und deren Existenz in die eigenen Deutungstraditionen integriert.

Eine zentrale Stimme in den hier beschriebenen Diskursen war der
amerikanische Reformrabbiner Eugene B. Borowitz (1924—2016). Seine Eigensicht

als jüdischer Gelehrter, mit der er sich zeitlebens intensiv auseinandersetzte,

war in mehrfacher Hinsicht aussergewöhnlich. Er verstand sich zum
einen als jüdischer Theologe, der danach strebte, im Angesicht der tiefgreifenden

Umbrüche des 20. Jahrhunderts die Inhalte des Judentums auf dem

Weg einer explizit theologischen Diskussion neu zu erschliessen und damit der

jüdischen Gemeinschaft eine neue Orientierung zu bieten. Seine Forderung

nach einer zeitgemässen jüdischen Theologie4 sah sich mit jüdischen

2 Vgl. zur jüdisch-christlichen Dialoggeschichte u. a.: HANS-JOACHIM SCHOEPS,

Jüdisch-Christliches Religionsgespräch in neunzehn Jahrhunderten, Königstein/Ts.
1984; MARCUS BrayBROOKE: Pilgrimage of Hope. One Hundred Years of Global

Interfaith Dialogue, London 1992; EDWARD KESSLER, An Introduction to Jewish-
Christian Relations, Cambridge 2010.

3 Vgl. ALAN Brill, Judaism and World Religions. Encountering Christianity, Islam,
and Eastern Traditions, New York 2012; ALON GOSHEN-GOTTSTEIN /
EUGENE KORN (Hg), Jewish Theology and World Religions, Oxford / Portland,
Oregon 2012.

4 Vgl. EUGENE B. Borowitz, A New Jewish Theology in the Making, Philadelphia,
PA 1968.

137



Gegenstimmen konfrontiert, die die Existenz einer Theologie im Judentum

verneinten oder den Begriff mit einer dogmatischen Glaubenslehre
assoziierten und damit eher ein christliches als jüdisches Vorhaben verbanden.

Für Borowitz hingegen eröffnete sich im Prozess der theologischen
Reflexion der Kern seines jüdischen Selbstverständnisses. Es galt für ihn,
dessen Inhalte in einer systematischen, nicht dogmatischen Theologie,
darzulegen. Die Eigenständigkeit solch einer Theologie sah er durch christliche
oder andere, nichtjüdische Einflüsse keinesfalls gefährdet. Zum anderen

war Borowitz' Gelehrtentätigkeit vom Austausch mit anderen, im Besonderen

auch mit christlichen Gelehrten und Gelehrtengemeinschaften
gekennzeichnet. Er engagierte sich innerhalb des jüdisch-christlichen Dialogs
in Nordamerika und beschäftigte sich bereits während seiner akademischen

Ausbildung, die er u.a. am Protestant Union Theological Seminary in New
York absolvierte, intensiv mit der christlichen Theologie. Damit nahm er

gleich in zweifacher Weise eine besondere Position innerhalb der
jüdischamerikanischen Gelehrtenkreise ein:

I am one of a tiny number identifying themselves as Jewish theologians and,

rarer still, one with postrabbinic training in Christian theology.5

Borowitz verortete sich selbst zwischen dem Feld der christlichen Theologie

und jenem seiner Tätigkeit als jüdischer Theologe. Dieser Standpunkt
ermöglichte ihm, aus der theologisch-vergleichenden Perspektive auf das

Judentum und Christentum zu schauen und so neue Einsichten gerade in
das Distinktive dieser beiden Traditionen zu erlangen.6

Der Blick auf andere Denkweisen kennzeichnete ebenso Borowitz'
Gelehrtentätigkeit innerhalb des amerikanischen Judentums. Seine Überlegungen

zur Frage nach der jüdischen Selbstdefinition in seiner Zeit waren für
den Rabbiner nicht auf den Ideenkontext des amerikanischen Reformjudentums

beschränkt. Seine Suche nach einem adäquaten Verständnis von
jüdischer Idendtät, das auf die gegenwärtige Situation der jüdischen
Gemeinschaft antwortet, ging über festgesetzte Denominationsgrenzen hinaus.

Gemäss Borowitz motiviert die hier stattfindende Konfrontation mit
einer Vielfalt unterschiedlicher Meinungen zu einer kritischen Selbstreflexion

der eigenen Positionen. Die Fähigkeit, eigene Überzeugungen im
Angesicht des Anderen immer wieder zu prüfen und zu überdenken, zählt aus

seiner Sicht zu den wichtigsten Eigenschaften moderner Gelehrsamkeit.

5 EUGENE B. BOROWITZ, Recent Historic Events. Jewish and Christian Interpre¬
tations, in: Theological Studies 44/2 (1983), S. 221-240, hier S. 221. -

6 BOROWITZ, Recent Historic Events (Anm. 5), S. 221

138



Die Forderung nach einerjüdischen Theologie

Entzog sich Eugene Borowitz der Charakterisierung seiner Person als

klassischer Reformtheologe'7, so ist dennoch unverkennbar, dass er in seiner

biographischen Situation und seinem intellektuellen Hintergrund zeitlebens

fest im amerikanischen Reformjudentum verwurzelt war. Sein jahrzehntelanges

Wirken am Hebrew Union College in Cincinnati, eine der wichtigsten
Ausbildungsstätten des Reformjudentums auf dem amerikanischen Kontinent,

prägte seit Mitte des 20. Jahrhunderts nicht nur dessen Lehrinhalte,
sondern darüber hinaus auch die Gestalt des amerikanischen Reformjudentums

an sich. Geboren wurde Borowitz 1924 in Columbus (Ohio). Nach
seiner Ausbildung am Hebrew Union College wurde er 1948 zum Rabbiner
ordiniert. Er arbeitete während des Koreakriegs als Seelsorger in der
Marine. Während seiner Tätigkeit am Hebrew Union College war er einer der
federführenden Autoren der 1976 veröffentlichten „San Francisco

Centenary Perspective", die die wichtigsten Grundsätze und inhaltlichen
Leitgedanken des Reformjudentums in den USA enthielt.8

Borowitz' Schriften spiegeln die intensive Suche nach einem neuen,
zeitgemässen Verständnis des Reformjudentums wider. Der Völkermord
an den europäischen Juden liess die Frage aufkommen, ob und wie jüdische

Existenz im Angesicht der Verbrechen definiert, aber auch das

Festhalten an der jüdischen Tradition vor dem Hintergrund der erschütternden

Gefahren für die jüdische Gemeinschaft überhaupt gerechtfertigt
werden könne. Amerikanische Juden, so die Beobachtung von Eugene
Borowitz, reagierten auf diese Situation nicht mit Hilflosigkeit oder
Resignation, sondern mit dem ausdrücklichen und optimistischen Verlangen,

jüdisches Leben fortzusetzen bzw. — entgegen einer vollkommenen
Anpassung an die amerikanische Gesellschaft — jüdische Denk- und
Lebensweisen in ihrer distinktiven Vielfalt neu zu etablieren. Diese Haltung
wurde massgeblich von der Staatsgründung Israels im Jahr 1948 beein-

flusst, die die Situation der dortigen jüdischen Bevölkerung ins Zentrum

7 Vgl. hier insbesondere die Reaktion von Eugene Borowitz auf die Meinung des

Philosophieprofessors Elliot N. Dorff, der diese Zuweisung unternommen
hatte. Borowitz wies dies entschieden zurück. Vgl. EUGENE B. BOROWITZ, The
Reform Judaism of Renewing the Covenant. An Open Letter to Elliot Dorff,
in: ELLIOT N. Dorff, The Unfolding Tradition. Jewish Taw after Sinai, New York
2005, S. 469-474.

8 Vgl. zur Biographie von Borowitz: RACHEL S. B. HalACHMI, Art. Borowify
Eugene B., in: Encyclopaedia Judaica (Second edition), 22 Bde, Detroit 2007,
Bd. IV, S. 92-94.

139



des Bewusstseins amerikanischer Juden rückte und das Verhältnis beider,

vor allem im Angesicht von Kriegen und anderen Bedrohungen intensivierte.

Vor dem Hintergrund dieser Veränderungen neuen Halt zu finden,
bedeutete für Eugene Borowitz zunächst, sich der Beschäftigung mit theologischen

Fragestellungen innerhalb des amerikanischen Judentums zu widmen
und dadurch dessen identitätsstiftende Substanz für die Gegenwart zu
erschlossen. Theologische Reflexion war für Borowitz ein durch und durch

persönlicher wie gemeinschaftlicher, aber auch intellektueller Prozess, der

ihm dazu verhalf, die eigenen Uberzeugungen konkreter fassen zu können:

I carry on an activity I and some others loosely call „Jewish theology". I do
so because I enjoy thinking and because I believe that trying to give words
and intellectual structure to what I most significantly believe will make me a

better Jew.9

Jüdische Theologie erwuchs für ihn aus einer dynamischen Diskussion, die

auch die Perspektivenvielfalt der jüdischen Positionen berücksichtigte und
zweifellos unter dem Einfluss geschichtlicher und gesellschaftlicher
Entwicklungen stand. In der Konsequenz können sich die Ideen theologischer
Systeme auch verändern. Borowitz erkannte die Situationsbezogenheit
seiner eigenen theologischen Überlegungen an. Er war sich bewusst, dass die

ihm nachfolgenden Gelehrtengenerationen in ihrem theologischen Wirken

ganz eigene Akzente setzen und bisherige Theologieentwürfe weiterentwickeln,

vielleicht auch verwerfen würden:

Accepting my temporality, I remain open to the possibility that a new con-
strual of thoughtfulness and /or the human condition will allow for more
fully integrated Jewish theologies.10

Im Spiegel dieses Bewusstseins appellierte Borowitz eindringlich an die

Verantwortung der jüdischen Gemeinschaft, die kulturellen, religiösen
und sozialen Verhältnisse in den USA mitzugestalten. Dieses Bestreben

ging einher mit einer kritischen Auseinandersetzung sowohl mit den

Entwicklungen innerhalb des gegenwärtigen amerikanischen Judentums als

auch der amerikanischen Gesellschaft und ihren Idealen im Allgemeinen.
Er distanzierte sich von Formen jüdischen Gemeindelebens, die sich in

9 EUGENE B. Borowitz, Postmodern Judaism: One Theologian's View, in: PE¬

TER OCHS [mit Eugene B. Borowitz] (Hg.), Reviewing the Covenant. Eugene B. Bor-

owit\ and the Postmodern Renewal ofJewish Theology, Albany 2000, S. 35-45, S. 35.

10 BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 40.

140



der Nachkriegszeit vor allem in den neu gegründeten amerikanischen
Vorstädten etabliert hatten und in seinen Augen jüdische Identität auf die
soziale Zugehörigkeit zu einer Synagogengemeinschaft reduzierten und dem

jüdischen Gemeindeleben mit seinen Festen nur eine minimale religiöse

Bedeutung beimassen.11 Borowitz stand ebenso einer von ihm auch unter
der nichtjüdischen Bevölkerung beobachteten Wertneutralität und eines

wachsenden Verlusts von Werten kritisch gegenüber. Problematisch war
für den Gelehrten im Besonderen der gegenwärtige Mangel an
Wertvorstellungen, die eben nicht nur eine relative, sondern absolute und damit
verbindliche Geltung besassen. Er lehnte die ihn im amerikanischen Kontext

umgebenen Lebensweisen und Denkprinzipien keineswegs grundlegend

ab, hob aber entschieden die Notwendigkeit hervor, sich mit diesen

kritisch auseinanderzusetzen. Die Ursachen des Werteverlusts sah er vor
allem in den Säkularisierungsprozessen der modernen Zeit verhaftet. Sie

bildeten für ihn eine der gros s ten Herausforderungen der Zeit. Eine neue

Theologie zu entwerfen bedeutete für Borowitz auch, sich dem erfahrenen

„Wertevakuum [value-vacuum]"12 entgegenzusetzen und eine Basis

von Werten zu schaffen, an denen sich die jüdische Gemeinschaft neu
orientieren konnte.

Jüdischsein, so die feste Uberzeugung des Gelehrten, kann sich in dieser

Situation weder auf einer rein ethnisch oder sozio-kulturell verstandenen

Zugehörigkeit gründen. Auch jene Deutungen anderer jüdischer Gelehrter,
die die Inhalte des Judentums auf die Basis eines universalen Vernunftdenkens

gestellt hatten, konnten in den Augen von Borowitz auf die gegenwärtige

Situation nur schwerlich übertragen werden. Durch die Shoah trat bei

Borowitz und anderen jüdischen Gelehrten eine deutlich artikulierte Desil-

lusionierung über den Menschen und seine rationalen Fähigkeiten ein, die

bewirkte, dass sie sich von Haltungen distanzierten, die Denkprinzipien wie
Rationalismus und Universalismus zum Massstab allen Handelns erhoben
hatten. Borowitz verwies auf den Universitätscampus als vormaliges Zentrum

dieser nun in Frage zu stellenden Ideale, der aus seiner Sicht auch nicht
die Kraft besass, der Gesellschaft neue Wertvorstellungen und damit neuen
Halt zu bieten. Die Universität sei, ganz im Gegenteil, geradezu zum
Katalysator der sich ausbreitenden Wertneutralität und der Säkularisierungs-

prozesse in den modernen Gesellschaften geworden:

11 Vgl. EUGENE B. BOROWITZ, The Jewish Need for Theology, in: Commentary

34/2 (1962), S. 138-144, S. 139.

12 BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 37.

141



The root difficulty is that our academies and the modern ethos they advocate

project far more expertise as relativizers of values rather than as the leaders
whose secular vision can provide us with a freshly commanding ground for
them.13

Die authentische Substanz des gegenwärtigen Judentums und all seiner

Wertvorstellungen, so s chlus s folgerte Borowitz aus seinen Beobachtungen,

lässt sich einzig im Religiösen verorten. Nur ein religiös verstandenes

jüdisches Selbstverständnis legt aus seiner Sicht das Distinktive jüdischer
Existenz offen und sichert damit das Fortbestehen der jüdischen Gemeinschaft.

Diese Uberzeugung stand im Zentrum seiner theologischen Reflexion.

Die Suche nach einem neuen Wertefundament habe die Menschen
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts dazu veranlasst, sich der Religion

in neuer Weise zuzuwenden:

Seeking an ultimate and solid ground of values, a significant minority of people

in our civilization have turned [...] to religion to help them understand
what they intuitively know to be true, that not everything is relative and that
humanhood is intimately bound up with acts we do not do, and others we are
bound to try to do.14

Diese Hinwendung zur Religion erforderte nach Borowitz nicht nur eine

neue Theologie, die die Inhalte der religiösen Selbstdefinition konkret
bestimmte, sondern auch ein neues Verständnis des Religiösen an sich. Dem
Reformrabbiner ging es hier um die Formulierung eines Religionsbegriffs,
der im Besonderen die menschliche Erfahrung der Gottes-Be^ehung innerhalb

des Bundes in den Mittelpunkt rückte. Keine blosse oder abstrakte Idee

über Gott, sondern die persönliche Beziehung zu ihm, bildet den Kern der
durch Borowitz neu entworfenen Theologie:

Judaism involves not only a set of ideas, a concept of God, or even a set of practices;

it is also a way of living one's life based on a relationship with God, a

relationship in which the whole self is involved. But it is not simply the private faith
of an individual. The Jew is the man who shares in the mutual promise existing
between God and Israel - that is, the Jewish people as a whole.15

Zum einen ist es die religiöse Erfahrung des Individuums, die für Borowitz

den Bund mit Gott definiert, zum anderen die in der jüdischen
Geschichteverwurzelte kollektive Gottesbeziehung der Gemeinschaft. Beide
Dimensionen des Bundesverhältnisses bilden nun das Fundament einer

13 Borowitz, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 37.

14 Borowitz, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 38.

15 BOROWITZ, A NewJewish Theology (Anm. 4), S. 63.

142



neu verstandenen Religiosität. Dass das jüdische Selbstverständnis
zuallererst durch die persönliche Erfahrung der Bundesbeziehung und nicht
primär durch universale Kriterien des rationalen Denkens erfasst wird,
begründete für Borowitz, warum er seine Theologie als postmoderne Theologie

bezeichnete. Sein Entwurf ist Ausdruck einer kritischen Haltung gegenüber

den Idealen der Moderne, ohne diese jedoch vollkommen
abzulehnen. Zugleich verwarf Borowitz keineswegs die bisherigen Ideen der

jüdischen Tradition. Er versuchte auch nicht, deren Überzeugungen radikal

neu zu interpretieren. Den Fokus auf das Bundesverhältnis lenkend,
verstand er seine Theologie als Tückbesinnung des amerikanischen

Reformjudentums auf das, was bereits existierte und jüdische Existenz durch
die Geschichte hindurch bestimmt und geleitet hatte. Im traditionellen
Motiv des Bundes Hessen sich nach Borowitz alle gegenwärtigen Fragen
jüdischer Identität und die komplexen, auch widersprüchlichen Realitäten
menschlicher Existenz bündeln.16 Im Kontext der Bundesbeziehung
konnte seiner Meinung nach der Bezug der jüdischen Gemeinschaft zum
Transzendenten neu verstanden werden.

Borowitz machte in seinen Schriften immer wieder deutlich, dass die

von ihm beobachtete Orientierungslosigkeit amerikanischer Juden und der
Verlust von Werten nur durch die Vergegenwärtigung des religiösen Kerns
des Judentums überwunden werden könne. Konsequenterweise müsse der

Inhalt dieses religiösen Kerns — der bei Borowitz zusammen mit der ethnischen

Zugehörigkeit zur jüdischen Gemeinschaft eine untrennbare Einheit
bildet17 — zeitgemäss bestimmt werden:

[...] we are all the more in need of an adequate statement of Jewish faith
relevant to our day, for it is only this that can restore the Jewish community to its

goals and to the duties they entail.18

Borowitz konzentrierte sich in dieser Aufgabe darauf, das besondere Ver-
hältnisgefüge innerhalb des Bundes zwischen Gott, Individuum und der
Gemeinschaft zu erforschen. Er zielte auf eine Deutung der Bundesbeziehung,

die den für ihn so zentralen Anspruch auf die Vereinbarkeit von
menschlicher Autonomie und göttlicher Autorität erfüllte. Seine Theologie

wurde von diesem Anspruch geleitet und machte damit Borowitz'
liberal-religiöse Position und den Anschluss seines Denkens an das moderne

16 Vgl. dazu sein Hauptwerk: EUGENE B. BOROWITZ, Renewing the Covenant

A Theologyfor the Postmodern Jew, Philadelphia / New York / Jerusalem 1991.

17 BOROWITZ, The Jewish Need for Theology (Anm. 11), S. 141.

18 BOROWITZ, The Jewish Need for Theology (Anm. 11), S. 141.

143



Zeitalter deutlich. Der Gelehrte verwies auf Gott und den Menschen als

Partner im BundesVerhältnis: "God moves through history, working out
His will for the creation, and man has the privilege of serving as His partner,

though not as His surrogate."19 Einerseits gibt das Individuum seine

Autonomie in den Beziehungsstrukturen des Bundes nicht auf. Andererseits

definiert diese Autonomie nicht ausschliesslich die Existenz des

Individuums. Der Einzelne ist gleichermassen — auf der Basis der Unantastbarkeit

seiner Autonomie — gegenüber Gott und seiner Gemeinschaft
verpflichtet.20

Jüdische Existenz verstanden als konkrete, persönliche, sowie
gemeinschaftliche Beziehung zu Gott resultiert offensichtlich in einem bestimmten
Handeln. In einem Bundesverhältnis mit Gott zu stehen hies s für Borowitz,
dem durch Gott gegebenen Gesetz verpflichtet zu sein und damit dessen

Gegenwärtigkeit durch die Geschichte hindurch und den Bund selbst zu
bezeugen.21 Daher sprach Borowitz in seinen Ausführungen zum
Theologiebegriff im Judentum auch von der „theology of mit^vah" 22 also einer

Theologie des Gebots. Er war sich der Variantenbreite der Deutungen über
die spezifische Art und Weise der Befolgung des göttlichen Gebots be-

wusst. Diese reichte von orthodoxen Positionen, die betonen, dass die
jüdische Gesetzestradition nur äusserst begrenzte Änderungen zulasse, bis

hin zu liberaleren Haltungen, die die rituelle Observanz an die persönliche
Entscheidung des Einzelnen und seine individuelle Annährung an Gott
banden.23 Im Angesicht dieser, nach Borowitz durchaus legitimen Differenzen,

deutet seinen Überlegungen gemäss gerade das Bundesmotiv auf das

Verbindende innerhalb des Judentums. Durch das BundesVerhältnis könne

man sich bewusst werden, dass die Vielfalt der Interpretationen des Gesetzes

nicht auf substanzielle, sondern lediglich auf graduelle Unterscheidungen

verweisen würde.24

Aus seiner eigenen Perspektive als Reformtheologe hob Borowitz hervor,
dass die Unantastbarkeit der Autonomie des Einzelnen auch im Bereich des

Handelns gelte. Der Mensch ist in seinem Tun gegenüber Gott selbstbestimmt;

auch die Anerkennung der göttlichen Autorität untergräbt diesen

19 EUGENE B. BOROWITZ, Crisis Theology and the Jewish Community, in: Com¬

mentary 32/1 (1961), S. 36-42, S. 41, 42.

20 Vgl. BOROWITZ, Postmodern Judaism (Anm. 9), S. 43.

21 Vgl. BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 40.

22 BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 38.

23 Vgl. BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 41.

24 BOROWITZ, Crisis Theology (Anm. 19), S. 41.

144



Grundsatz nicht. Hier wird abermals sichtbar, dass Borowitz das

Bundesverhältnis der jüdischen Gemeinschaft mit Gott als ein reziprokes begriff,
in dem beide Seiten als Partner miteinander agieren. Die Verpflichtung zu
religiöser Observanz erschloss sich für ihn aus der Bindung an Gott. Die
Frage, wie diese Observanz im Konkreten zu vollziehen sei, machte Borowitz

weniger von der Einhaltung eines festgelegten religionsgesetzlichen
Systems abhängig, da dies aus seiner Sicht für die Gestaltung jüdischer
Lebensweisen nicht mehr zeitgemäss war.25 Er betonte stattdessen die

Fähigkeit des Einzelnen sowie der Gemeinschaft, die Inhalte der Offenbarung

eigenständig zu interpretieren und daraus Schlussfolgerungen für ein

genuines Handeln gegenüber Gott zu ziehen.

Die Vergegenwärtigung der Einzigartigkeit des Eigenen ab Fundament von

interreligiöser Begegnung

Die neue Theologie, die Borowitz für die Situation des 20. Jahrhunderts
entwarf, vollzog in seinen Augen nicht nur einen Perspektivwechsel in der
Sichtweise auf den Menschen, indem sie ihn weniger im Lichte seiner
rationalen Fähigkeiten und stattdessen im Kontext der Gemeinschaft mit
Gott beschrieb. Ihr Fokus auf dem Bundesmotiv lenkte den Blick auch

auf das Distinktive jüdischer Existenz - eine Dimension des eigenen
Selbstverständnisses, die Borowitz in den Denkentwürfen früherer
jüdischer Gelehrter nur unzureichend beachtet sah. Die Annäherung an die

Essenz des Eigenen machte dessen Partikularität bewusst — ein Bewusst-
sein, das für Borowitz im Angesicht der im 20. und 21. Jahrhundert
bestehenden Vielstimmigkeit von Deutungsansprüchen und Sinnsystemen
unverzichtbar war. Nicht das Bestreben, das Judentum auf ein universales
Fundament zu stellen, sondern die Vergegenwärtigung der Einzigartigkeit
der Bundesbeziehung zwischen Gott und jüdischer Gemeinschaft —

sowohl in ihrer geschichtlichen Kontinuität, als auch in ihrer gegenwärtigen
und zukünftigen Relevanz — bildeten in Borowitz' Denken die Pfeiler des

Judentums. Die Erfahrung des in der jüdischen Offenbarungsgeschichte
geschlossenen und immer wieder erneuerten Bundes bleibt nicht in der

Vergangenheit verhaftet, sondern ist zugleich Ausgangspunkt der auf die

Zukunft ausgerichteten Erlösungserwartung. Borowitz betonte nicht nur
in seinen theologischen und philosophischen Schriften das Partikulare
jüdischer Identität, sondern auch in der 1976 verabschiedeten „San Francisco

Centenary Perspective", die er zusammen mit anderen Gelehrten

25 Vgl. BOROWITZ, Renewing the Covenant (Anm. 16), S. 282.

145



des amerikanischen Reformjudentums verfasste. Das Dokument hob u. a.

die „Vorzüge von Pluralismus und die Werte eines Partikularismus [the
virtues of pluralism and the values of particularism]" hervor.26

Borowitz' Position erklärte jedoch keinesfalls alle Ideen, die die
Universalität des Judentums in den Vordergrund stellten, für obsolet. Er
appellierte in seinen Schriften an ein universales jüdisches Verantwortungs-
bewusstsein gegenüber der Gesellschaft. Die Frage der Umsetzung eines

solchen Verantwortungsbewusstseins war ein zentrales Thema seiner

theologischen Betrachtungen. Für den Gelehrten bewegte sich die jüdische
Gemeinschaft in einem Wechselspiel zwischen universaler Verantwortung
— zum Beispiel in der Abwendung des Werteverfalls — und dem Rückzug
auf die Besonderheiten der eigenen Identitätsstrukturen, durch die sie sich

auch bewusst von anderen Gemeinschaften abgrenzt.
Das Bewusstsein der Einzigartigkeit des eigenen Selbstverständnisses

führte bei Borowitz jedoch gerade nicht zu einem religiösen Isolationismus.

Die im Angesicht der Shoah so wichtige Vergegenwärtigung der
unerschütterlichen Bundesbeziehung bringt nicht nur neue Einsichten über
die eigene Existenz hervor, sondern auch über das Verhältnis ^um Anderen.

Die Vorstellung vom Anderen und die Beziehung zwischen Eigenem und
Anderem diskutierte Borowitz zunächst nicht in Bezug auf den interreligiösen

Dialog, sondern — gemäss dem Fokus seiner Theologie — im Kontext

seiner Überlegungen zum jüdischen BundesVerhältnis. Sein intensives
Reflektieren über die Balance zwischen menschlicher Autonomie und
Autorität Gottes einerseits und seine Differenzierung zwischen der
Verpflichtung des Einzelnen gegenüber Gott und jener kollektiven Verpflichtung

gegenüber der Gemeinschaft andererseits, macht auf die verschiedenen

Perspektiven-aufmerksam, die durch die beteiligten Instanzen innerhalb

des Bundes bestehen. Jede Instanz blickt von einer ganz spezifischen
Position auf das Bundesverhältnis. Die Unterschiedlichkeit dieser Positionen

ist nach Borowitz nicht nur legitim, sondern auch ein wesentliches, den

Kommunikations- und Wesensstrukturen der Bundesbeziehung innewohnendes

Charakteristikum. Diese Idee bildete den Ausgangspunkt seines

Pluralismusdenkens, dessen Fundament er hier in einem Kernmotiv der
jüdischen Tradition verankerte. Die Anerkennung von Pluralität und Vielfalt
begründete sich in Borowitz' Theologie im Bewusstsein der Partikularität
der eigenen Position. Dies galt in und ausserhalb des Bundesverhältnisses.

26 EUGENE B. Borowitz, Reform Judaism Today, Bd. 1: Refom in the Process of
Change, New York 1978, S. XIX-XXV, S. XXIV.

146



Ist man sich der Einzigartigkeit des Eigenen bewusst, so wird damit
Raum für die Anerkennung anderer, ebenso spezifischer und einzigartiger

Überzeugungen geschaffen. Borowitz bezog diesen Gedanken sowohl
auf die Anerkennung einer Pluralität von Meinungen innerhalb des Judentums,

als auch auf jene zwischen unterschiedlichen Religionsgemeinschaften
und Traditionen. Die eigene jüdische Partikularität bildet in dieser

Weise die Voraussetzung für die Auseinandersetzung mit der Andersheit
des nichtjüdischen Gegenübers und die Anerkennung von religiöser
Differenz.

Das Verhältnis des Judentums zum nichtjüdischen Gegenüber wurde ab

den 1960er Jahren zu einem Kernthema der Gelehrtentätigkeit von Eugene
Borowitz. Vor dem Hintergrund der ab den 1960er Jahren neu entstandenen

Atmosphäre in den jüdisch-christlichen Beziehungen, aber auch unter
dem Eindruck der Meinungsvielfalt zwischen den verschiedenen Strömungen

des amerikanischen Judentums wendete sich der Reformtheologe
verstärkt dem Thema des Umgangs mit religiöser Differenz- und Fremdheitserfahrung

zu. Dabei nahm er im Besonderen die jüdische Perspektive auf
das Christentum in den Blick. Er betrachtete die christliche Gemeinschaft

zusammen mit der jüdischen als ,Bollwerk' gegen den Werteverlust in der
modernen Gesellschaft. Allerdings betonte er auch, dass die Relevanz einer

jüdisch-christlichen Annäherung sich nicht allein durch die hier offenbar
werdende gemeinsame Verantwortung begründen dürfe. Die Bedeutung
eines Dialogs zwischen Juden und Christen verortete er vielmehr in der für
beide Dialogpartner gegebenen Chance, gerade über die hier stattfindende

Differenzerfahrung nicht nur den Anderen, sondern auch die eigene
Deutungstradition tiefer verstehen zu können.

Gemäss dieser Überzeugung konfrontierte Borowitz sein eigenes
Selbstverständnis mit genau solchen theologischen Positionen des Christentums,
in denen es am radikalsten vom Judentum abwich. In seinen Augen war
dies die christliche Idee von Jesus als dem Messias:

Nothing so divides Judaism and Christianity as the Christian doctrine of the
Christ. IfJews and Christians are to talk together for more than pragmatic
reasons, they must confront this area of their radical disagreement.27

Im Hauptwerk seiner Annäherung an das Christentum, dem 1980 erschienenen

Buch Contemporary Christologies. A Jewish Response (1980) setzte sich
der Gelehrte mit Christologien zeitgenössischer christlicher Theologen

27 EUGENE B. Borowitz, Contemporary Christologies. A Jewish Response, New York
1980, S. 1.

147



auseinander, darunter Karl Barth, Wolfhart Pannenberg, Jürgen Molt-
mann und Helmut Richard Niebuhr. Das Werk macht deutlich, dass

Borowitz' Dialogverständnis weniger auf das Erschliessen von
Gemeinsamkeiten und einer Konsenfindung ausgerichtet war. Der Rabbiner richtete

sich gegen Dialogentwürfe, die solche Gemeinsamkeiten als Voraussetzung

für einen interreligiösen Austausch betrachteten. Ein christlicher
Theologe, den er hier im Besonderen vor Augen hatte, war Hans Küng
und dessen Projekt des Weltethos. Küng ging von einem, allen Religionen
gemeinsamen universal-ethischen Grundprinzip aus, dass er als „Humanuni"

bezeichnete.28 Borowitz distanzierte sich entschieden von der

Bestimmung solch eines allgemein gültigen Grundprinzips, da aus seiner
Sicht hier die partikularen Überzeugungsinhalte religiöser Traditionen,
durch die sie sich nicht nur von anderen unterschieden, sondern die auch

die Voraussetzung für einen Austausch mit diesem Anderen bildeten, in
den Hintergrund rückten. Ein genuiner Dialog, so Borowitz, erwächst
jedoch erst durch die Annäherung an das nichtjüdische Gegenüber in der

Ganzheit seiner Existenz und Lebensweise, einschliesslich der hiermit
verbundenen religiösen Differenz. Sich auf den deutsch-jüdischen Gelehrten
Martin Buber (1878-1965) und dessen Dialogphilosophie berufend,
sprach Borowitz von der „Ich-Du Polemik", um sein Verständnis eines

interreligiösen Austauschs zu verdeutlichen. Buber hatte 1923 in seinem
Werk „Ich und Du"29 in den Wortpaaren Ich-Du und Ich-Es das Verhältnis
des Menschen zu seinen Mitmenschen und der ihn umgebenden
Wirklichkeit definiert. Wirkliche Begegnung, so Bubers Ansatz, findet statt,
wenn das Gegenüber als Du, das heisst in seiner Person und wertvollen
Existenz wahrgenommen wird. Diese Begegnung unterschied er von der

Wahrnehmung des Anderen als Es, also als Objekt, das lediglich einen
bestimmten Zweck erfüllt.30 Mit dem Begriff der „Ich-Du Polemik"
übernahm Borowitz Bubers Terminologie, spitzte dessen Idee jedoch zu. Sein

Polemikbegriff verweist nicht auf die Negierung oder Diskreditierung
des religiösen Anderen, sondern auf die für das Dialoggespräch notwendige

Konfrontation mit tiefgehender, mitunter auch unüberwindbarer

28 Vgl. dazu HANS KÜNG, No Peace in the World without Peace among Religions.
An Ecumenical Way between Fanatism and Forgetfulness of Truth, in: World
Faiths Insight 21/2 (1989), S. 3-22; HANS KÜNG, Projekt Weltethos, München
1990.

29 Vgl. MARTIN Buber, Ich und Du, Leipzig 1923.

30 Vgl. KARL-JOSEF KUSCHEL, Martin Buber - seine Herausforderung an das Christen¬

tum, Gütersloh 2015, S. 128, 129.

148



Differenz. Die intensive Auseinandersetzung mit dem, was sich dem
jüdischen Deutungskontext als fremd darstellt, diesem auch widerspricht,
begriff Borowitz als unumgänglichen Weg, um eine authentische Beziehung

zum nichtjüdischen Anderen entstehen zu lassen:

The true sign of friendship is the ability to confront the friends' serious differences

of opinion. That suggested to me that we should not be talking to one
another properly until we had learned how to have loving disagreements, what
I termed an I-Thou polemic. I still believe that. To love our neighbours as long
as they agree with us hardly requires a commandment. Learning how, appreciatively,

to differ on matters of great significance to us is a spiritual attainment

everyone of goodwill should admire. [...] nothing impresses me more as a sign
of maturing relationship than our increasing ability to speak candidly, but with
undiminished regard, of what the other is doing or saying that troubles us.31

Für Borowitz bildeten Differenz und Andersheit keine Barrieren für den

interreligiösen Dialog. Auch die Unfähigkeit, religiöse Erfahrungen auf
einer interreligiösen Ebene zu kommunizieren, setzte in seinen Augen dem

Dialog kein Ende. Solch eine Unfähigkeit verstand der Reformrabbiner
vielmehr als Ausdruck der menschlichen Existenz, die innerhalb des Dialogs

respektiert werden müsse. Verschiedenheit schuf nach seinem
Dialogverständnis das Fundament einer interreligiösen, ja überhaupt
zwischenmenschlichen Begegnung. In ihrer Unüberwindbarkeit und Dauerhaftigkeit
prägt sie die dialogische Situation zwischen Religionen und Menschen. Daher

gilt es gerade nicht, Erfahrungen von Andersheit und Fremdheit
überwinden und Gegensätze relativieren zu wollen.

Die Forderung nach einem theologischen Dialog mit dem Christentum

In seiner Begegnung mit dem christlichen Gegenüber konzentrierte sich

Eugene Borowitz auf eine explizit theologische Auseinandersetzung mit
den Inhalten des Christentums. Ebenso wie er die Formulierung einerjüdischen

Theologie als einen Weg begriff, um das Judentum gerade in seiner Par-

tikularität zu ergründen, so bot sich für ihn in der Konfrontation mit der
christlichen Theologie die Möglichkeit, sich dem Christentum in dessen
partikularen Eigensichten zu nähern.

In Contemporary Christologies. A Jewish Response ging es Borowitz darum,
die Vielfalt christlicher Vorstellungen zur Christusfigur sichtbar zu machen.
Daher unterschied er zwischen traditionellen und liberalen Auffassungen

31 Eugene B. Borowitz, Finding a Way to Peace among Religions, a Response
to Hans Kung, in: EUGENE B. BOROWITZ, Exploring Jewish Ethics. Papers on

Covenant Responsibility, Detroit 1990, S. 404-417, hier S. 405.

149



und beschäftigte sich zudem mit einem möglichst breiten Spektrum von
Überlegungen zum Christusgeschehen, einschliesslich des Verhältnisses

von Christusglauben und ethischem Handeln oder Christusglauben und
Kultur. Borowitz diskutierte diese Fragen beispielsweise mit Bezug auf
Helmut Richard Niebuhrs (1894-1962) Werk Christ and Culture (1956).32

Niebuhr hatte aus seiner Sicht erörtert, inwiefern das Christentum und
der Kulturbegriff miteinander verflochten seien oder auch in einem
Konfliktverhältnis stünden. Borowitz übertrug diesen Ansatz auf den
jüdischen Deutungskontext, indem er Niebuhrs Christusbegriff mit jenem der
Thora ersetzte und so das Verhältnis von Thora und Kultur in den Blick
nahm. Er begründete dies damit, dass der Thora eine ähnlich vermittelnde
Position zwischen Gott und Gemeinschaft wie der Christusfigur
zukomme:

Torah, the divine instruction, is nowhere near as mediatorial of God's presence
to the Jews as the Christ is to Christians.33

In der sich anschliessenden Analyse durchforschte Borowitz die verschiedenen

Epochen der jüdischen Geschichte und stellte fest, dass insbesondere

im Kontext der jüdischen Emanzipation und der damit verbundenen
Zunahme von sozialen Rechten sowie dem Rückgang des christlichen
Machtbereiches, moderne jüdische Konzeptionen von Kultur entstanden
seien, die an Niebuhrs Gedanken anknüpfen können. Trotz seiner
Definition des Christusgeschehens als radikaler Differenz zeigt sich hier, dass

Borowitz in seiner Untersuchung auch Analogien zwischen der christlichen

und jüdischen Deutungstradition herstellte. Dennoch offenbarte
seine Auseinandersetzung ebenso die Begrenztheit einer Übertragung der
Gedanken christlicher Theologen auf das Judentum. Dass der Kulturbegriff

im jüdischen anders als innerhalb des christlichen Kontextes gedacht
werden muss, wurde laut Borowitz innerhalb des rabbinischen Judentums
deutlich, das weniger die Thora und Kultur gegenüberstellte und stattdessen

die Trennung von jüdischer Gemeinschaft und den nichtjüdischen
,Nationen' und deren Kultur fokussierte.34 Trotz dieser Grenzen, auch

Nichtkompatibilität zwischen Judentum und Christentum eröffneten sich

in der Konfrontation mit Niebuhrs Christologie für Borowitz neue
Denkperspektiven:

32 Vgl. Helmut Richard Niebuhr, Christ and Culture, New York 1951 ; T 956.

33 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 158.

34 Vgl. BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 156.

150



We [...] see a new way in which one religion might conceivably learn from
another. [...] I believe this exercise will shed some new light on modern Jewish
thought and open possibilities of promising research.35

Borowitz ging es in seinen Reflexionen zu Niebuhr sicherlich nicht darum,
zu dessen Entwurf ein jüdisches Äquivalent zu erschliessen. Seine

Überlegungen bewegen sich zwischen Abgrenzung, Affinität und dem Be-
wusstwerden von Widersprüchlichkeit und Differenz und können so als

ein aufschlussreiches und fruchtbares Erproben christlicher Vorstellungen
innerhalb des eigenen jüdischen Deutungskontextes verstanden werden.
Seinen Betrachtungen von Niebuhr und den Positionen anderer christlicher

Gelehrter stellte Borowitz sein eigenes, innerhalb des amerikanischen

Reformjudentums ganz spezifisches Selbstverständnis gegenüber. Er legte
dies ganz zu Beginn von Contemporary Christologies dar:

I am a Jew whose existence is grounded in the people of Israel's Covenant with
God. [...] I try to live in the piety and discipline of Torah, by which I mean
seeking to understand and act on what God wants of me now as a member of
this covenanted people and continuator of its heritage. [...] I am a ReformJew
of religiously traditional bent.36

Die Formulierung vergegenwärtigt Borowitz' engen Bezug zum Bund und

zur Bundesgemeinschaft. Im Gegensatz zu anderen, in der zweiten Hälfte
des 20. und am Beginn des 21. Jahrhunderts entstandenen Neuansätzen, die
das jüdische Bundesverhältnis im Angesicht nichtjüdischer
Religionsgemeinschaften interpretierten, machte Borowitz das Bundesmotiv nicht
explizit zum Gegenstand seiner Bestimmung des jüdisch-christlichen Verhältnisses.

Andere jüdische Denker seiner Zeit (auch ausserhalb des Reformjudentums)

wie Irving Greenberg, Eugene Korn oder Michael Kogan
reflektierten über mögliche Deutungen des Bundes, die die Existenz auch anderer

B^/W^gemeinschaften und deren Anspruch, in einer besonderen Beziehung
zu Gott zu stehen, anerkennen konnten. Aus diesen Reflexionen sind
gerade in den letzten Jahrzehnten Denkmodelle hervorgegangen, die von
einem geöffneten und erweiterten Bund sprechen oder auch von einem

Bundespluralismus, der davon ausgeht, das s sich mindestens zwei, das heisst die

jüdische und christliche Gemeinschaft, in einem Bund mit Gott befinden
und deren Bundesverhältnisse gleichberechtigt nebeneinander existieren.37

35 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 158.

36 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 7.

37 Vgl. IRVING Greenberg, Covenantal Pluralism [1997], in: IRVING GREENBERG,

For the Sake of Heaven and Earth. The New Encounter between Judaism and

151



Erkannte Eugene Borowitz zwar ein dem jüdischen Bundesgeschehen
innewohnendes Pluralismusdenken an, so ist der Bund in seiner Theologie
jedoch zuallererst Ausdruck der jüdischen Partikularität.

1Von den Inhalten ^ur Methodik eines interreligiösen Dialogs

In seiner Betrachtung der christologischen Entwürfe wird deutlich, dass

Borowitz die feineren Facetten der christlichen Positionen und deren

Entwicklungen wie auch Veränderungen im Laufe der Zeit berücksichtigte.
Seine Analyse generalisierte nicht. Seine Annäherungsweise spiegelt seine

Idee von der Dynamik theologischer Reflexion wider. Er sensibilisierte in
seiner Diskussion für die Meinungspluralität, die sowohl innerhalb der
christlichen Theologie und ihren Vorstellungen vom Christusgeschehen
als auch auf der interreligiösen Ebene zwischen Judentum und Christentum

besteht.

Borowitz ging es jedoch nicht ausschliesslich um eine Gegenüberstellung

der Inhalte der jüdischen und christlichen Theologien. Das Ziel seiner

Auseinandersetzung mit dem Christentum bestand insbesondere darin, auf
dem Weg der inhaltlichen Analyse auf eine generelle Methodik eines genuinen

jüdisch-christlichen Dialoggesprächs zu schliessen:

I felt that a detailed investigation of a theological area in which Christianity and

Judaism have radically different views would provide many intriguing cases for
the logic of interreligious discussion. Working from the specific problems that
arose in the various theological confrontations to the general logical considerations

involved in such antagonistic discourse proved highly fruitful..38

Um dies umzusetzen, beschäftigte sich Borowitz näher mit den Methoden,

mit denen die christlichen Theologen die Inhalte ihrer Christologien
darlegten und fragte nach deren Anwendbarkeit auf den jüdisch-christlichen

Dialog. Aus seiner Untersuchung der Schrift On the Meaning ofChrist

(1947)39 des Neutestamentlers John Knox schlussfolgerte Borowitz, dass

eine allenfalls deskriptive Darlegung der im Christentum dominierenden

Aspekte des Christusglaubens — so verstand der jüdische Gelehrte Knox'
Entwurf — für einen wirklichen interreligiösen Dialogs nicht ausreiche.

Christianity, Philadelphia 2004, S. 185-197; EUGENE KORN / JOHN T. PAW-

LIKOWSKI (Hg.), Two Faiths, One Covenant?Jewish and Christian Identity in the Presence

of the Other, Lanham 2005; MICHAEL S. KOGAN, Opening the Covenant. A
Jewish Theology ofChristianity, Oxford 2008.

38 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 3.

39 Vgl. JOHN Knox, On the Meaning ofChrist, New York 1947.

152



Das blosse Beschreiben von Glaubensinhalten könne zwar als Basis für
einen solchen Dialog dienen,40 jedoch nicht als dessen endgültiges Ziel
angesehen werden:

Being strictly descriptive it calls for no response from those to whom its results

are addressed. It only conveys information. The hearers may do with their new
knowledge what they wish for no claim has been made on them.41

In einer interreligiösen Begegnung müssen nach Borowitz die Gesprächspartner

über diese Form der Kommunikation hinausgehen. Nicht allein der
Austausch von Informationen, sondern die Konfrontation mit den

Wahrheitsansprüchen des Anderen müsse im Mittelpunkt eines authentischen
Dialogs stehen:

We need to find a way to explore each other's claim to truth and engage each

other substantively, to the extent that it is possible.42

Erst in der Annäherung an den Wahrheitsanspruch des Anderen wird die
für den Dialog so wichtige Erfahrung von religiöser Differenz möglich. Sie

resultiert nach Borowitz letztendlich auch in einem besseren Verständnis
der eigenen Tradition und deren Uberzeugungen:

Only by directly confronting our deepest differences can we come to know
one another fully. Paradoxical as it sounds, I do not think we properly
comprehend our own religion until we see it in its distinctive divergence from
other human faiths.43

Ein nicht überwindbares Hindernis für einen genuinen Dialog bestand für
den Reformtheologen vor allem dann, wenn eigene Wahrheitsansprüche als

exklusive und zugleich allgemeingültige Wahrheiten verstanden wurden.
Solch eine Haltung trat in seinen Augen beispielweise in den Schriften des

Schweizer Theologen Karl Barth hervor, wenn dieser die Christusfigur als

Mittler definierte, durch den der Mensch allein Zugang zu Gott und zur
göttlichen Wahrheit erhalte:

Through his life, death, resurrection and glorification, it has become clear to
those who, by the grace of God have faith inJesus Christ, that he is the unique
means by which people truly know God. Jesus Christ is thus the standard by
which we judge all religious truth.44

40 Vgl. BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 13,

41 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 13.

42 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 18.

43 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 20.

44 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 25.

153



Solch ein exklusivistischer Anspruch war nach Borowitz mit dem Ziel
eines gegenseitigen und die Eigensicht des Gegenübers anerkennenden
Austauschs nicht vereinbar, da hier erwartet werde, das s der jeweilige
Dialogpartner die christlichen Uberzeugungen für sich selbst annehme. Das

Bestreben, die jüdische Gemeinschaft missionieren zu wollen, stellte für
Borowitz wie auch für andere jüdische Denker eine der gros s ten Barrieren
des jüdisch-christlichen Dialogs dar. Den Anderen von den eigenen
Positionen überzeugen zu wollen, setzte den zentralen Grundsatz der Legitimität

von Andersheit und des Nebeneinanderbestehens von religiösen
Differenzen ausser Kraft. Im Gegensatz zu exklusiven Wahrheitsansprüchen

bilden jene dem Judentum fremden, auch ihm widerstreitenden
christlichen Uberzeugungen laut Borowitz keine Kriterien, die den

theologischen Austausch zwischen Juden und Christen unmöglich werden
lassen. Interreligiöser Dialog bedeutet für den Reformtheologen nicht nur
das Teilen von theologischen Inhalten, sondern vor allem das Debattieren

über sie.45

Konnten hier nur exemplarisch einige Grundgedanken von Borowitz
und seiner Perspektive auf das Christentum vor Augen geführt werden,
so wird doch deutlich, dass sein Ansatz zum Umgang mit religiöser
Differenz und Andersheit weit über eine allenfalls situationsbezogene
Stellungnahme zur in der Gegenwart erfahrbaren kulturellen und religiösen
Pluralität hinausging. Borowitz wie auch andere jüdische Gelehrte seiner
Zeit ergründeten die Vielstimmigkeit kultureller und religiöser Ideengehalte

und Lebensweisen auf dem Weg einer explizit theologischen
Argumentation. Sie zielten darauf, Diversität und Meinungsvielfalt als ein
gottgewolltes Phänomen zu begreifen. Im Zentrum von Borowitz' Theologie
stand die Forderung nach einem Religionsverständnis, das die komplexen
Kommunikationsstrukturen und Beziehungsdynamiken zwischen religiösen

Traditionen zu verstehen versucht und gerade in der Wahrnehmung
von Differenz und Andersheit die Möglichkeit einer tieferen Einsicht
nicht nur in das Selbstverständnis des Anderen, sondern auch in die eigenen

religiösen Positionen verortet. Gleichwohl betrachtete der Gelehrte
das Bedürfnis nach Abgrenzung und den Rückzug auf eigene Belange als

legitime und zu respektierende Facette religiöser und menschlicher Existenz.

Die Differenziertheit seines Denkens machte Borowitz zu einer

spannenden und ebenso kontrovers diskutierten Figur innerhalb der
Debatten über die Frage nach den Wechselwirkungen zwischen der jüdischen

45 BOROWITZ, Contemporary Christologies (Anm. 27), S. 3.

154



Fremdwahrnehmung anderer Traditionen und der Entfaltung einer eigenen

jüdischen Selbstdefinition.
Die bei Borowitz unternommene theologische Diskussion gab die

Inhalte der jüdischen Tradition keiner Relativierung preis. Sie machte auf
das Spannungsverhältnis aufmerksam, das zwischen dem Bestreben, die

Positionen des nichtjüdischen Gegenübers anzuerkennen und gleichzeitig
die Loyalität zur eigenen Tradition aufrechtzuerhalten und eigene
Standpunkte gerade nicht zu kompromittieren besteht. Das Ergründen, auch
Aushalten dieses Spannungsverhältnisses zählt zu den grossen Herausforderungen

gegenwärtiger Pluralismusdebatten und interreligiösen
Dialoginitiativen. Sein Plädoyer für die Anerkennung von religiöser Differenz
und Andersheit verband Borowitz mit dem eindringlichen Appell an die

Verantwortung religiöser Traditionen, immer wieder neu und bewusst die

eigenen Uberzeugungen im Angesicht des Anderen kritisch zu reflektieren. In
der Wahrnehmung dieser Verantwortung offenbarte sich für ihn das diesen

Traditionen innewohnende Potenzial, sinnstiftend und integrativ in
der modernen Gesellschaft wirksam zu sein und sich jenen konfliktschürenden,

oft auch gewaltverbreitenden Einflüssen religiöser Exklusivitätsund

Machtansprüche entgegenzustellen.

155


	Jüdische Theologie und die Deutung von relegiöser Differenz und Andersheit : Überlegungen des amerikanischen Reformrabbiners Eugene B. Borowitz

