
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 74 (2018)

Artikel: Überlegungen zur Gebietsmarkierung der Wissenschaft des Judentums
: das Beispiel Ludwig Philippson als zentrale Randfigur (1811-1889)

Autor: Brämer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zur Gebietsmarkierung
der Wissenschaft des Judentums -

das Beispiel Ludwig Philippson als zentrale Randfigur
(1811-1889)

von Andreas Brämer*

Wissenschaft bezeichnet, abstrakt formuliert, „eine spezifische Erkenntnisform,

die sich von anderen Formen durch bestimmte Prozeduren der

Generierung und GeltungsSicherung von Wissen unterscheidet."1 In den
deutschen Territorien erlangte(n) die Wissenschaft(en) während des 19.

Jahrhunderts eine beständig zunehmende gesellschaftliche Bedeutung, indem
die wissenschaftliche Durchdringung menschlicher Lebenswelten sukzessive

voranschritt und im Alltag ebenfalls auf vielfältige Weise Spuren hin-
terliess. Auch im täglichen Leben der deutschen Juden entfalteten das Ideal
der Wissenschaftlichkeit und der Erkenntnis fortschritt der unterschiedlichen

akademischen Disziplinen eine weitreichende Wirkung — ja, Juden
gelang es im Zuge ihrer Emanzipation und Verbürgerlichung, aktiv an den

Prozessen der Verwissenschaftlichung teilzuhaben und diese erfolgreich
mitzugestalten. Immer mehr (männliche) jüdische Jugendliche und junge
Erwachsene erwarben eine höhere Schulbildung und Hessen dann ein

Hochschulstudium folgen. Die Universität lernten sie dabei als Ort kennen,
an dem nicht nur überlieferte Wissensbestände bewahrt und an die nächste

Generation weitergereicht wurden, sondern wo zugleich geforscht wurde
und sich die Studenten das methodische Rüstzeug unterschiedlicher
Wissenschaftszweige aneignen konnten, das sie in die Lage versetzte, selbst

Wissenschaft zu betreiben und an der Produktion neuen, intersubjektiv
überprüfbaren Wissens zu partizipieren.2

* PD Dr. Andreas Brämer, Institut für die Geschichte der deutschen Juden, Beim
Schlump 83, D-20144 Hamburg. — Dieser Aufsatz fusst teilweise auf Forschungen,

die ich 2014 /2015 als Fellow am Herbert D. Katz Center for Advanced
Judaic Studies, University of Pennsylvania, Philadelphia, durchführen konnte.

1 JÖRN RÜSEN, Historik. Theorie der Geschichtswissenschaft, Köln / Weimar / Wien
2013, S. 54.

2 Vgl. MONIKA RICHARZ, Der Eintritt derJuden in die Akademischen Berufe. Jüdische

1



Aus der Rationalisierung und Intellektualisierung durch die Wissenschaft

resultierte eine ,Entzauberung der Welt' (Max Weber), die sich
abgesehen von den säkularen Lebensbereichen nahezu zwangsläufig auch auf
die religiöse jüdische Sphäre auswirkte, wo sie die überkommenen Gewissheiten

des Glaubens dauerhaft in Frage stellte. Denn das traditionell ver-
fasste Judentum, in dem auch die jungen jüdischen Intellektuellen des

frühen 19. Jahrhunderts gemeinhin noch sozialisiert worden waren, präsentierte

sich als ein allenfalls in Details anpassungsfähiges, aber aus einem

Offenbarungskontext hervorgegangenes und deshalb im Grunde unveränderliches

System, das in einem vermeintlichen Widerspruch stand nicht nur zu
den Evolutionstheorien der modernen Naturwissenschaften, sondern auch

zu den geschichtsbezogenen Denkformen, die in den Geisteswissenschaf'

ten zum Tragen kamen.3

Die Wissenschaft des Judentums, die sich seit 18184 — freilich
ausserhalb des akademischen Institutionengefüges — als neuer Forschungszweig

formierte, stellte sich der Herausforderung dieses Paradigmenwechsels.

Unbeschadet ihrer teilweise säkularen Stossrichtung präsentierte sie

Studenten undAkademiker in Deutschland 1678-1848 (Schriftenreihe wissenschaftlicher

Abhandlungen des Leo-Baeck-Instituts, Bd. 28), Tübingen 1974; SIMONE

LÄSSIG, Jüdische Wege ins Bürgertum. Kulturelles Kapital und sozialer Aufstieg im
19. Jahrhundert (Bürgertum, N.F., Bd. 1), Götüngen 2004, passim.

3 Siehe z.B. die Aufsätze von ISMAR SCHORSCH, From Text to Context. The Turn to

History in Modern Judaism (Tauber Institute for the Study of European Jewry
Series, Bd. 19), Hanover / London 1994.

4 Die Historiografie verweist häufig auf einen frühen Text von LEOPOLD ZUNZ
als chronologischen Ausgangspunkt der neuen jüdischen Wissenschaft: Etwas
über die rabbinische Fiteratur, nebst Nachrichten über ein altes bis jet^t ungedrucktes
hebräisches Werk, Berlin 1818; vgl. z.B. LEON WIESELTIER, Etwas über die jüdische

Historik: Leopold Zunz and the Inception of Modern Jewish Historiography,

in: History and Theory 20 (1981), S. 135-149; RICHARD S. SARASON,
Rabbinic Literature, Rabbinic History, and Scholarly Thinking: Wissenschaft and

Beyond, in: ANDREAS GOTZMANN / CHRISTIAN WIESE (Hg.), Modern Judaism
and Historical Consciousness: Identities-Encounters-Perspectives, Leiden 2007, S. 93-

110, hier S. 93; NILS ROEMER, Jewish Scholarship and Culture in Nineteenth-Century
Germany. Between History and Faith (Studies in German Jewish cultural history
and literature), Madison, Wise. 2005, S. 24; CHRISTOPH SCHULTE, Kritik und

"Aufhebung" der rabbinischen Literatur in der frühen Wissenschaft des Judentums,

in: Dirk Hartwig et AL. (Hg.), 'Im Vollen Ficht der Geschichte". Die
Wissenschaft des Judentums und die Anfänge der kritischen Koranforschung (Ex Oriente
Lux, Bd. 8), Würzburg 2008, S. 99-109, hier S. 102.

2



sich doch vornehmlich als Instrument, das den Glauben der Juden mit-
hilfe der Verfahrenswege der Philologie, der historischen Kritik sowie der

Philosophie in die moderne Gegenwart zu übersetzen half. In dem Be-

wusstsein, dass das Judentum nicht als Konstante, sondern als in der
Geschichte gewordenes, sich veränderndes und wandlungs fähiges Phänomen

zu beschreiben sei, rückte sie die menschlichen Komponenten der

religiösen Kultur in den Fokus ihrer Betrachtung. Die jüdische Wissenschaft5

als Fachgebiet von, über und für Juden suchte demnach den
erkenntnistheoretischen Modernisierungskonflikt zu entschärfen, den sie

aber zugleich emblematisch repräsentierte.6 Auf diese Weise beteiligte sie

sich zugleich an dem Projekt, das Judentum als eine Konfession zu gestalten,

die sich konsequent am bürgerlichen Wertehimmel ausrichtete.7

Nimmt man die neuere historiografische Literatur zur Wissenschaft des

Judentums zur Hand, dann erwecken diese Forschungen häufig zumindest

implizit den Eindruck, als verliefen die personellen, thematischen und
methodologischen Grenzlinien der jüdischen Wissenschaft mehr oder weniger
eindeutig und als seien diese auch in der Vergangenheit weitgehend
unbestritten gewesen. Heute scheint es also einen breiten Konsens zu geben über
einen Kanon von autoritativen Texten sowie über eine Nomenklatur von

5 Der in der Literatur des 19. Jahrhunderts weit verbreitete Terminus Jüdische
Wissenschaft' wird in diesem Aufsatz synonym zum Begriff ,Wissenschaft des

Judentums' verwendet.
6 Zur Wissenschaft des Judentums vgl. z. B. die Sammelbände: JULIUS CARLEBACH

(Hg.), Wissenschaft des Judentums. Anfänge derJudaistik in Europa, Darmstadt
1992; Michael Brenner / Stefan Rohrbacher (Hg.), Wissenschaft vom
Judentum. Annäherungen nach dem Holocaust, Göttingen 2000; THOMAS MEYER /
ANDREAS KILCHER (Hg.), Die »Wissenschaft desJudentums«. Eine Idestandsaufnahme,

Paderborn 2015; vgl. auch Ze'EV FALK, Jüdisches Lernen und die Wissenschaft
des Judentums, in: KARL ERICH GRÖZINGER (Hgf Judentum im deutschen Sprachraum

(edition suhrkamp, Bd. 1613), Frankfurt am Main 1991, S. 347-356, hier
S. 348; DAVID N. Myers, Philosophy and Kabbalah in Wissenschaft des Judentums:

Rethinking the Narrative of Neglect, in: Studia Judaica 16 (2008), S. 56-60.
7 Zum Begriff der bürgerlichen Konfession(alität) vgl. ANDREAS GOTZMANN,

Zwischen Nation und Religion: Die deutschen Juden auf der Suche nach einer

bürgerlichen Konfessionalität, in: ANDREAS GOTZMANN / RAINER LlEDTKE
/ TILL van Rahden, Juden, Bürger; Deutsche. Zur Geschichte von Vielfalt und Differenz

1800-1933 (Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo-
Baeck-Instituts, Bd. 63), Tübingen 2001, S. 241-261; zum bürgerlichen
Wertehimmel siehe Z.B. MANFRED HETTUNG / STEFAN-LUDWIG HOFFMANN (Hg.),
Der bürgerliche Wirtehimmel. Innenansichten des 19. Jahrhundert (Sammlung Vanden-
hoeck), Göttingen 2000.

3



Gelehrten, deren Arbeiten als Beiträge zur Wissenschaft des Judentums
gelten dürfen. Es stand und steht ja auch ausser Zweifel, dass etwa Zacharias

Frankel (1801—1875), Abraham Geiger (1811—1874), Moritz
Steinschneider (1816-1907) und Leopold Zunz (1794—1886) zu den prominenten

Wegbereitern der jungen Disziplin zu zählen sind, wenngleich auch von
ihnen Schriften vorliegen, die nicht ohne weiteres der Forschungsliteratur
zugerechnet werden können.8 Darüber hinaus legt eine Lektüre von
jüdischen Publikationen im deutschsprachigen Europa bis in die 1870er Jahre
die Vermutung nahe, dass unser heutiges Verständnis von Wissenschaft im
Allgemeinen und von Wissenschaft des Judentums im Besonderen eben

nicht in allen Fällen mit den zeitgenössischen jüdischen (Selbst)Einschätzungen

übereinstimmt. Vielmehr ergeben sich vielfache Uneindeutigkeiten
des Standorts, die die Forschung zur- jüdischen Wissenschaftsgeschichte
noch nicht ausreichend ausgelotet hat.

In diesem Zusammenhang ist zunächst die Erkenntnis hilfreich, dass

sich die allgemeine Philosophie noch im Zeitalter des Idealismus als integrative

Metawissenschaft präsentierte, sie aber diesen Anspruch als

übergeordnete „Wissenschaft aller Wissenschaften" im zweiten Drittel des 19.

Jahrhunderts aufgeben musste und sich fortan als Einzelwissenschaft im
Rahmen der Geisteswissenschaften neu positionierte. Dass deren
unterschiedliche Disziplinen jeweils eigene Bestimmungen zur methodischen

Gewinnung und Sicherung von Wissen trafen, mündete dann in eine Plura-

lisierung der Begriffe von Wissenschaft.9 Jüdische Autoren übernahmen
anfänglich in ihren Texten zum Judentum diese Vielfalt der unterschiedlichen

Wissenschaftskonzeptionen, ja, gingen teilweise noch über diese hinaus,
indem sie mitunter dazu neigten, eigene Arbeiten als Wissenschaft zu
deklarieren, selbst wenn diese sich nicht den methodischen Prozeduren einer der
modernen Fachdisziplinen unterwarfen. Dass ausgerechnet der Vordenker
der jüdischen Neo-Orthodoxie Samson Raphael Hirsch (1808—1888), der

8 Vgl. ANDREAS Bramer, Rabbiner Zacharias Frankel. Wissenschaft des Judentums
und konservative Reform im 19. Jahrhundert (Netiva, Bd. 3), Hildesheim / Zürich
/ New York 2000; IMKE STALLMANN, Abraham Geigers Wissenschaftsverständnis.

Eine Studie %urjüdischen Rezeption von Schleiermachers Theologiebegriff (Beiträge zur
rationalen Theologie, Bd. 20), Frankfurt a.M. 2013; ReimUND LEICHT / GAD
FREUDENTHAL (Hg.), Studies on Steinschneider. Mont^ Steinschneider and the Emergence

ofthe Science ofJudaism in Nineteenth-Century Germany (Studies inJewish History

and Culture, Bd. 33) Leiden / Boston 2012; ISMAR SCHORSCH, EeopoldZun%
Creativity in Adversity, Philadelphia 2016.

9 Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12: W-Zionismus, Basel 2004, S. 915-921.

4



polemisch gegen die Wissenschaft des Judentums anschrieb, sowie der
radikale Religionsreformer Samuel Holdheim (1806—1860), dessen
Rationalismus sich ebenfalls einem historisierenden Zugang zum Judentum
entzog, ihre Arbeiten als wissenschafdiche Forschungsbeiträge zur jüdischen
Religion deklarierten, unterstreicht noch einmal die generelle Hochachtung
vor dem Ideal der Wissenschaft, die mitunter in eine unkritische oder auch

religionspolitisch kalkulierte Vereinnahmung des Begriffs mündete.10

Damals wie heute besteht weitgehendes Einvernehmen, dass Hirschs
wie Holdheims religiöse Gelehrsamkeit im Grunde keinen Platz in der
Wissenschaft des Judentums beanspruchen kann11, während in anderen Fällen
ein Urteil weitaus schwerer zu fällen ist. Uneindeutig sind etwa viele der

Autoren, die Abhandlungen in den einschlägigen jüdischen Wissenschaftszeitschriften

der Zeit12 publizierten, ohne sich aber methodisch an strenge

10 Vgl. SAMSON Raphael Hirsch, Chorev, Versuch überJissroéls Pflichten in der Zer¬

streuung,, Altona 1837, S. IX-XI; [SAMSON RAPHAEL HIRSCH], Erste Ungereimtheiten

aus Naphtali's Briefwechsel, herausgegeben von Ben Usiel, Altona 1838
S. 5£; SAMSON Raphael Hirsch, Geschichte der Juden vom Untergang des

jüdischen Staates bis zum Abschluss des Talmuds von Dr. H. Graetz, in: SAMSON

RAPHAEL Hirsch, Gesammelte Schriften, Bd. 5, Frankfurt a. M. 1910, S. 318-
509; SAMSON Raphael Hirsch, Grundlinien einer jüdischen Symbolik, in:
SAMSON Raphael Hirsch, Gesammelte Schriften, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1906, S.

213-227; SAMSON RAPHAEL HIRSCH, Wie gewinnen wir das jüdische Leben für
die Wissenschaft, in: Jeschurun 8 (1861-62), S. 73-91; SAMUEL HOLDHEIM, Ueber
die Autonomie der Kabbinen und das Princip derjüdischen Ehe, Schwerin21847, S. IV,
XIII; siehe auch SAMUEL HOLDHEIM, in: Kabbinische Gutachten über die Verträglichkeit

derfreien Forschung mit dem Kabbineramte, Bd. 1, Breslau 1842, S. 64; vgl.
HEIMANNJolowiCZ, Diefortschreitende Entwickelung der Gultur derJuden in Deutschland

und die wissenschaftliche Ausbildung des Judenthums von Mendelssohn bis auf unsere
Zeit, Berlin 1841, S. 23; DAVID MYERS, Glaube und Geschichte: A Vexed
Relationship in German-Jewish Culture, in: ANDREAS GOTZMANN / CHRISTIAN
WIESE (Hg.), Modern Judaism and Historical Consciousness. Identities, Encounters,

Perspectives, Leiden / Boston 2007, S. 54-72, hier S. 58; zu Hirsch siehe ausserdem
ROLAND TASCH, Samson Raphael Hirsch. Jüdische Etfahrungswelten im historischen

Kontext (Studia Judaica, Bd. 59), Berlin / New York 2011.
11 Man mag allerdings argumentieren, dass Holdheim in seinem posthum erschie¬

nenen hebräischen Abhandlung JWNH "ittNE) durchaus kritische Forschung
präsentierte (ich danke Michael A. Meyer für den Hinweis); siehe dazu auch I<AT-

RIEN DE GrAEF, Holdheim's Attitude towards Karaism as Expounded in the
,Ma'amar Ha-Ishut£, in: CHRISTIAN WIESE (Hg.), Redefining Judaism in an Age of
Emancipation. Comparative Perspectives on Samuel Holdheim (1806-1860) (Studies in
European Judaism, Bd. 13), Leiden / Boston 2007, S. 109-123.

12 Vgl. KERSTIN VON DER Krone, Wissenschaft in Öffentlichkeit. Die Wissenschaft des

5



akademische Standards zu halten. Mehrdeutig ist aber auch die Position von
Ludwig Philippson (1811-1889), der in den jüdischen Wissenschaftsdiskursen

seiner Zeit unterschiedliche und teilweise scheinbar widersprüchliche
Rollen gespielt hat. Dieser Aufsatz ist der Versuch, seinen Standort genauer
zu bestimmen, in der Erwartung, dass es möglich sein wird, durch die

Ausleuchtung seiner gleichzeitigen Nähe und Distanz zur Wissenschaft des

Judentums auch die Konturen und Errungenschaften dieser Disziplin insgesamt

noch trennschärfer zu zeichnen.

I. Der Wissenschaftler

Ludwig Philippson, Sohn des früh verstorbenen Reformpädagogen Moses

Philippson (1775—1814) wuchs in wirtschaftlich prekären Verhältnissen
zunächst an seinem Geburtsort Dessau auf, wo er die Herzogliche Franzschule

besuchte.13 Nach dem Besuch der Lateinischen Schule der Francke-
schen Stiftungen in Halle, die er 1829 mit dem Abiturzeugnis verliess, zog
er nach Berlin, wo er sich als Student an der Friedrich-Wilhelms-Universität
einschrieb. 1833 wurde er zunächst als Lehrer und Prediger der jüdischen
Gemeinde in Magdeburg berufen, wo sein älterer Bruder Phöbus (1807—

1870) als Arzt praktizierte. Wenige Jahre später zum Rabbiner befördert,
wirkte Philippson fast drei Jahrzehnte als Seelsorger in der preussischen
Provinz Sachsen. Hier trat er für gemässigte Reformen in den religiösen
Institutionen ein, bis ihn 1862 ein Augenleiden zum Rückzug aus dem
theologischen Amt zwang. Er übersiedelte nach Bonn, wo er sich als Privatmann
aber weiter seinen umfangreichen publizistischen Interessen widmete. Hoch
betagt, starb er 1889 vermudich an den Folgen eines Schlaganfalls.14

Trotz der ökonomischen Not im Elternhaus genoss Ludwig Philippson
also eine hervorragende Schulbildung, gefördert nicht zuletzt auch von
seinem älteren Bruder und Mentor Phöbus. Als Student in der preussischen

Metropole interessierte sich Ludwig vornehmlich für altphilologische und

philosophiegeschichtliche Fragestellungen, betrieb darüber hinaus aber

auch ein Studium generale, bei dem er sich etwa der evangelischen Theologie,
den Rechten und den Naturwissenschaften zuwandte. Profitieren konnte er

von der intellektuellen Strahlkraft der Berliner Universität. August Boeckh,

Judentums und ihre Zeitschriften (Studia Judaica, Bd. 65), Berlin / Boston 2012.

13 LUDWIG Philippson, Aus meiner Knaben^eit, hrsg. von BERND GERHARD UL-
BRICH, Dessau 2006.

14 Vgl. etwa JOSEPH FEINER, Ludwig Philippson. Sein Leben und sein Werk. Lin Puch

fürjung und alt, Berlin 1912; M[EYER] KAYSERLING, Ludwig Philippson. Line
Biographie, Leipzig 1898.

6



Christian Gottfried Ehrenberg, Eduard Gans, Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Karl Lachmann, Martin Hinrich Lichtenstein, Eilhard Mitscherlich,
Karl Asmund Rudolphi, Friedrich Carl von Savigny, Friedrich Schleiermacher,

Karl Gottlob Zumpt — die Liste mit den Namen von Philippsons
akademischen Lehrern liest sich wie ein Who is Who der Berliner Gelehrtenrepublik

in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, „glänzende Geister, die
noch heute in der Wissenschaft einen hohen Rang einnehmen".15

Weit entfernt von den akademischen Standards der Zeit gestalteten sich

hingegen seine jüdisch-theologischen Studien, für die keine wissenschaftliche

Einrichtung zur Verfügung stand. Philippson musste auf einen Privatlehrer

zurückgreifen, der, aus den preussischen Ostprovinzen stammend,
seinen Unterricht an das intensive Textstudium anlehnte, wie es im vormodernen

Judentum überlieferter Usus gewesen war. Als Talmudbachur blieb
der junge Student also weitgehend sich selbst überlassen, soweit es sich
darum handelte, das an der Universität erworbene philologische Handwerkszeug

auch auf die jüdische Traditionsliteratur zu übertragen, „indem man
zugleich nach der alten Methode lernte und das Gelernte in wissenschaftlicher

Weise verarbeitete."16

Philippsons literarische Produktivität bereits in jungen Jahren ist
beeindruckend. Noch als Gymnasiast lieferte er eine metrische Übersetzung
der Kleinen Propheten, die aber 1827 nur unter dem Namen seines

volljährigen Bruders Phöbus erscheinen konnte.17 Als immatrikulierter
Student beteiligte sich Ludwig sowohl an jüdischen Zeitschriftenprojekten
als auch an nichtjüdischen Periodika (Der Fremüthige, Allge?neine Fiteratur-
Zeitung), bei denen er unter anderem bezahlte Beiträge zur Patristik
unterbrachte.18 Eine in lateinischer Sprache eingereichte Preisschrift über den
italienischen Humanisten Laurentius Valla honorierte die Universität Berlin

15 LUDWIG Philippson, Aus den Studienjahren 1829 bis Ende 1832 in Berlin, in:

Allgemeine Zeitung desJudenthums 51 (1887), S. 413.
16 PHILIPPSON, Aus den Studienjahren (Anm. 15), S. 413; zu Philippsons Studien

siehe auch ANDREAS BRÄMER, „... objectiv überflüssig ..Ludwigs Philippsons

Konstruktion der jüdischen Geschichte als Fundamentalkritik des

Christentums, in: Ludwig Philippson. Ausgewählte Werke,, hrsg. von Andreas
Bramer, Köln /Weimar /Wien 2015, S. 11-13.

17 PHÖBUS Philippson, Die Propheten Hosea, Joël, Jonah, Obadjah und Nahum, in met¬

risch-deutscher Ueberset^ung, Halle 1827

18 Philippsons Mitarbeit wird in der Sekundärliteratur mehrfach erwähnt, erstmals
vermutlich bei: HEINRICH KURZ, Geschichte der deutschen Dteratur mit ausgewählten

Stücken aus den Werken der vorzüglichsten Autoren, Bd. 4. Leipzig 1872, S. 351.

7



mit einem Stipendium in Höhe von 30 Talern. Frühe wissenschafdiche
Reife stellte der erst 19jährige Philippson zudem in einer kommentierten
Ubersetzung von antiken griechisch-jüdischen Textfragmenten unter
Beweis, die 1830 bei der Verlagsbuchhandlung List (gegr. 1814) gedruckt
wurde.19 Bereits ein Jahr später legte er dann, ebenfalls bei List, seine auf
Latein verfassten Untersuchungen zur Anatomie und Physiologie bei
Plato, Aristoteles und Theophrast vor, mit deren ersten Teil er vermutlich
in Berlin oder Jena promoviert worden war.20

Auffälligerweise stellten Philippsons frühe wissenschafdiche Arbeiten
entweder gar keine Bezüge zur jüdischen Religion und Kultur her oder
aber griffen solche Themen auf, bei denen ihm weniger seine Vertrautheit
mit den klassischen jüdischen Texten, sondern vor allem seine altphilologische

Bildung, seine exzellenten Kenntnisse der griechischen und lateinischen

Sprache, zugutekamen. Philippsons Biograf und Schwiegersohn
Meyer Kayserling berichtet davon, dass jener anfänglich eine akademische

Karriere in Erwägung zog, sich dann aber in dem Bewusstsein, dass Juden
in Preussen die Habilitation verwehrt blieb, zeitweilig mit dem Gedanken

trug, sein berufliches Glück in Paris zu suchen.21 Ob sich Philippson, wie
es etwa die jüdischen Orientalisten deutscher Herkunft Salomon Münk
(1805—1867) und Joseph Derenburg (1811—1895) taten, auch in Frankreich
weiter mit jüdischen Themen befasst hätte, muss blosse Spekulation bleiben.

Philippson entschloss sich gegen die Emigration, blieb in Preussen und

folgte am Ende dem Beispiel vieler anderer deutscher Juden seiner
Generation, die sich nach ihrer Graduierung keine Hoffnung auf eine Anstellung

19 Ezechiel desjüdischen Trauerspieldichters Auszug aus Egypten und Thilo des Aelteren Je¬

rusalem. Nach ihren Fragmenten herausgegeben, übersetzt und commentirt von
Ludwig M. Philippson, Berlin 1830.

20 LUDWIG Philippson, Yfo) 'avGpcmuvri, Pars 1, De internarum humani corporispar¬
tium cognitione AristoteIis cum Piatonis sententia comparata\ Pars 2, Philosophorum vete-

rum usque ad Theophrastum doctrina de sensu. Theophrasti de sensu et sensilibusfragmentum

historico-philosophicum. Cum textu denuo recognito prima conversio latina et commentaria.

Aristotelis doctrina de sensibus. Theophrasti fragmenta de sensu phantasia et intellectu e

Prisäani metaphrasi primum excerpta, Berlin 1831; vgl. HERMANN COHEN, Über
die Bedeutung einer philosophischen Jugendschrift Ludwig Philippsons / Über
die Bedeutung des Buches zur Geschichte der physiologischen Anthropologie
in der griechischen Philosophie, in: LUDWIG PHILIPPSON, Gesammelte Abhandlungen.

Bd. II, Leipzig 1911, S. 459-486. - Zur Frage, wo und wann Philippson
den Doktorgrad erwarb, siehe BRÄMER, „... objectiv überflüssig ..." (Anm.
16), S. 12 Fn. 15.

21 KAYSERLING, EudmgPhilippson (Anm. 14), S. 42.

8



im öffentlichen Dienst machen konnten und deshalb nolens volens ihr
Auskommen in den jüdischen Gemeinden suchten.22

Im Unterschied etwa zu rabbinischen Amtskollegen wie Abraham Geiger

oder Zacharias Frankel hinterliess Ludwig Philippson zwar ein literarisches

Oeuvre von beeindruckendem Umfang, das sich jedoch den
wissenschaftlichen Konventionen seiner Zeit überwiegend verweigerte. Nach seiner

Promotion legte er lediglich eine einzige wirkliche Forschungsarbeit
vor, die auch strengen akademischen Standards entsprach und zudem
thematisches Neuland betrat: In der Auseinandersetzung mit den Gottesmordanklagen

der christlichen Kirchen konfrontierte er 1866 das Lesepublikum
mit der rhetorisch-apologetischen Frage: „Haben wirklich die Juden Jesum
gekreuzigt?". Im Zentrum der Untersuchung standen die Apostelgeschichten,

die Philippson aber nicht als zuverlässliche Tatsachenberichte heranzog,

sondern die er quellenkritisch als Glaubensbücher ohne Anspruch auf
historische Glaubwürdigkeit beschrieb. Die Hinrichtung Jesus rekonstruierte

er als politisch motivierte Tat, für die die römischen Besatzer die

Verantwortung trugen, „so dass die Juden nicht als die Urheber des Todes Jesu
angesehen und beschuldigt werden können." So gesehen, war Philippsons
Abhandlung als Gegengeschichte konzipiert, für die er keine jüdischen
Quellen, sondern Teile des Neuen Testaments, also zentrale Glaubensdokumente

des Christentums, heranzog und ,gegen den Strich bürstete', um
die Deutungsmacht über ein wichtiges Kapitel der jüdischen Geschichte

zurückzugewinnen. Dieses Korrektiv sei auch eine grundsätzliche Funktion
der modernen Historiografie, wie Philippson im Schlusswort seiner
Broschüre noch einmal klarstellte:

Die neue Arbeit der Geschichtsforschung zählt noch nicht viele Jahrzehende.
Ab sie hat ihre Fackel angezündet, und durchleuchtet mit ihr nicht blos viele,
bisher dunkele Räume der Menschengeschichte, sondern trägt auch in solche,
die bisher schon hell und klar schienen, ihr Licht hinein. Und da zeigt es sich

denn, wie zahlreiche Gestalten, Vorgänge und Epochen in falschem Reflex gesehen

wurden, wie oft Licht und Schatten ungerecht und irrig vertheilt waren. Dies
ist die neue Arbeit der Geschichtsforschung, oft mühsam, oft sogar schmerzlich,
oft zu hartem und langem Kampfe bestimmt — aber desto grossartiger und

22 Vgl. RlCHARZ, Der Eintritt (Anm. 2), S. 188; ISMAR SCHORSCH, Emancipation
and the Crisis of Religious Authority. The Emergence of the Modern Rabbinate,

in: Werner E. Mosse, / Arnold Paucker / Reinhard Rürup (Hg.):
devolution and Evolution. 1848 in German-Jewish History (Schriftenreihe
wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo-Baeck-Instituts, Bd. 39), Tübingen 1981,
S. 205-247.

9



heilbringender, je unerschrockener, je ausdauernder sie Schritt vor Schritt der
Wahrheit näher zu kommen strebt, die Irrthümer der Vergangenheit zu
zerstreuen, das rechte Verständniss zu schaffen oder wiederherzustellen sucht23

II. Der Förderer

Dass das geistliche Oberhaupt der Magdeburger Juden sich den methodischen

Gepflogenheiten der Wissenschaft des Judentums weitgehend
entzog, schmälert nicht seine Verdienste um die junge Disziplin, deren schwieriger

Konsolidierungsprozess ausserhalb des akademischen Establishments
auch auf persönlichen, finanziellen und institutionellen Beistand von innen

angewiesen blieb. Seit 1837 gab Philippson die Allgemeine Zeitung des Judenthums

(AZJ) heraus, die ihre Leserschaft über Jahrzehnte hinweg mit den

Ergebnissen der jüdischen Wissenschaft bekannt machte und so auch ein

generelles jüdisches Bewusstsein für die Sinnhaftigkeit und Durchführbarkeit

dieses Modernisierungsprojekts zu schaffen half.24

23 LUDWIG Philippson, Haben wirklich die Juden Jesum gekreuzigte Berlin 1866,
S. 47; ein Vorabdruck des Textes erschien in Allgemeine Zeitung des Judenthums
29 (1865), S. 317f., 331-335, 357-359, 421-424, 440-443, 533-537, 581-584;
christliche Reaktion auf die Schrift: W. MÜLLER, Zur Charakteristik des modernen

Judenthums, in: Baltische Monatsschrift 13 (1866), S. 483-499; K. SIL., Rezension:

Haben wirklich die Juden Jesum gekreuzigt? Von Dr. Ludwig Philippson,
in: Theologisches Literaturblatt 43 (1866), S. 223£; Rezension: Haben wirklich die

Juden Jesum gekreuzigt? Von Dr. Ludwig Philippson, in: Allgemeine Literatur-

Zeitungfür das katholische Deutschland 13 (1866), S. 54£; CARL BECKER, Ja; dieJuden
haben wirklich Jesum gekreuzigt Antwort an den Rabbiner Dr. Ludwig Philippson in
Bonn, Berlin 1872; weitere Titel nennt KAYSERLING, Ludwig Philippson

(Anm. 14), S. 276£; zum Begriff der Gegengeschichte siehe AMOS FUNKEN-

STEIN, Jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt a. M. 1995, S. 38£; siehe
ausserdem: Rede des Dozenten Dr. I. Elbogen bei der Ludwig Philippson-Feier
der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums am 8. Januar 1912, in: Dreis-

sigster Bericht der Lehranstaltfür die Wissenschaft des Judentums, Berlin 1912, S. 62.

24 SämtlicheJahrgänge der Allgemeinen Zeitung des Judenthums sind bei compactme-
mory.de online abrufbar. Vgl. auch LUDWIG PHILIPPSON, Weltbewegende Fragen
in Politik und Religion. Aus den letzten dreissig Jahren, Zweiter Theil: Religion. Bd. 1,

Leipzig 1869, S. V; sowie JOHANNA PHILIPPSON, Ludwig Philippson und die

Allgemeine Zeitung des Judentums, in: HANS LIEBESCHÜTZ / ARNOLD PAU-

CKER (Hg.), Das Judentum in der deutschen Umwelt 1800-1850 (Schriftenreihe
wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo-Baeck-Instituts, Bd. 39), Tübingen
1977, S. 243-229; kritisch zur Rolle des Allgemeinen Zeitung des Judenthums: ABRAHAM

GEIGER, Jüdische Zeitschriften, in: Wissenschaftliche Zeitschrift für Jüdische

Theologie 4 (1839), S. 468; vgl. JOSEF BASS, Ludwig Philippson. Eine literar-his-
torische Würdigung zur Hundertjahrfeier seines Geburtstages (28. Dez. 1811),

10



Eine noch konkretere Unterstützung der Wissenschaft des Judentums
stellte das Institut %ur Förderung der israelitischen Literatur (IFiL) bereit, das

Philippson 1855 initiierte und gemeinsam zunächst mit Adolf Jellinek
(1820—1893) und Isaak Markus Jost (1793—1860) — später in Zusammenarbeit

mit Abraham Meyer Goldschmidt (1812-1889) und Levi Hehfeld
(1810—1884) — leitete.25 Als gemeinnüt2ige Buchgemeinschaft operierend,
gab das Institut jüdische Texte unterschiedlicher Genres heraus, deren

Drucklegung mit den regelmässigen Beiträgen seiner Mitglieder finan2iert
wurde, während diese im Gegen2ug kostenfreie Belegexemplare der
Publikationen be2ogen. Der Zuspruch unter den deutschen Juden war beeindruckend:

Über viele Jahre belieferte das Institut %ur Förderung der israelitischen

Literaturweit über 3.000 Mitglieder, bis es sich 1873 infolge von finan2iellen
Schwierigkeiten endgültig auflöste.26

In den 18 Jahren seiner Existen2 2ielte das Institut %ur Förderung der

israelitischen Literatur darauf, die Entwicklung einer vielfaltigen 2eitgenössischen
jüdischen Literatur 2u befördern, der aber nicht bloss eine unterhaltende
und belehrende Funktion 2ugedacht war, sondern die auch einen jüdischen
Er2iehungsauftrag erfüllte, indem sie die Glaubensgenossen für eine
moderne bürgerlich geprägte Religiosität 2u gewinnen suchte. Das s Philippson
grossen Wert auf die Popularität der Darstellung legte, gab mitunter Anlass
zu der Beanstandung, das Institut publiziere 2u wenige wissenschaftliche
Werke.27 Doch diese Kritik griff augenscheinlich 2u kur2. 1855 hatte
Philippson den Mitgliedern des Instituts in Aussicht gestellt, dass sie pro Jahr
mit Schriftwerken von 120 Bogen Umfang rechnen dürften, „ca. 30

strengwissenschaftlichen, 30 Bogen populair-wissenschaftlichen, 10 Bogen
hebräischen (alt-jüdischen) und 50 Bogen populairen und belletristischen
Schriften." Philippson ging davon aus, dass solche Untersuchungen, die in

in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 56 (1912), S. 1-32,
hier S. 19.

25 Meyer Kayserling weiss zu berichten, dass Philippson schon in Berlin das Pro¬

jekt eines „Instituts für die philologische Wissenschaft" betrieben hatte, das

aber nicht realisiert werden konnte. Die Idee eines jüdischen Literaturinstituts
entwickelte er bereits 1843; KAYSERLING, LuchvigPhilippson (Anm. 14), S. 40f. 252.

26 Zur Geschichte des Instituts siehe z. B. LÄSSIG, Jüdische Wege ins Bürgertum

(Anm. 2), S. 501-504; ROEMER, Jewish Scholarship (Anm. 4), S. 73-78; JACOB
TOURY, Softale undpolitische Geschichte derJuden in Deutschland 1847-1871. Zmschen

Revolution, Reaktion und Emanftpation, Düsseldorf 1977, S. 157f.
27 Ein Wort über das Institut zur Förderung der israelitischen Literatur, in: DER

ISRAELITISCHE VOLKSLEHRER 8 (1858), S. 309-313; MORITZ STEINSCHNEIDER,

Schriften des „Instituts" u.s.w., in: Hebräische Bibliographie 2 (1859), S. 98f.

11



einer streng wissenschaftlichen Form erschienen, ein allgemein gebildetes
jüdisches Lesepublikum schlichtweg überforderten. Nichtsdestotrotz ist die

Liste der publizierten Forschungsarbeiten beeindruckend. Zu den verlegten
Autoren — die überdies ein Honorar bezogen — gehörten namhafte Vertreter

der Wissenschaft des Judentums wie Bernhard Beer (1801—1861), Julius
Fürst (1805-1873), Abraham Geiger, Heinrich Graetz (1817-1891) und

Meyer Kayserling (1829—1905).28 Kürzere Untersuchungen, in ihrer Mehrzahl

quellenbasierte historische Abhandlungen und biografische Studien,
bündelte das Institut zudem im Jahrbuch für die Geschichte der Juden und des

Judenthums, von dem zwischen 1860 und 1869 insgesamt vier Bände in
jeweils mehreren Heften erschienen.29

Bezeichnend ist auch, dass das Institut Unterstützungen für die Drucklegung

einer Reihe von wissenschaftlichen Arbeiten zur Verfügung stellte,
die das Institut aber nicht selbst herausgab, weil sie nach Philippsons
Einschätzung „kaum für 200 der Abonnenten geniessbar, also für 3200 nur
Maculatur sind."30 Zu den subventionierten Schriften des Instituts zählten

u.a. Werke von Salomon Ludwig Steinheim (1789—1866), Ludwig Lewyson
(1819-1901), Julius Landsberger (1819-1890), Jonas Julius Wiesner (1814—

1889) und Moritz Duschak (1815-1890).31 Ferner konnten die Abonnenten

28 Für eine komplette Liste der bis Mai 1869 erschienenen Veröffentlichungen des

Instituts zur Förderung der israelitischen Literatur siehe: vgl. Alphabetische Uste
der Förderer der israelitischen Fiteratur als Abonnenten des Instituts ^ur Förderung der

israelitischen Fiteratur in seinem vierzehnten Jahre vom 1. Mai 1868 bis 1. Mai 1869,

Leipzig 1869.

29 VON DER KRONE, Wissenschaft in Öffentlichkeit (Anm. 12), S. 9If.
30 LUDWIG Philippson, Vom Institute zur Förderung der israelitischen Literatur,

in: Allgemeine Zeitung des Judenthums 21 (1857), S. 511 f.; vgl. LUDWIG PHILIPPSON,

An die deutsch-lesenden Israeliten. In Sachen des Instituts zur Förderung
der israelitischen Literatur, in: Allgemeine Zeitung desJudenthums 19 (1855), S. 342;
LUDWIG Philippson, Aufforderung an alle jüdischen Autoren, in: Allgemeine

Zeitung desJudenthums 19 (1855), S. 237f; LUDWIG PHILIPPSON, Das Institut zur
Förderung der israelitischen Literatur, in: Allgemeine Zeitung des Judenthums 19

(1855), S. 251.

31 SALOMON Ludwig STEINHEIM, Die Offenbarung nach dem Fehrbegriffe der Syna¬

goge. Die Glaubenslehre der Synagoge als exacte Wissenschaft, Leipzig 1856; LUDWIG
LEWYSOHN, Die Zoologie des Talmuds. Fine umfassende Darstellung der rabbinischen

Zoologie, unter steter Vergleichung der Forschungen älterer und neuerer Schriftsteller,
Frankfurt a. M. 1858; JULIUS LANDSBERGER, Matleja DeSufus. Die Fabeln des So-

phos. Syrisches Original der griechischen Fabien des Syntipas in berichtigtem vocalisirtem

Texte zum ersten Male vollständig mit einem Glossar herausgegeben nebst literarischen

Vorbemerkungen und einer einleitenden Untersuchung über das Vaterland der Fabel, Posen

12



auch solche Forschungsarbeiten zu ermässigten Preisen erwerben, die ohne

Unterstützung des Literaturinstituts entstanden und veröffentlicht worden
waren. Zu den auf diese Weise geförderten Autoren gehörten u. a. Zacharias

Frankel, Salomon Münk, Michael Sachs (1808-1864), Gerson Wolf
(1823-1892), Moritz Wolff (1824-1904) und Leopold Zunz.3* Zugegeben,
es gelang dem Institut nicht, das ehrgeizige Projekt einer jüdischen
Realenzyklopädie zu realisieren, zu der immerhin 40 Autoren beitragen wollten,
doch in einer Epoche, in der sich der Wissenschaft des Judentums noch
kaum institutioneller Rückhalt bot, stellte das IFiL andere geschützte
Räume zur Verfügung, in denen sich unterschiedliche Varianten kritischer
jüdischer Forschung frei von ökonomischen Erwägungen und Zwängen
entfalten konnten.33

Mit der liberalen Hochschule für die Wissenschaft des Judentums, die
1872 ihre Pforten öffnete, ist eine weitere Institution benannt, deren

Planung und Frühgeschichte eng mit der Biografie Ludwig Philippsons verwoben

sind. Bereits in den 1830er Jahren hatte sich Philippson als Publizist für
eine moderne Ausbildung jüdischer Prediger und Rabbiner eingesetzt. Mit
den Erinnerungen an die eigene unsystematische Berufsausbildung im
Hinterkopf publizierte er erstmals 1835 einen Appell in seinem Israelitischen

1859; JONASJULIUS Wiesner, Scholien \•um babylonischen Talmud, verfasst und mit
Unterstützung des verehrlichen Vereins zur Förderung isr. Literatur herausgegeben,

2. Heft: Sabbath, [Prag] o. J.; MORITZ DUSCHAK, MarDron Josephus Flavius

und die Tradition, Wien 1864.

32 ZACHARIAS Frankel, Dergerichtliche Beweis nach mosaisch-talmudischem Fechte. Fin
Beitrag sgir Kenntniss des mosaisch-talmudischen Criminal- und Civilrechts. Nebst einer

Untersuchung über die Preussische Gesetzgebung hinsichtlich des Zeugnisses derJuden, Berlin

1846; SALOMON Münk, Te guide des égarés traité de théologie et de philosophiepar
Moise ben Maimonide. Publié pour la première fois dons l'original arab et accompagné

d'une traduction française et de note critiques littéraires et explicatives,
Tome troisième, Paris 1866; MICHAEL SACHS, Die religiöse Poesie derJuden in Spanien,

Berlin 1845, GERSON WOLF, Judentaufen in Oesterreich, Wien 1863; GERSON

WOLF, Die Juden in der Feopoldstadt („unterer Wird") im 17. Jahrhundert in Wien,
Wien 1864; MORITZ WOLFF, Mose ben Maimun's (Maimonides) Acht Capitel. Arabisch

und deutsch mitAnmerkungen^ Leipzig 1863; LEOPOLD ZUNZ, Die synagogale

Poesie des Mittelalters^ Berlin 1855.

33 Zum Projekt der Realenzyklopädie: ARNDT ENGELHARDT, Arsenale jüdischen
Wissens. Zur Entstehungsgeschichte der »Encyclopaedia Judaica« (Schriften des Simon-
Dubnow-Instituts, Bd. 17), Göttingen 2014, S. 130-132; LUDWIG PHILIPPSON,
Plan zu einer Real-Encyclopädie oder Conversations-Lexicon des Judenthums,
herausgegeben vom Institute zur Förderung der israelitischen Literatur, in:
Allgemeine Zeitung des Judenthums 21 (1857), S. 401 f.

13



Predigt- und Schulmaga^n?A Auch in nachfolgenden Jahren kam er in der M//-
gemeinen Zeitung des Judenthums immer wieder auf diese Idee zurück, indem
er die Gründung einer Lehreinrichtung für moderne jüdische Geistliche als

dringendes Bedürfnis der Zeit beschrieb. Unterstützt wurde er zudem von
seinem Bruder Phöbus, der nur wenige Monate zuvor ebenfalls die Allgemeine

Zeitung des Judenthums als Forum genutzt hatte, um die Theologie des

Judentums und deren Studium nach protestantischem Vorbild als akademische

Fachdisziplin zu umreissen.35

Das s Ludwig und Phöbus mit einer Stimme sprachen, sollte sich auch
1845 bestätigen, als sich die zweite, in Frankfurt a.M. tagende
Reformrabbinerkonferenz mit dem Projekt einer jüdisch-theologischen Fakultät be-
fasste. In seinem Bericht an die Versammlung folgte Ludwig Philippson
dem Gedankengang seines Bruders, wenn er mit Emphase auf die

berufsqualifizierende Funktion der projektierten Einrichtung verwies, in der sich
nämlich die Systembildung einer an modernen Standards angelehnten
Ausbildung von Rabbinern und Predigern vollziehen würde. Wichtig sind
seine Gedankengänge aber auch für die Geschichte der Wissenschaft des

Judentums. Denn eine akademische Ausbildungsstätte, so Philippson,
könne auch als Vehikel dienen, um die jüdische Theologie in vollem Umfang

als Wissenschaft zu etablieren, wovon diese in der Gegenwart noch
weit entfernt sei. Zwar habe eine kritische Bearbeitung von Teilgebieten
zugegebenermassen bereits begonnen, doch sei die vorhandene jüdische
Forschungsliteratur notgedrungen von individuellen Entscheidungen

34 Israelitisches Predigt- und Schul-Magacfn 2 (1835), S. 8£; vgl. CARSTEN WlLKE, „Den
Talmud und den Kant<c. Fabbinerausbildung an der Schwelle der Moderne (Netiva, Bd.

4), Hildesheim / Zürich / New York 2003, S. 635; Ludwig Philippson scheint
aber zunächst vor allem die Einrichtung von modernen Lehrerseminaren im
Sinn gehabt zu haben.

35 PHÖBUS PHILIPPSONs Ausführungen erschienen unter Pseudonym: Dr. Uri,
Ideen zu einer Encyclopädie und Methodologie der jüdischen Theologie, in:
Allgemeine Zeitung des Judenthums 1 (1837), S. 77-79, 118-120, 130£, 141-143,
174£, 194-196, 222£, 246£, 318£, 333-335, 338£; vgl. Allgemeine Zeitung des

Judenthums 34 (1870), S. 343; LUDWIG PHILIPPSON, Die jüdisch-theologische Fa-
cultat und das Seminar für Deutschland Abraham Geiger, Die Gründung einer

jüdisch-theologischen Facultät, ein dringendes Bedürfniss unserer Zeit, in:
Wissenschaftliche ZeitschriftfürJüdische Theologie 2 (1836), S. 1 -21 ; LUDWIG PHILIPPSON,
Über die Errichtung einer jüdisch-theologischen Facultät, Wiesbaden 1838; KONRAD
RUDOLPH Hagenbach, Encyklopädie undMethodologie der theologischen Wissenschaften,

Leipzig 1833; siehe ausserdem SAUO W. BARON, Jewish Studies at Universities.

An Early Project, in: Hebreiv Union College Annual 46 (1975), S. 357-376;
VON DER KRONE, Wissenschaft in Öffentlichkeit (Anm. 12), S. 162£

14



geprägt und entwickle sich deshalb in grossen Teilen kontingent. Erst die
dauerhafte Einrichtung von Dozentenstellen an einer theologischen
Lehranstalt werde die wissenschaftliche Durchdringung des gesamten Fachs
nach sich ziehen:

Wer einen Fakultätslehrstuhl besteigt, ist gedrungen, sein Fach zu einer
Wissenschaft zu erheben, sonst kann er es nicht lehren. Er muss den Wust des

Materials auseinanderschlagen, und es wissenschaftlich, systematisch bearbeiten.

Dann tritt im kräftigen Wetteifer jener wissenschaftliche Geist in seine

volle Blüthe, der die Zwittergestalt materiell aneinandergelagerten Wissens
vernichtet, und es zu einer organischen Wissenschaft verarbeitet. Welchen Ein-
fluss dies auf die ganze Entwicklung unserer Theologie üben müsste, brauche
ich kaum zu bezeichnen.36

Philippson gehörte auch zu den treibenden Kräften, als sich die Idee einer
höheren jüdischen Lehreinrichtung in den späten 1860er Jahren konkretisierte

und Berlin als Standort gewählt wurde.37 Als (einziges externes)
Mitglied im Kuratorium der entstehenden Hochschule für die Wissenschaft des

Judentums wollte er aber durchaus nicht allen Entscheidungen zustimmen,
mit denen das lokale Planungskomitee die formalen und inhaltlichen
Weichen stellte. Dass er insbesondere die Namensvergabe beanstandete,
berührte auch grundsätzliche Meinungsunterschiede zur Ausrichtung der
Anstalt. Denn während sich eine Mehrheit der Initiatoren zu dem Ideal einer

erkenntnisgetriebenen, zweckfreien Forschung bekannte, wünschte sich

Philippson (ähnlich wie Abraham Geiger) eine Rabbinerausbildungsstätte
(,jüdisch-theologische Facultät'), in der eine jüdische Wissenschaft
ausserhalb von (objektiven und subjektiven) religiösen Bezügen keinen Platz
haben sollte. So gesehen, bezeichnete Jüdische Theologie' nicht nur eine

thematische Ausrichtung, sondern geradezu einen Gegenentwurf zu einer
strikt säkular interpretierten Version der Wissenschaft des Judentums:

Wir haben im Judenthume eine Dogmatik und eine Geschichte derselben, Exegese

und Hermeneutik in Fülle, Ethik, Rechtslehre u. s.w. Diese, wissenschaftlich
bearbeitet und planmässig geordnet, geben eine vollgültige jüdische Theologie

36 Bericht über die Gründung einer jüdisch-theologischen Fakultät (Referent: Dr.
Philippson), in: Protokolle und Aktenstücke der ^weiten Rabbiner-Versammlung
abgehalten ^u Frankfurt am Main vom 15ten bis ^um 28ten Juli 1845, Frankfurt a. M.
1845, S. 375; auch in: Allgemeine Zeitung des Judenthums 9 (1845), S. 502f.

37 Vgl. Verhandlungen der ersten israelitischen Synode Leipzig vom 29. Juni bis 4. Juli
1869, Berlin 1869, S. 110, 241; HEINZ-HERMANN VÖLKER, Die Gründung und

Entwicklung der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums 1869-1900,
in: Trumah 2 (1990), 24-46.

15



[...]. Dahingegen giebt es auch nicht wenige, welche von einer „Wissenschaft
des Judentums" nichts wissen wollen, sondern nur eine wissenschaftliche
Bearbeitung des Judenthums, seines Inhalts, seiner Disciplinen und Geschichte

gelten lassen wollen; es sind diejenigen, welche der Theologie wie der Jurisprudenz

den Charakter einer Wissenschaft absprechen, und diesen nur der
Philosophie und den exacten Wissenschaften zuschreiben. Es geht dies aus ihrer
Definition der „Wissenschaft" hervor, die sich in keiner Weise auf Voraussetzungen

und tradirt Gegebenes stützen dürfe.38

III Der Kritiker

Philippson präsentierte sich zeit seines Lebens als enthusiastischer

Parteigänger des modernen „wissenschaftlichen Geistes". Als solcher begrüsste

er — wie viele andere religiöse Reformanhänger — die zunehmende kritische

Durcharbeitung der jüdischen Religion und damit die Überwindung einer
1.500 Jahre währenden Periode, in der das Judentum vermeintlich seine

weltgeschichtliche Mission zugunsten eines religionsgesetzlichen Rigorismus

vernachlässigt hatte. Es galt also, jüdische Wissenschaft von einem

religiösen Standpunkt aus zu betreiben und sie gleichzeitig für die Klärung
des Judentums in Wesen und Form heranzuziehen.39 Seine kritische
Stellungnahme zur Namensgebung der liberalen Hochschule lässt freilich erahnen,

dass Philippson zur Wissenschaft des Judentums durchaus keine
rückhaltlos affirmative, sondern eine in Teilen ambivalente Haltung einnahm,
über die er zu verschiedenen Gelegenheiten öffentliche Auskunft erteilte.

Aufschlussreich sind etwa kritische Anmerkungen, die Philippsons 1872

anlässlich des 50jährigen Jubiläums der Zeitschriftfür die Wissenschaft des Judenthums

in einem Leitartikel der Allgemeinen Zeitung des Judenthums präsentierte.
In Anlehnung an den Aufsatz von Immanuel Wolf (Wohlwill) (1799—1847)

„Ueber den Begriff einer Wissenschaft des Judenthums" übernahm er dessen

Schwerpunkte Philologie, Geschichte und Philosophie, um zunächst

festzustellen, dass in einer Zeit, der die Abstraktion fernliege und die
ausschliesslich an die geschichtlichen Tatsachen anzuknüpfen suche, vor
allem die Historiographie zu ihrem Recht gekommen sei, während die

38 LUDWIG Philippson, Berlin und die jüdisch-theologische Facultät, in: Allge¬
meine Zeitung des Judenthums 34 (1870), S. 22.

39 Ludwig Philippson, Die Kämpfe um das Judenthum, in: Philippson, Welt¬

bewegende Fragen (Anm. 24), S. 334; LUDWIG PHILIPPSON, Von der Verachtung

und von der Selbstüberschätzung der Wissenschaft, in: Allgemeine Zeitung
desJudenthums 24 (1860), S. 425-427; vgl. auch BräMER, „... objectiv überflüssig
..." (Anm. 16), S. 18-24.

16



Sprachforschung sowie „die wissenschaftlich philosophische Bearbeitung
des Judenthums im verflossenen halben Jahrhundert nur einen geringen
Raum eingenommen" habe.40

Seine Beobachtungen verband Philippson aber auch mit Kritik
grundsätzlicher Art, die in zwei Richtungen zielte. Als fatalen Irrweg bezeichnete

er zunächst eine Detailversessenheit der Forschung, die die Bedeutung von
Personen und Werken vor allem von deren zeitlicher Distanz zur Gegenwart

abhängig mache. Um Philippsons Standpunkt genauer zu verstehen,
ist es hilfreich, besonders sein zwiespältiges Verhältnis zu Leopold Zunz in
Augenschein zu nehmen, mit dem ihn keine persönliche Bekanntschaft
verband, den er jedoch trotz unbestrittener Verdienste um die Gründung und

Entfaltung der jüdischen Wissenschaft als Hauptrepräsentanten einer fatalen

Fehlentwicklung ausmachen zu können glaubte. Philippson machte
Zunz zum Vorwurf, dass dieser zwar mit seinem Anspruch einer säkularen
Wissenschaft die Bürde traditionell-rabbinischer Deutungshoheit überwunden

habe, an dessen Stelle jedoch die neue geisterdrückende Fessel einer

pedantischen Gelehrsamkeit getreten sei, der es lediglich um Äusserlichkei-

ten wie Namen und Büchertitel gehe. Zunz und seine Mitstreiter, so

Philippson, betrieben eine philologische Forschung, die hinter die zeitgenössischen

Standards zurückfalle, weil sie sich auf die Materialität eines jüdischen
Textes als historisches Zeugnis konzentriere, dessen intellektuellen Inhalt
aber in seiner Bedeutung für die innere Entwicklung des Judentums ignoriere.

Dass sich Zunz nicht mit den theologischen Lehrinhalten
auseinandersetzte, entwertete seine Forschung, die nicht unmittelbar geeignet war,
die religiöse Selbstflndung des modernenJudentums aus der Vergangenheit
zu unterstützen:

Darum können wir jenen Männern [d.h. Zunz und Consorten] auch den
Vorwurf nicht ersparen, dass ihnen das Judenthum selbst gleichgültig ist, da sie

allein den Sinn für seine abgestorbene Vergangenheit haben, um aus ihr einen
Haufen mikrologischer literärhistorischer Forschungen zu machen. Chinesisch
wäre ihnen dasselbe, wenn sie sich zufällig darauf geworfen hätten.

Wir sagen, dass es keine Wissenschaft sei, was diese Männer treiben. Denn
die Wissenschaft ist das Erforschen, Auffassen und Verständnis des Lebens,
des Wesens der Dinge, welche Object der Wissenschaft sind. Nicht das Factum
an sich und in seiner äusseren Gestaltung, sondern der lebendige Inhalt desselben

40 LUDWIG Philippson, Die Wissenschaft des Judenthums, in: Aligemeine Zeitung
des Judenthums 36 (1872), S. 221-224; vgl. IMMANUEL WOLF, Ueber den Begriff
einer Wissenschaft des Judenthums, in: Zeitschriftfür die Wissenschaft des Judenthums

1 (1823), S. 1-24

17



und wie dieser sich in das allgemeine Leben einfügt, wie das Wesen des
Facturus aus der Gesammtheit heraus gewachsen und wieder in dieselbe schaffend
und wirkend sich versenkt hat - das ist historische Wissenschaft.41

Mit spitzer Feder schrieb Philipp s on auch gegen Entwicklungen namentlich
in der Erforschung der Hebräischen Bibel, die sich unter dem polemischen
Begriff „Hypothesensucht der Hyperkritik" zusammenfassen lassen. Damit
suchte Philippson die höhere Bibelkritik vornehmlich der zeitgenössischen
protestantischen Theologie zu beschreiben, deren Ertrag als Hilfswissenschaft

er zwar nicht ganz von der Hand weisen wollte, deren Wirkung er
aber insgesamt als verheerend einschätzte, weil er sich überzeugt gab, dass

sie in ihrem textkritischen und historisierenden Zugang oftmals methodisch

fragwürdig operiere und vor allem die in den biblischen Büchern gelegten

religiösen Fundamente des Judentums destabilisiert habe. Nutzen hingegen
bringe neben einer philologischen Bearbeitung der Bibel, der es um das

Verständnis der Sprache und des Textes zu tun war, insbesondere eine
„biblische Wissenschaft", die sich nicht mit der Textgenese der Heiligen Schriften

befasste, sondern die sich darum bemühte, zu einer vertieften Auffassung

des Lehrinhalts zu gelangen.42

Dass Philippson 1857 die modernen Juden pauschal anklagte, sich ebenfalls

„kopfüber in diesen kritischen Sturm" hineingeworfen zu haben,
überrascht und provoziert überdies die Frage, gegen wen genau sich sein
Vorwurf richtete, zumal er selbst knapp drei Jahrzehnte später zu einer konträren

Einschätzung gelangen sollte, indem er Verständnis für die auffällige
Zurückhaltung jüdischer Theologen gegenüber der Bibelkritik einforderte.43

Philippson selbst sprach sich dezidiert gegen die Urkundenhypothesen als

Erklärungsmodelle für die Entstehung des Pentateuch aus. Von wenigen

41 LUDWIG PHILIPPSON, Wissenschaft und Leben, in: Allgemeine Zeitung des Juden¬

thums 20 (1856), S. 619f.; siehe auch LUDWIG PHILIPPSON, Leopold Zunz, in:
Allgemeine Zeitung des Judenthums 28 (1864), S. 507 f.; Allgemeine Zeitung des Judenthums

10 (1846), S. 86f.; SCHORSCH, Leopold Zun^ (Anm. 8), S. 232f.

42 LUDWIG Philippson, Die Bibel und ihre Auslegung, in: Allgemeine Zeitung des

Judenthums 21 (1857), S. 42-43; siehe auch RAN HaCohen, Reclaiming the Hebrew

Bible. German Jewish Reception ofBiblical Critiäsm (Studia Judaica, Bd. 56), Berlin /
New York 2010, S. 188-193; RAN HaCohen, „Gehörst du uns oder zu unseren
Feinden?" (Josua 5,13). Die jüdische Auseinandersetzung mit der „Höheren
Bibelkritik", in: GÖRGE K. HASSELHOFF (Hg.), Die Entdeckung des Christentums in
der Wissenschaft des Judentums (Studia Judaica, Bd. 56), Berlin / New York 2010,
S. 63-100, hierS. 91-94.

43 LUDWIG PHILIPPSON, Die biblische Wissenschaft, in: Allgemeine Zeitung des Ju¬

denthums 49 (1885), S. 681-683.

18



Textstellen abgesehen, betrachtete er die schriftliche Tora als von Moses

niedergeschriebenes Protokoll götdicher Selbstmitteilung.44 Man mag
deshalb vermuten, das s Philippsons frühere Kritik vor allem Abraham Geigers

Monografie Urschrift und Übersetzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit von der

innern Entwicklung des Judenthums in den Blick nahm, die zwar einerseits die

progressive Haltung der viel geschmähten Pharisäer herausstrich, andererseits

aber eine Überlieferungsgeschichte des Bibeltextes erzählte, die diesen

als Produkt göttlicher Inspiration und Offenbarungszeugnis implizit zu
dekonstruieren suchte. Geigers magnum opus erschien 1857 zwar erst nach dem

Editorial von Philippson, der aber als Mitglied im Vorstand des ,Instituts zur
Förderung der israelitischen Literatur' eine Annahme das Manuskripts zum
Druck verweigert hatte. Dass die ,Urschrift' auch in der AZJ nicht angezeigt
wurde, ist ein weiteres Indiz für die Vermutung, dass sich Philippsons Zorn
wesentlich gegen seinen Breslauer Amtsbruder gerichtet haben könnte.45

IV. Lediglich der Popularisator? — Schlussbemerkungen

Als Publizist, Aktivist und Rabbiner erfüllte Ludwig Philippson eine Schar-

nierfunktion zwischen Forschung und Öffentlichkeit, die gerade im Zeitalter

eines modernen Wissenschaftsmanagements und moderner
Wissenschaftskommunikation Respekt abnötigt. Ohne seine praktische Vernunft
und Vielseitigkeit hätte die jüdische Wissenschaft eine in wichtigen Teilen
andere Entwicklung genommen und ihre Fortschritte möglicherweise mit
grösseren Verzögerungen erzielt. Wie selbstbewusst Ludwig Philippson die

eigene Rolle bei der Durchsetzung eines jüdisch-historischen Bewusstseins

beurteilte, dokumentiert schlaglichthaft ein Artikel aus dem Jahr 1856, in
dem er sich auch noch einmal dezidiert gegen einen empirisch fixierten
Positivismus in Stellung brachte, den er bei vielen Repräsentanten der Wissenschaft

des Judentums auszumachen glaubte:

Wir [...] scheuen uns [...] nicht, es auszusprechen, dass, wenn wir für das

geschichtliche Material des Judenthums auch nur in einigen Partien gearbeitet

44 Vgl. KLAUS Herrmann, Translating Cultures and Texts in Reform Judaism:
The Philippson Bible, in: Jewish Studies Quarterly 14 (2007), S. 178.

45 ABRAHAM Geiger, Urschrift und Übersetzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit von

der innern Entwicklung desJudenthums, Breslau 1857; vgl. ROEMER, Jewish Scholarship

(Anm. 4), S. 76;, NAHUM M. SARNA, Abraham Geiger and Biblical Scholarship,
in: JAKOB J. PetuCHOWSKI (Hg.): Nerv Perspectives on Abraham Geiger; An HUC-
JIR Symposium, New York 1975, S. 17-30, hier S. 24f.; siehe auch HANS-

JOACHIM BECHTOLDT, Diejüdische Bibelkntik im 19. Jahrhundert, Stuttgart / Berlin

/ Köln 1995.

19



haben, wir für die Erkenntniss der geschichtlichen Entwickelung im Juden-
thume, für das Verständniss seiner ganzen Geschichte, seiner Stellung, Leistungen

und Ziele im Weltleben mehr geleistet haben, als alle diese Männer zusammen,

dass wir es waren vom Beginn unsrer Laufbahn an, dem es gelang, die
helle Total-Anschauung des jüdischen Geschichtslebens zu schaffen, die jetzt
theils durch unsre, theils durch Anderer Bemühungen immer mehr das Eigenthum

aller gebildeten Juden wird [.. .]"46

Die Anerkennung, die er glaubte einfordern zu können, blieb ihm jedoch
gerade bei den Angehörigen der religiösen Elite versagt. Philippson musste
zeitlebens Kritik hinnehmen, weil die schier unglaubliche Menge von
kürzeren Artikeln ebenso wie von längeren Abhandlungen, die er zu den
unterschiedlichsten Themen jüdischen Interesses verfasste, zwar Respekt
abnötigte, er im inneren Zirkel der Wissenschaft des Judentums aber eben

nicht wirklich Aufnahme fand. Als Speerspitze einer theologisch inspirierten

jüdischen Wissenschaft galt Abraham Geiger, der Philippson lediglich
als ,eine[n] von den belletristischen Allerweltswissern" betrachten mochte.
Auch die Orthodoxie zielte in die gleiche Richtung, wenn sie von Philippson
behauptete, dieser sei „auf dem Gebiete der jüdischen Wissenschaft [...] viel
zu unwissend, um innerhalb derselben eine Stimme haben zu können."47

Wenn die ältere und jüngere Historiografie an Ludwig Philippson vor
allem als grossen Popularisator, als Förderer der Wissenschaft und
volkstümlichen Vorkämpfer eines modernen, bürgerlich geprägten
Judentums erinnert, so geht auch diese Einschätzung — implizit oder
explizit — mit einer kritischen Sicht auf den Gelehrten einher, dessen Werk
es an wissenschaftlicher Originalität gemangelt habe.48 In der Tat mag

46 Ludwig Philippson, Wissenschaft und Leben (Anm. 41), S. 620; vgl. Christ-
HARD HOFFMANN, Analyzing the Zeitgeist: Ludwig Philippson as Historian of
the Modern Era, in: Lauren B. Strauss / Michael Brenner (Hg.), Mediating
Modernity. Challenges and Trends in theJewish Encounterwith the Modern World, Detroit
2008, S. 109-120, hier S. 111.

47 Abraham Geiger an M. A. Stern, 02.08.1839, in: LUDWIG GEIGER (Hg.), Abra¬
ham Geiger's Leben in Triefen, Berlin 187 8, S. 144, zitiert auch bei CARSTEN WlLKE
(Bearb.), Biographisches Handbuch der Rabbiner, hrsg. von MICHAEL BROCKE und
JULIUS Carlebach. Teil 1: Die Rabbiner der Emamfpations^eit in den deutschen,

böhmischen und grosspolnischen Händern 1781-1871, München 2004, S. 705; MARCUS

LEHMANN, Die Wissenschaft des Judenthums, in: Der Israelit 11 (1870), S. 113.

48 Vgl. z. B. MARTIN Philippson, Ludwig Philippson, in: Jahrbuchfürjüdische Ge¬

schichte und Literatur 14 (1911), S. 84-108, hier S. 98; MAX WIENER, Jüdische
Religion im Zeitalter der Emanzipation, Berlin 1933, S. 167; ANDREAS GOTZMANN,
Die Brillanz des Mittelmasses. Ludwig Philippsons bürgerliches Judentum, in:

20



man zunächst einräumen, das s der langjährige Magdeburger Rabbiner

zwar über eine umfassende klassische Bildung verfügte und hervorragende

Kenntnisse der hebräischen Sprache und Bibel hatte, die er auch
in seinen Bibelübersetzungen und -kommentaren unter Beweis stellte49,

auf dem Gebiet der mündlichen Lehre jedoch nicht als Koryphäe gelten
konnte und hier auch kaum als Schriftsteller auftrat. Seine Schriften zur
jüdischen Religion waren zudem von einer axiomatisch argumentierenden

Geschichtsphilosophie durchzogen, der zufolge das Judentum als

offenbarter ethischer Monotheismus eine zentrale Rolle im göttlichen
Plan zur fortschreitenden Entwicklung und Vervollkommnung der Welt
spielte.50 Trotz eines historisierenden Zugangs zeichnete er im Grunde
ein essentialistisches Bild der jüdischen Religion. Es ging ihm wesentlich
um religionsweltliche Bestätigung, der sich die geschichtlichen Fakten
zuweilen unterzuordnen hatten.51

Bemerkenswert innovativ präsentierte sich Philippson, als er sich einer

systematischen Theologie des Judentums widmete, die das Institut zur
Förderung der israelitischen Literatur in den Jahren 1861 bis 1865 herausgab.52

Während Abraham Geiger, der eben bis in die Gegenwart als

Gründervater einer liberalen jüdischen Theologie gehandelt wird, zeitlebens

Zurückhaltung übte, wenn es nicht nur darum ging, Bibel und Talmud als

Texte aus einem göttlichen Offenbarungskontext herauszulösen, sondern

Giuseppe VeltRI / CHRISTIAN Wiese (Hg.), Jüdische Bildung und Kultur in
Sachsen-Anhalt von derAufklärung bis %um Nationalsozialismus, Berlin 2009, S. 147-174;
VON DER KRONE, Wissenschaft in Öffentlichkeit (Anm. 12), S. 183.

49 Vgl. HANS-JOACHIM BECHTOLDT, Jüdische deutsche Bibelübersetzungen. Vom aus¬

gehenden 18. bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts, Stuttgart 2005, S. 270-290.
50 Siehe z. B. [LUDWIG PHILIPPSON,] Die Entmckelung der religiösen Idee im Juden-

thume, Christenthume und Islam. In Z}v°lf Vorlesungen über Geschichte und Inhalt des

Judenthums dargestellt von Dr. Ludwig Philippson. Leipzig 1847; LUDWIG
PHILIPPSON, Die Religion der Gesellschaft und die Entmckelung der Menschheit zu ihr,

dargestellt in z?hn Vorlesungen, Leipzig 1848; dazu: BRÄMER, „... objectiv
überflüssig ..." (Anm. 16).

51 Aufschlussreich ist, dass Philippson den induktiven Beweisverfahren, die vor
allem in den Naturwissenschaften zum Tragen kamen, deren Siegeszug er aber
auch in den Geisteswissenschaften zu beobachten glaubte, mit grosser Skepsis
begegnete; PHILIPPSON, Von der Verachtung (Anm. 39), S. 426; PHILIPPSON,
Die Kämpfe um das Judenthum (Anm. 39), S. 332.

52 LUDWIG Philippson, Jüdische Religionslehre, 3 Be, Leipzig 1861 -1865; vgl. Ueber-
sicht der gesammten Schriften des Dr. Ludwig Philippson, in: Allgemeine Zeitung
des Judenthums 39 (1877), S. 704.

21



den metaphysischen Lehrgehalt konkret und positiv zu benennen, wusste
sich Philippson in seiner dreibändigen ,Israelitischen Religionslehre' von
der dogmatischen Skepsis seiner Zeit freizumachen. Wenngleich er
sowohl auf einen umfangreichen gelehrten Apparat verzichtete wie auch bei
der Nennung von Belegzitaten Zurückhaltung übte, nötigt sein Versuch
Respekt ab, anknüpfend an die Offenbarungstexte sowie auf der Grundlage

der Geschichte Glauben und Ethik des Judentums für ein gebildetes
bürgerliches Publikum systematisch zusammenzufassen. Zwar durfte der

Anspruch, den gemeinsamen Glauben der Juden in der Gegenwart
normativ darzulegen, angesichts einer theologischen Vielfalt des modernen

religiösen Judentums sogar in liberalen Kreisen kaum auf breite Zustimmung

rechnen, doch gelang Philippson eine beeindruckende Synthese aus

populärer Diktion und wissenschaftlich-theologischer Anschauung. Als
die Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums im Januar 1912 Ludwig

Philippsons 100. Geburtstag zum Anlass für eine Gedenkveranstaltung

nahm, knüpfte Ismar Elbogen an die Beobachtung an, dass die
Wissenschaft des Judentums der Glaubens- und Sittenlehre nicht die notwendige

Aufmerksamkeit gewidmet und auf diese Weise eine verhängnisvolle
Lücke gelassen habe. Elbogen ging so weit zu behaupten, dass Philippson
das Verdienst gebühre, in seiner Religionslehre und anderen Schriften
„den Grund zu einer wissenschaftlichen Apologetik des Judentums"
gelegt zu haben.53 Mag es auch sein, dass diese Eloge dem Moment einer

Festveranstaltung geschuldet war — dass Philippson mit seiner Religionslehre

neues Terrain betrat, um „die jüdische Welt sich selbst vorstellig zu
machen" (Eduard Gans), stellte eine Pionierleistung dar, an die erst die
Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums anknüpfen sollte,
als sie 1910 den von Kaufmann Kohler (1843-1926), Rektor des Hebrew
Union College in Cincinnati, verfassten „Grundriss einer systematischen

Theologie des Judentums auf geschichtlicher Grundlage" herausgab.54

53 Rede des Dozenten Dr. I. Elbogen, S. 63.

54 KAUFMANN Kohler, Grundriss einer systematischen Theologie des Judentums aufge¬

schichtlicher Grundlage, Leipzig 1910.

22


	Überlegungen zur Gebietsmarkierung der Wissenschaft des Judentums : das Beispiel Ludwig Philippson als zentrale Randfigur (1811-1889)

