
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 73 (2017)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

GLINERT, LEWIS: The Story ofHebrew, Princeton: Princeton University Press 2017,
296 S, ISBN 978-0-691-15329-2.

Wer sich für die hebräische Sprache und die wechselvolle Geschichte ihrer
Verwendung interessiert, wird dieses Buch mit Vergnügen lesen. Lewis Glinert,
Professor für Hebräisch am Dartmouth College, schlägt in neun Kapiteln einen grossen

Bogen vom Hebräisch der biblischen Zeit, wie es sich in alttestamentlichen
Texten und ausserbiblischen Quellen spiegelt, bis hin zur breiten Revitalisierung
der Sprache im neugegründeten Staat Israel (Kap. 9). Wie Glinert eindrücklich
vorführt, trifft "Revitalisierung" die Sache nur zum Teil. Obwohl für den überwiegenden

Anteil seiner nachbiblischen Geschichte nicht Alltags- und Umgangssprache,
lebte und überlebte Hebräisch in ganz unterschiedlichen religiösen, sozialen und
auch geographischen Kontexten. Diese Kontexte in ihrer Vielfalt darzustellen und
den Bedeutungen nachzuspüren, die der hebräischen Sprache in ihnen und über sie

hinaus zugeschrieben wurden, ist das Anliegen, das das Buch meisterhaft einlöst.
Aus den zahlreichen Faktoren, die nach Glinert zum Überleben des Hebräischen

beigetragen haben, seien nur wenige genannt: Die Mischna bewahrte dank
der Vielfalt ihrer Themen ganz nebenbei einen lexikalischen Schatz, der das in der
Bibel Erhaltene substantiell ergänzt und von dem Spätere zehren konnten (Kap. 2).
Die Masoreten (Kap. 3) leisteten mit ihrem grossen Unternehmen, den
alttestamentlichen Konsonantentext und seine Aussprache zu sichern, ihren Anteil. Gleiches

gilt für die mehrheitlich sephardischen Grammatiker und Linguisten, nicht
zuletzt herausgefordert durch die Karäer und deren Insistieren auf dem Literalsinn
des Bibeltextes (Kap. 4). Doch nicht nur die Bewahrung und bleibende Bedeutung
in Liturgie und Bibelauslegung war entscheidend, sondern auch das Erschliessen
neuer Verwendungsbereiche für die hebräische Sprache — etwa im 10. bis 12.

Jahrhundert ihr Gebrauch in philosophischen Diskursen oder in religiöser wie säkularer
Poesie in Andalusien, die Entwicklung einer hebräischen Wissenschaftssprache in
Italien und Frankreich (Hebräisch war neben Arabisch, Griechisch und Latein
Unterrichtssprache in den ältesten europäischen Lehranstalten für Medizin in Salerno,
Arles oder Narbonne) bis hin zur Blüte hebräischer Zeitungen in Osteuropa in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Kap. 5). All diese unterschiedlichen Kontexte
haben ihre Spuren hinterlassen, z. B. in stilistischen Variationen, der Integration
griechischer, aramäischer, arabischer u. a. Lehnworte oder der Erfindung neuer
hebräischer Wörter. Manches ist wieder verloren gegangen, anderes bis in das

moderne Hebräisch erhalten geblieben.
Neben die Untersuchung der religiösen Konnotationen und alltäglichen

Bedeutungen, die die Sprache für ihre jüdischen Tradenten und Verwender hatte, treten
zwei gewichtige Kapitel zu christlichen Perspektiven auf das Hebräische (Kap. 6

und 7) - von Hieronymus' hebraica Veritas über die Erstellung hebräischer Lexika in
englischen Klöstern im 13. Jahrhundert, die christliche Kabbala, die Bedeutsamkeit

- 489 -



der Bibelübersetzungen aus dem Hebräischen für die deutsche und englische
Sprache bis hin zum Selbstverständnis der amerikanischen Kolonisten als „Neues
Israel", das sich u. a. in einer Fülle hebräischer Ortsnamen spiegelt. Daneben
stehen andere Facetten, wie das Erlernen der Sprache zum Zwecke der Judenmission
oder die Dichotomie zwischen der Wertschätzung des Hebräischen und einer

grundsätzlichen Ablehnung von Juden und Judentum. (Im Blick auf die christliche
Perspektive sei eine Heine Korrektur zu Glinerts im Übrigen ungemein kenntnisreichen

und akribisch recherchiertem Buch angemerkt: Dass sich das christliche
Interesse am Hebräischen heutzutage auf einige wenige katholische Priester
beschränken würde [so S. 248], ist schon angesichts der Bedeutung, die der hebräischen

Sprache — zumindest an europäischen theologischen Fakultäten - in den
Curricula der Theologlnnenausbildung zukommt, zu pessimistisch gezeichnet.)

Die Studie, die sich an ein breiteres Publikum richtet und daher mit Anmerkungen

sparsam umgeht, enthält eine Fülle von Textbeispielen und teils überraschende
Illustrationen, so etwa einen Auszug aus einer lateinischen Handschrift Isaac

Newtons, in die er sorgfältig hebräische Zitate eingefügt hat. Wer sich also für die
hebräische Sprache und die Geschichte ihrer Verwendung interessiert, wird an
diesem überaus lehrreichen Buch viel Freude haben.

Tübingen Kristin Weingart

Rf.IF, STEFAN: Jews, Bible and Prayer. Essays on Jewish Biblical Exegesis and Eiturgical
Notions (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, Bd. 498),
Berlin / Boston: de Gruyter 2017, VIII, 377 S., ISBN98-3-11-048436-6.

Der Sammelband vereint fünfzehn bereits an anderen Orten erschienene Beiträge
des angesehenen Erforschers der jüdischen Liturgie und der Fragmente aus der
Kairoer Geniza. Ein zusätzlich in den Band aufgenommener, bislang unveröffentlichter

Artikel bietet Bemerkungen zu mittelalterlichen jüdischen Kommentaren zu
Numeri 13. Der inhaltliche Bogen der für diesen Band leicht revidierten, sorgfältig
vereinheitlichten und teilweise neu eingeleiteten Artikel spannt sich von den Qum-
ran-Texten (CD) bis zu Themen und Motiven in der rabbinischen Literatur. Der
inhaltliche Schwerpunkt der Beiträge liegt auf Analysen (jüdischer) Bibelexegesen
und Einsichten in rabbinische Gebetsmotive.

Nur der erste Beitrag bildet eine gewisse Ausnahme, da in ihm wichtige
forschungsgeschichtliche Beobachtungen und Anmerkungen zur Geschichte der

Identifizierung und Veröffentlichung mittelalterlicher Fragmente der Damaskus-
Schrift durch Salomon Schechter mitgeteilt werden. Schechter hatte die dank der

Qumran-Funde heute Har zuzuordnen Fragmente zunächst für Zeugnisse einer
samaritanischen Sekte gehalten. Der lesenswerte Beitrag weist Reif erneut als einen
der besten Kenner des Lebens und Werkes dieses Entdeckers der Kairoer Geniza
aus und macht gleichzeitig darauf aufmerksam, dass eine umfassende Biographie
dieser Schlüsselperson der Forschungsgeschichte zum [udentum am Ende des

19. Jahrhunderts ein wissenschaftliches Desiderat darstellt. Das zweite Kapitel
des Bandes geht auf den jüdischen Beitrag zur modernen Bibelinterpretation ein.

- 490 -



Ein wichtiges Fazit dieses für das Cambridge Companion to Biblical Interpretation
(ed. J. Barton, Cambridge 1998) verfassten Übersichtsartikels besteht darin, dass in
jüdischen Bibelstudien die Quellenkritik und die Suche nach einer systematischen
Theologie der Bibel nach wie vor eine geringere Rolle spielen als in christlich
inspirierten Forschungen. Jüdische Forscher bemühen sich nach wie vor mehr um
Textkritik, Geschichte und Archäologie sowie den semitistischen Flintergrund der Spra-
che(n) der Bibel, während andere Fragestellungen, wie etwa auch die literarische
Gestalt des Pentateuch, nach wie vor weitestgehend ausgeklammert bleiben (S. 47).

Die vier daran anschliessenden Kapitel verdeutlichen diese allgemeinen
Überlegungen: Kapitel 3 ist den rabbinischen Exegesen von Genesis 38 mit der
Geschichte vonJuda und Tamar gewidmet und erweitert den Blick über die verzweigte
Midrasch-Forschung, inklusive einer knappen Würdigung der umfangreichen Studie

von Esther Marie Menn (Judah and Tamar [Genesis 38] in Ancient Jewish Exegesis:
Studies in Literary Form and Hermeneutics (Journal for Jewish Studies Supplement
Series, Bd. 51], Leiden 1997), hinaus bis hin zu mittelalterlichen Auslegern (Rashi,
Mose b. Nachman [Ramban], Hizzequni, Leqah Tov). Thematisch werden einzelne
Motive der Geschichte analysiert und in ihrer rabbinischen Interpretation näher
erläutert. Insbesondere das moralisch und halachisch ambivalente Verhalten Judas
hat einerseits die Kritik der Rabbinen auf sich gezogen, andererseits auch dazu
geführt, diese moralische Kritik zurückzuweisen. Weitere Motive, die in der rabbinischen

Literatur aufgegriffen werden, sind das Lob Tamars für ihr dezentes Verhalten

im Umgang mit ]uda, die Verurteilung des Verhaltens von Er und Onan und
die entsprechende Deutung ihres frühen Todes als gerechte Strafe Gottes. Der
vierte Abschnitt des Bandes stellt exegetische Beobachtungen mittelalterlicher
jüdischer Kommentatoren zu Exodus 2 zusammen. Nach einer knappen Einführung
in die ausgewählten klassischen Exegeten werden mögliche Verständnisschwierigkeiten

im Text erörtert und in chronologischer Reihenfolge die Erklärungen
Se'adyas, Rashis, Shemuel b. Me'irs [Rashbams], Ibn Ezras, Mose b. Maimons
[Rambams], Hizzequni und Sfornos vorgestellt. Reif führt seinen Lesern exemplarisch

und im Grunde wie in einem Seminar vor, wie diese Kommentatoren für ein
tieferes Textverständnis herangezogen werden können, ohne zu übersehen, dass

ihre Sicht weitestgehend vorkritisch war. Beschlossen wird der Beitrag mit einem
bemerkenswerten Postskriptum zu einem Buch von Keith Bodner, Ark on Nile
(Oxford 2016), in dem zwar die gleichen Texte behandelt, die mittelalterlichen
jüdischen Kommentatoren jedoch kaum beachtet wurden. Im 5. Kapitel wird
methodisch ähnlich verfahren, wobei am Schluss der Auslegung von Numeri 13 auch
moderne jüdische Kommentatoren herangezogen werden. Daran an schliesst in
Abschnitt 6 eine Zusammenstellung und kritische Durchsicht der rabbinischen und
mittelalterlichen Kommentare zu dem kurzen Psalm 93. Nach einem Überblick
über moderne Interpretationen werden Texte aus Talmud und Midrasch sowie aus
der jüdischen Liturgie erläutert, wobei auch knappe Hinweise von Reifs Lehrer
Naftali Wieder berücksichtigt sind. Der Artikel bietet schliesslich eine gute
Zusammenfassung der wichtigsten mittelalterlichen jüdischen Auslegungen dieses Psalms.

Die drei folgenden Kapitel befassen sich jeweils mit dem Verständnis und der

Bedeutung dreier hebräischer Wörter bzw. Begriffe (ga 'ar, ma 'aseh und 'avoda) und

-491 -



weisen den Autor, der wiederum traditionelle Kommentare mit modernen Exegeten
in Kontakt bringt, als sensiblen und aufmerksamen Philologen aus. Besonders
interessant sind die Beobachtungen zu den vom Rezensenten (Frankfurter Judaistische

Beiträge 27 [2000], S. 17-23) einmal analysierten Bedeutungsnuancen des Wortes
ma'aseh. Eine weitere lexikographische Studie behandelt das Wort mias 'avoda

([Gottes]dienst), wobei dieser Teil schön zu den abschliessenden sechs Kapiteln
des Bandes überleitet, in denen Themen der jüdischen Liturgie behandelt werden.

In den zum Teil erst als Festschriftbeiträge erschienenen, nun leicht überarbeiteten

Kapiteln, werden Weisheitstraditionen in frühen Gebetstexten, die Figur König

Davids in frühen jüdischen Gebeten, die Funktion von Geschichte, das Motiv
Frieden sowie die sechste Benediktion ü3 rfro selah lanu mit der Bitte um Vergebung
aus dem Achtzehngebet analysiert. Im abschliessenden Kapitel behandelt Reif
noch das viel diskutierte und vor allem im Hinblick auf das Vaterunser interessante

Motiv der Vaterschaft Gottes in der jüdischen Liturgie. Ohne auf christlich
adaptierte jüdische Gebete näher einzugehen, werden in diesem Abschnitt vor
allem verwandte metaphorische Redeweisen von Gott vorgestellt und untersucht.
Dieser dritte Teil beinhaltet somit auch Ergänzungen zu dem von Reif 2006

herausgegebenen, mehr an einzelnen Gebeten orientierten Band Problems with Prayers

(Studia Judaica, Bd. 37, Berlin / Boston 2012).
Insgesamt bietet der umfangreiche Sammelband thematisch eng verwandte

exegetische und liturgiewissenschaftliche Studien des Autors auf aktualisiertem Stand.

Exemplarisch führt Reif vor Augen, dass die wissenschaftliche Beschäftigung mit
jüdischen Gebetstexten und Begriffen aus (vor-)rabbinischer Zeit eng auf das

kritische Verständnis biblischer Texte in ihrem historischen Kontext angewiesen ist.
Zwar setzen die Rabbinen und noch mehr die mittelalterlichen Kommentatoren
eigene Akzente, doch bleibt ihre Sprache und ihr hermeneutischer Horizont mit
den Verfassern biblischer Quellen verwoben. Ein (nicht ganz vollständiges) Register

der Namen, Stellen und Themen, Riten und Gebete beschliesst den nützlichen
Sammelband.

Mainz Andreas Eehnardt

LEVIN, CHRISTOPH: Entwurf einer Geschichte Israels (|ulius-Wellhausen-Vorlesung,
Heft 5), Berlin / Boston: de Gruyter 2017, X, 45 S, ISBN 978-3-11-052999-9.

Die jährlich stattfindende Julius-Wellhausen-Vorlesung wird in Zusammenarbeit mit
der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen und der Georg-August-Universität
Göttingen vom Centrum Orbis Orientalis et Occidentalis (CORO) organisiert. Im
Jahre 2012 hielt sie der mitderweile emeritierte Münchener Prof. Christoph Levin

Vf.). Beim vorliegenden Heft handelt es sich um den Text der Vorlesung, die

um zahlreiche an Literaturangaben reiche Anmerkungen (S. 28-45) und einer
treffenden Einführung von Prof. Thomas Kaufmann als Vertreter der Göttinger
Akademie der Wissenschaften versehen worden ist (S. VII-X).

Gegliedert ist die Vorlesung ihrem Thema entsprechend nach einer kurzen
Einleitung in die folgenden vier Kapitel, die „(1) die Quellen der Geschichte, (2) den

- 492-



zu behandelnden Zeitraum und seine Epochengrenzen, (3) den Gegenstand der
Geschichte und die wesentlichen Strukturen, in denen das Geschehen verlaufen ist,
und schliesslich (4) die Bedeutung, die die Geschichte Israels gewonnen hat" (S. 2),
behandeln. Dabei versteht es der Vf. allenthalben, in einen fruchtbaren Dialog mit
den Gedanken des grossen Namensgebers der Vortragsreihe zu treten. Die
kritische, in seiner Zeit das Geschichtsbild radikal umdenkende Sicht Wellhausens
kehrt in Vf.s Vorlesung wieder, wie die Leser in zahlreichen kritischen Anmerkungen

zur Forschungsgeschichte nachlesen sowie an den grundsätzlichen Erörterungen

zu den Quellen und der Epochengliederung wahrnehmen können. Verblüffend
ist die Folgerichtigkeit, mit der Vf. die methodisch wichtigen Stimmen nicht nur
aus dem 20., sondern auch dem 19. Jh. erneut zu Gehör bringt; sie wollen den
Lesern vor Augen führen, welche Logik sich hinter der heutigen kritischen Sicht

verbirgt. Der Entwurfverrät neben der ebenso streng historisch-kritischen wie
vorsichtigen Flerangehensweise die Freude, die Geschichte zu rekonstruieren bzw. zu
konstruieren, wenn man das in der ersten Anmerkung angeführte — wohl programmatisch

gedachte — Wellhausen'sche Zitat ernst nimmt (S. 28). Flinter den nur zu
einem kleinen Teil in der Königszeit und überwiegend erst in der Zeit des Zweiten
Tempels entstandenen biblischen Texten verbergen sich komplizierte historische
Vorgänge des 1. Jahrtausends v. Chr., in die man allein über den Weg mühevoller
literarkritischer und archäologischer Kleinarbeit und darauf aufbauenden immer
neuen Rekonstruktionsversuchen einen Einblick gewinnen kann. Das wichtigste
Werkzeug dabei ist und bleibt jedoch die Konkordanz. Alle anderen unumgänglichen

Flilfsmittel sind den Anmerkungen dieses Entwurfes zu entnehmen.

Tartu Urmas Nömmik

WEIGERT, SEBASTIAN: Hebraica Veritas. Überset^ungsprin^ipien undQuellen der Dente-

ronomiumiibersetspmg des Hieronymus (Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen
Testament, Bd. 207), Stuttgart: Kohlhammer 2016, 280 S., ISBN 978-3-17-030381-2.

Dass der Kirchenvater Hieronymus hebräisch verstehen und lesen, eventuell sogar
sprechen und schreiben konnte, dürfte heutzutage unstrittig sein. Offen ist
allenthalben, bei und mit wem er die Sprache erlernte. Der Verfasser Vf.) der hier zu
besprechenden Doktorarbeit - inzwischen Lektor in einem grossen deutschen
Verlagshaus - hat sich vorgenommen, die Sprachfähigkeit des Hieronymus anhand des

Vulgata-Textes des Buchs Deuteronomium der lateinischen Bibel darzustellen und
nachzuweisen. Das bietet sich schon deswegen an, weil dieses Buch allem Anschein
nach vom Kirchenvater direkt aus dem Hebräischen ins Lateinische übertragen
wurde. Dabei geht der Vf. in zwei Hauptschritten vor: in Teil B stellt er den Übersetzer

Hieronymus und seine Übersetzungsprinzipien dar; in Teil C analysiert er die
durchschnittlich zwei Abweichungen je Kapitel des Vulgata-Textes vom Masoreti-
schen Text. Gerahmt wird die Studie von einer knappen Einleitung (Teil A) und
einer zusammenfassenden Auswertung (Teil D).

Die Darstellung des Übersetzers gibt zunächst einen sehr knappen Rahmen der

Biografie des Kirchenvaters, bevor ausführlicher dessen Übersetzungsprinzipien

- 493 -



dargestellt werden. Hier wird zunächst terminologisch vorgegangen, v. a. zum
Begriff der Veritas („Wahrheit"; es wäre allerdings zu fragen, ob S. 42 der Beitrag des

Origenes zur Textkritik nicht unterschätzt wird). Es folgt eine Darstellung der
prinzipiellen Erwägungen des Hieronymus zur Trage nach einer Ubersetzung nach dem
Wortlaut im Gegensatz zur sinngemässen Übertragung {ad sensnm) - hier hatte der
Kirchenvater mit seiner Abhandlung über das Übersetzen (epist. 57) reichlich
vorgearbeitet. Gleichwohl werden auch die entsprechenden praefationes („Vorreden")
der Übertragungen des Kirchenvaters sowie dessen weiteren Briefe zum Thema

ausgewertet. Hieronymus gibt in der Theorie der sinngemässen Übersetzung bei

Wahrung der sprachlichen Eleganz den Vorzug. Den Abschluss des ersten Hauptteils

bildet eine Darstellung des Verhältnisses des Kirchenvaters zum Judentum; ein

Forschungsfeld, in das jüngst wieder Bewegung gekommen ist. Vf. tendiert zu der
u. a. von Leonard V. Rutgers vertretenen Position, der zufolge bei Hieronymus
zwischen „hermeneutischen Juden" und „realen Hebräern" zu unterscheiden ist.

Allerdings bedarf seine Darstellung des Judentums punktueller Korrekturen, z. B.

liegt Lydda wohl kaum in Galiläa (so S. 76 und 79; auch Skythopolis ist dort eher
nicht zu verorten); das hat seinerseits Konsequenzen für die Frage nach der
Herkunft der jüdischen Gesprächspartner des Hieronymus.

Im zweiten Hauptteil wird Hieronymus' Übertragung des Deuteronomiums mit
allen verfügbaren griechischen und auch rabbinischen aramäischen Übertragungen
verglichen. Hier macht der Vf. zunächst auf ein gravierendes Problem aufmerksam:
Griechische Bibeln waren für den Kirchenvater leicht verfügbar und er hatte mehrfach

auf divergierende Textüberlieferungen verwiesen; offen bleibt aber, „woher
Hieronymus hebräische Bibeltexte bezog" (S. 92). Auch wenn Vf. für seine Studie
den masoretischen vokalisierten Text heranzieht, muss doch im Blick bleiben, dass

der Kirchenvater die Bibel wohl eher in einer dialektalen Vokalisation las (vgl. dazu

jetzt Jahrbuch für Antike und Christentum 59 [2016], S. 43-66, das Vf. noch nicht
zugänglich war). Diese verglich er — so Vf. — mit der Hexapla des Origenes und den
dort gesammelten Übertragungen von Aquila, Theodotion und Symmachus; es

fehlt allerdings eine schlüssige Erklärung, wie der Zugang zu diesem Mammutwerk
möglich gewesen ist - Vf.s Annahme, „dass Hieronymus Zugang zu eigenem
hexaplarischen Material in seinem Besitz" hatte (S. 102), ist nicht zuletzt vor dem

Hintergrund der sehr raren Fragmente der Hexapla, die gegen eine weite Verbreitung

der Sammlung spricht, gewagt. In der Analyse selbst werden die Abweichungen

des Vulgata-Textes des Hieronymus vom masoretischen Textbestand mit der

Septuaginta und den Übertragungen von Aquila, Symmachus und Theodotion
sowie weiteren „jüdischen Parallelen" verglichen. Für Hieronymus liege ein Schwergewicht

auf Parallelen zur wörtlichen Übertragung des Aquila, obgleich eher eine
theoretische Nähe zu Symmachus anzunehmen sei. In einzelnen Fällen ist die

Übertragung des Kirchenvaters zudem dogmatisch beeinflusst durch paulinische
Lesarten; gelegentlich werden (Tier-)Namen in Transkription griechischer Begriffe
gegeben - hier wäre zu fragen, inwieweit dies Konventionen des Lateinischen
geschuldet war. Die Gegenüberstellungen der Übersetzungen zeugen von einem
ungeheuren Fleiss des Vf.s; gleichwohl steht und fällt dieser Teil der Analyse mit der

Hypothese, Hieronymus habe bei seiner Arbeit an der Übersetzung eine Fassung

- 494 -



der Hexapla in Händen gehalten; die Selbstdarstellung seiner Übersetzungsarbeit
im Vorwort zur Tobit-Übertragung steht dem allerdings entgegen. Letztlich gilt
dieser Vorbehalt auch in den Fällen, in denen die Übertragung Übereinstimmungen
mit der Targum-Literatur aufweist. Dagegen Hesse sich beispielsweise fragen, ob
der Kirchenvater nicht viel häufiger aus eigener Anschauung zu den abweichenden
Übertragungsvarianten gelangt ist; seine Hebräischkenntnisse scheinen gut genug
gewesen zu sein und sein Arbeitstempo spricht eher gegen intensive Studien anderer

Übertragungen.
Für die weitere Hieronymusforschung ist die vorliegende Untersuchung

unverzichtbar, selbst wenn die Grundannahme einer durchgängig zu Rate gezogenen
Hexapla mitsamt ihren gesammelten Traditionen nicht geteilt wird. Die Studie ist or-
thografisch und drucktechnisch recht gut lektoriert und es fallen vergleichsweise
wenige Druckfehler auf. Irritierend ist allerdings, dass eine Vielzahl an zitierten
Titeln sowohl der Primär- als auch der Sekundärliteratur nicht im Literaturverzeichnis
auftauchen, selbst wenn sie in den Fussnoten nur mit Kurztiteln angeführt werden.

Ratingen-Lintorf Gorge K. Hasselhoff

JAPHET, SARA & Barry DOV WALFISCH: The Way of Lovers. The Oxford Anonymous
Commentary on the Song ofSongs, Bodleian Libraiy MS Opp. 635 (Commentaria — Sacred
Texts and their Commentaries: Jewish - Christian - Islamic, Bd. 8), Leiden / Boston:

Brill 2017, 274 S.; ISBN 978-90-04-34319-1.

Der sog. Oxford Anonymous Commentary -pirn Hohenlied bietet so gut wie keine ex-
pHziten Informationen zum zeitHchen wie geographischen Hintergrund seiner

Entstehung oder den Leitlinien seiner Auslegung. Der Kommentar ist ledigHch in einer

einzigen Abschrift greifbar, in der (wie wohl schon in ihrer Vorlage) der Eingangsteil

fehlt, welcher vielleicht Informationen zum Verfasser, seiner Methodik und
seinen AnHegen geboten hätte. Die Kommentierung ist ab HL 1,2 erhalten, umfasst
dann aber das gesamte HoheUed und erweist sich inhaltHch als durchaus ausserge-
wöhnHch. Das HoheHed wird hier durchgängig nach seinem Literalsinn ausgelegt,
als ein Gespräch über ihre Liebe, das zwei sich Liebende miteinander und mit ihren
Freunden führen. Der Kommentar legt dabei einen narrativen Rahmen über den

Text, in den sich die einzelnen Gesprächseinheiten einfügen. Im versweisen Durchgang

erläutert der Kommentator sprachHche Besonderheiten wie unangezeigte
Subjektwechsel oder auch struktureUe Beobachtungen wie Wiederholungen oder
innere Bezüge, sein Schwerpunkt Hegt jedoch in der Erklärung und Deutung, der

ausgefeilten Bildsprache des HohenHedes. Hier greift er vielfach auf Elemente aus

der Kultur des Rittertums (Waffen, Wappenschilder, Ideale der RitterHchkeit, Ge-

nuss und Kunde von Wein u. ä.) zurück und gibt insbesondere der Beschreibung
der Schönheit der Liebenden und des Liebesaktes breiten Raum.

Die exzellente Edition bietet den hebräischen Text des Kommentars, eine eng-
Hsche Übersetzung sowie ein Faksimile der Handschrift. Erschlossen ist sie durch
mehrere Register. Eine ausführHche Einleitung untersucht die vom Autor des

Kommentars verwendeten QueUen und beschreibt seine exegetische Methodik.

- 495 -



Sprachliche Besonderheiten wie altfranzösische Glossen, vor allem aber das sozio-
kulturelle Umfeld, das vielfach in den Erklärungen und Erläuterungen des

Kommentars durchscheint, geben zu erkennen, dass der Kommentator mit grosser
Wahrscheinlichkeit in Nordfrankreich beheimatet war und im 12. Jahrhundert
geschrieben hat. Sara Japhet und Barry Dov Walfisch zeigen eindrücklich, wie sich im
Kommentar Einflüsse aus der hoch entwickelten nordfranzösischen jüdischen
Bibelexegese (Raschi [Shlomo Jitzhaqi] oder Raschbam [Shemuel b. Me'ir]) mit
Anregungen aus der Kultur und Literatur der spanischen Juden (wie beispielsweise
der säkularen Liebesdichtung) und aus dem sozialen Umfeld des Kommentators in
Frankreich zu einem kreativen und den erotischen Gehalt herausstellenden Zugang
zum Text verbinden, der in seiner völligen Absehung von jeder allegorischen bzw.

religiös deutenden Auslegung bemerkenswert ist.

Tübingen Kristin Weingart

WALLIS, FAITH and ROBERT WlSNOVSKY (eds.): Medieval Textual Cultures. Agents
of Transmission, Translation and Transformation (Judaism, Christianity, and Islam -
Tension, Transmission, Transformation, Bd. 6). Berlin / Boston: de Gruyter,
2016, IX, 214 S., ISBN 978-3-11-046546-4.

Der vorliegende Sammelband geht zurück auf eine Tagung an der McGill-Univer-
sität (Montreal, Kanada) im Jahr 2010 und fragt nach den Trägergruppen
mittelalterlicher Ubersetzungen und den Bedingungen für ihre Tätigkeit in ihrer Zeit. Auf
die Einführung der beiden Herausgeber mit einer Zusammenfassung der Beiträge
des Sammelbands folgen insgesamt neun sehr unterschiedlich umfangreiche
Studien zur Konferenzthematik sowie ein Kurzbeitrag zu einem nicht realisierten Projekt

von Shlomo Pines und ein Kreuzindex.
In einer Zusammenfassung seiner bisherigen Studien zum Thema (im

Literaturverzeichnis zu seinem Beitrag erscheinen 36 eigene Publikationen; insgesamt
nimmt es zehn der 26 Seiten des Literaturverzeichnisses ein), widmet sich Alain
Touwaide einer byzantinisch-griechischen Übertragung des medizinischen Traktats
Zäd al-musäftr („Proviant für den Reisenden", eine Art Handbuch der Pathologie
für Wanderärzte) von Ibn al-Gazzär (10./11.Jahrhundert) unter dem Titel Hfodia
ton apodêmountos (S. 13-38). Hierfür stellt er die möglichen Orte einer Übertragung
— Konstantinopel und Sizilien — und mögliche Übersetzergruppen dar und verortet
die Übertragung im Sizilien des 12. Jahrhunderts als „result of a natural, almost

spontaneous collaboration between the different linguistic and ethnic groups of
physicians practicing in Sicily, or on the mainland" (S. 21). Folglich warnt er
zugleich davor, voreilig von Übersetzerschulen auszugehen (vgl. S. 28). - Keren Ab-
bou Hershkovits fragt danach, warum der Galenismus, die auf dem griechischen
Arzt Galenos von Pergamon (1./2. Jahrhundert) fussende Schulmedizin zur
vorherrschenden medizinischen Tradition am Hof der 'Abbäsiden wurde und kommt
zu dem Ergebnis, dass das Patronats system für diese Gewichtung verantwortlich
war: Durch die Übersetzung und Praxis galenischer Medizin wurde der Zugang
zum Hof erleichtert (S. 39-62). — Charles Burnett und David Juste präsentieren ein

-496 -



Zwischenresultat ihres Katalogs mittelalterlicher lateinischer Übersetzungen
astronomischer und astrologischer Texte, die in der Mehrzahl aus dem Arabischen, aber
auch aus dem Griechischen, aus dem Hebräischen, sowie — in einem Fall — aus dem
zoroastrischen Persisch erstellt wurden (S. 63-76). Es ist zu hoffen, dass der Katalog

bald das Licht der Welt erblicken wird Warren Zev Harvey zeigt in einer

englischen Fassung eines zuvor bereits in hebräischer sowie in katalanischer Sprache

veröffentlichten Beitrags, wie sich in den jeweiligen Hauptwerken des katalanischen

christlichen Autors Bernat Metge und des jüdischen Philosophen Hasdai
Crescas Spuren eines mündlichen Austauschs beider nachweisen lassen (S. 77-84).
— Christine Chism widmet sich der sehr verbreiteten, allerdings heute nur noch
wenig beachteten Einführung in den Astrolab des für seine Canterbury Tails bis
heute bekannten Dichters Geoffrey Chaucer (S. 85-120). Der Traktat selbst, der
nicht abgeschlossen wurde, stellt eine Einführung in die Funktionsweise dieses

„cell phones" (S. 107f) des Hochmittelalters dar, ist dabei aber anscheinend wenig
originell. — Frank T. Coulson gibt eine kurze Einführung in die Tradition des

mittelalterlichen „Vulgata-Kommentars" zu Ovids Metamorphosen (S. 121-132).
Michael McVaugh stellt die Eigenarten mittelalterlichen Übersetzer am Beispiel
von Arnau von Villanova und seinem Neffen Armengaud Blaise dar, die aus dem
Hebräischen ins Lateinische, sowie von Bernat de Berriac, der aus dem Lateinischen

ins Katalanische übersetzte (S. 133-144). Dabei ist bemerkenswert, dass die

Übertragungen mitunter individuelle Vorlieben und Charakteristiken erkennen
lassen. - Raphaela Veit stellt Karl I. von Anjou als den letzten süditalienischen Herrscher

vor, der ein aktives Interesse an Übersetzungen aus dem griechisch-arabischen

Kulturkreis zeigte (S. 145-158). Ihm ist die inhaltlich nicht begründete
Übertragung von ar-RäzIs (bzw. latinisiert Rhazes'; 9./10. Jahrhundert) Kitäb al-häiviff
tibb („Das umfassende Buch der Medizin") zu verdanken, die wohl erfolgte, weil
das Werk bis zu diesem Zeitpunkt schlicht nicht übersetzt war. Der König unternahm

jedoch grosse Anstrengungen, um das Werk überhaupt zu finden und dann

übertragen zu lassen. - Rosa Comes widmet sich der Überlieferung von az-Zarqälls
(11. Jahrhundert) „Magischen Quadraten" im lateinischen Europa und zeigt die
schrittweise Verbreitung dieser mathematischen Spielerei von der Iberischen Halbinsel

nach Nordeuropa auf (S. 159-198). - In einem thematisch nicht zum
Vorangehenden passenden, gleichwohl lesenswerten Artikel gibt Carlos Fraenkel eine
kurze Einführung in ein kürzlich entdecktes Manuskript des Maimonides-Überset-

zers Shlomo Pines, der 1959 einen - nicht bewilligten - Antrag für ein Projekt
stellte, dessen Spitzenaussage lautete: „[...] in its decisive period mediaeval Jewish
thought was an offshoot of Arabic thought" (S. 204), weswegen mittelalterliche
jüdische Philosophie nur im Rahmen einer allgemeinen Darstellung der arabischen

Philosophie erfolgen könne (S. 199-208).

Wenngleich der Sammelband mehrere interessante und lesenswerte Beiträge
enthält, stellt sich jedoch die Frage, ob eine Zeitschrift nicht einen besseren

Publikationsort dafür abgegeben hätte. Der Zusammenhang der einzelnen Artikel ist
eher lose und wird auch durch die Einleitung nicht befriedigend hergestellt.

Ratingen-Lintorf Gorge K. Hasselhoff

-497 -



CLASSEN, AlbriîCHT (Hg.): East Meets West in the Middle Ages and Early Modern
Times. Transcultural Experiences in the Premodern World (Fundamentals of Medieval
and Early Modern Culture, Bd. 14), Berlin / Boston: de Gruyter 2013, IX, 818 S.,

gr.8°, ISBN 978-3-11-032878-3.

Reiseliteratur vergangener Jahrhunderte erfreut sich zunehmender Beliebtheit, und
dies durchaus nicht nur als oft ebenso kurzweilige wie unterhaltsame Lektüre,
sondern nicht mindern, wenn nicht vielmehr als Zeugnisse der Wahrnehmung des
jeweils Anderen und des Umgangs mit dieser Wahrnehmung. Waren es doch in nicht
unerheblichem, wenn nicht entscheidendem Masse die Reisenden und ihre Werke,
die das Bild der Anderen geprägt und damit nachhaltig zur Entstehung eines je

neuen Weltbildes beigetragen haben. Davon zeugt ein weiteres Mal dieser
eindrucksvolle Band, in dessen 22 Kapiteln literarische Texte (zumeist, aber keineswegs

nur, tatsächliche und/oder fiktive Reiseberichte) auf die entsprechende Frage
hin untersucht werden.

Thematisch ist ihr Bogen ebenso weit gespannt wie ihr Spektrum in zeitlicher
und geographischer Hinsicht. Es reicht von den „Königsspiegeln des Mittelalters"
(L. T. Darling; S. 223-242) und den angelsächsischen „Wonders of the East"
(C. C. Barajas; S. 243-261) bis zu den Reisen Ilyas b. Hanna al-Mawsulis nach
Lateinamerika (1675—1683) (R. E. Duarte; S. 699-714) und Jean-Baptiste Taver-
niers in den Nahen Osten (P. Barthe; S. 757-779), von Sir John Mandevilles
umstrittenen „Reisen" (J. E. |ost; S. 575-573) über Marco Polos Mirabilia bzw.
Merveilles du Monde (S. L. Taylor; S. 595-609) bis zu Chrisdan Rosencreutz'
„befremdlicher Reise" (Th. Willard; S. 667-697), von Anna Komnenas „Alexiade"
(G. M. Cooper; S. 263-290) über Walther von der Vogelweides Vorstellungen
vom Heiligen Land und den Heiden (C. R. Clason; S. 389-425), Wolfram von
Eschenbachs Bild von der Religion der Muslime (H. Hartmann; S. 427-442) und
Herman von Sachsenheims west-östliche Dialoge (S. Helmschrott; S. 625-647),
über die Abbildungen des Fremden und west-östlicher Begegnungen in der
mittelalterlichen und frühneuzeitlichen deutschen fiktionalen Literatur (A. Classen;
S. 457-487) und einen Vergleich von Galäluddln Rumis Mathnaivi und Guillaume
de Lorris und Jean de Meuns Roman de la Rose (P. E. Black; S. 489-504), bis zu
Roger Bacons „Reorientation" bezüglich Muslime und Mongolen (M. T. Abate;
S. 523-573), der „représentation de l'Orient" in de Alontaignes Essais (D. Bjaï;
S. 649-665) und der Frage, ob es im frühneuzeitlichen Europa schon einen
„Orientalismus" gegeben hat (A. P. Coudert; S. 715-755).

Dass einen vergleichsweise breiten Raum dabei die Zeit der Kreuzzüge
einnimmt, kann nicht überraschen; war die Zeit der Kreuzzüge doch, wie kaum eine
andere vor und nach ihr, eine Zeit intensiver durchaus nicht nur „kriegerischer
Begegnung" zwischen West und Ost / Ost und West; kein „clash of civilizations",
sondern auch und gerade eine Zeit des Kulturkontakts, eine Zeit von „social
interactions" (A. V. Murray; S. 291-309), der Kommunikation, Übersetzer- und
Vermittlertätigkeit, des Austausch von Ideen und Fertigkeiten, kurzum, eine Zeit
des Kultur- und Wissenstransfers (K. A. Tuley; S. 311-339, und R. Schmitz-Esser;

S. 611-623), die das westliche Orientbild, vor allem das Bild, das man sich

von Muslimen und Islam machte (A. Holt; S. 443-456, und C. L. Scarborough;

- 498 -



S. 505-522), ebenso beeinflusst und nachhaltig geprägt hat wie das östliche Bild des

Westens 0. T. Wollesen; S. 341-388).
Vorangestellt ist den Artikeln eine „Encounters Between East and West in

the Middle Ages and Early Modern Age: Many Untold Stories About Connections

and Contacts, Understanding and Misunderstanding. Also an Introduction"
überschriebene monographische Abhandlung aus der Feder des Herausgebers,
Albrecht Classen Vf.), die über eine „Einführung" weit hinausgeht und allein
schon von ihrem Umfang her ein eigenes Buch hätte sein können (S. 1-222).
Darin erörtert Vf. zum einen die Arten, Formen und Räume der im Titel genannten

Begegnung sowie die Medien, in denen sie ihren Niederschlag gefunden
haben (Texte, Bilder, Karten), und stellt zum anderen die unterschiedlichen Akteure
(Geographen, Reisende, Pilger) und ihre je spezifischen Beiträge zum Bild des

jeweils anderen vor, zu denen arabische (muslimische) Autoren, Geographen und
Reisende (S. 24-41, 66-68) und christliche Pilger und Reisende (S. 41-58, 92-135)
ebenso gehören wie die jüdischen Reisenden und ihre Werke (S. 68-92). Der
eigentlichen „Einführung" in den vorliegenden Band dienen allein die letzten drei

Kapitel der „Introduction" (S. 165-222), in denen Vf. über die Entstehung dieses
Sammelbandes informiert und einen Uberblick über die einzelnen Beiträge mit
kritischer Würdigung gibt.

Nur zustimmen kann man Vf., wenn er im Rückblick auf die Vielfältigkeit der
in diesem ausserordentlich anregenden Band versammelten Studien und deren
Ergebnisse zu dem Schluss kommt: "[...] as a kind of unexpected and far-reaching
conclusion of our findings so far, we might say that the modern world with its

highly complex system of interactions, cross-fertilizations, hybridizations, explorations,

discoveries and investigations is definitely rooted in the Middle Ages and the

early modern age when already countless efforts and attempts were made to investigate

what the foreign worlds might be like, and this from both sides, East and
West." (S. 211-212). Und nach beendeter Lektüre des Bandes möchte man hinzufügen:

Wenn wir nur heute ein wenig mehr von diesem Mittelalter hätten...

Tübingen Stefan Schreiner

PAAS, STEVEN: Luther on Jem and Judaism. A Review of his „Judenschriften", Wien:

LIT-Verlag 2017, 99 S., ISBN 978-3-643-90947-3.

Das anzuzeigende Büchlein wurde 2017 anlässlich des Reformationsjubiläums aus
dem Niederländischen ins Englische übersetzt. Obwohl der Text bei dieser

Gelegenheit überarbeitet wurde, wird die Sekundärliteratur teilweise weiter aus dem
Niederländischen zitiert, etwa Heiko Obermans grundlegende Studie Wurzeln des

Antisemitismus (Berlin 1981) als Worteis van het antisémitisme. Christenangst en jodenramp
in hettijdperk van humanisme en reformatie (Kampen 1983). Das ist aber eigentlich kein

Manko, denn „Luther on Jews and Judaism" will keine umfassende wissenschaftliche

Behandlung des im Titel genannten Themas sein; eher handelt es sich um den

persönlich gehaltenen (an einigen Stellen auch konfessorisch formulierten)
Versuch, einer christlichen Leserschaft, die sich einerseits dem reformatorischen Erbe

- 499 -



verpflichtet fühlt, andererseits aber Lehren aus der Mordgeschichte des 20.
Jahrhunderts ziehen will und am jüdisch-christlichen Dialog interessiert ist, einen

historisch-theologisch gelehrten Ausweg aus dem Dilemma zu zeigen, das sich für den

Autor aus Luthers Judenschriften ergibt. Der ursprüngliche Sitz im Leben des Textes

ist näherhin der in niederländischen Kirchen geführte Diskurs über die christliche

Solidarität mit Israel und den christlichen Zionismus. Zu welchen Verwundungen

es hier im Zusammenhang mit der Beschäftigung mit Luther kam, zeigt der
Hinweis auf den Judenchristen René Süss. Süss war zunächst offenbar als Pfarrer

(clergyman) in der niederländisch-reformierten (Hervormde) Kirche tätig; seiner

Beschäftigung mit Luther ist die niederländische Ubersetzung der wichtigsten
judenfeindlichen Schrift des Reformators aus dem Jahre 1543 zu verdanken: Over de

Joden en hun leugens mit Einleitung und Kommentar (Amsterdam 2006, 22010). Die
Schlussfolgerung, dass „there is 'an indirect line from Luther and the anti-Jewish
Christian tradition to Hitler'," bewog Süss dann dazu, als Reaktion zum jüdischen
Glauben zurückzukehren (S. 60).

Die Hauptthese des Autors, der der Rezensent zustimmt, ist die grundlegende
Verbindungslinie zwischen Luthers Bibelhermeneutik und seinen judenfeindlichen
Schriften. Der Nachzeichnung des Schriftverständnisses des Reformators, der
Christus nicht nur im Neuen, sondern vor allem auch im Alten Testament fand, ist
daher der erste Teil der Arbeit gewidmet, der im Hinblick auf den Umgang mit der
relevanten Primär- und Sekundärliteratur und auch hinsichtlich der Auswahl der

Originalzitate als gelungen bezeichnet werden kann. Im zweiten Hauptteil referiert
Paas die wichtigsten judenfeindlichen Schriften Luthers — neben Von den Juden und

ihren Lügen vor allem Vom Schern Hamephoras und vom Geschlecht Christi. Obwohl hier
inhaltlich nichts beschönigt wird (das Referat der obszönsten Judenbeschimpfungen

findet sich in einer Fussnote auf S. 62), kommt der Autor in der Bewertung
leider nicht ohne apologetische Verrenkungen aus. So heisst es, Luthers Polemik
habe sich von der seiner Zeitgenossen nicht unterschieden (S. 62), er sei trotz allem
eine bescheidene, freundliche und noble Persönlichkeit gewesen, (S. 64), trotz seiner

scharfen Attacken war „his inward core [...] soft and gentle" (S. 65), eine

explizite Substitutionstheologie und rassistische Züge seien schliesslich bei ihm nicht
nachzuweisen (S. 70 und 78). Nach Meinung des Rezensenten handelt es sich hier

um Einlassungen, die entweder zur Sache nichts austragen oder — bezogen auf das

letztgenannte Argument — letztlich irreführend sind. Auf pseudowissenschaftlichen
Grundlagen beruhende rassistische Theorien waren im 16. Jahrhundert natürlich
noch nicht vorhanden, aber Luther zitiert Matthäus 27,25 („Sein Blut komme über

uns und unsere Kinder") und spricht (in I Om Schern Hamephoras und vom Geschlecht

Christi) von jüdischer „Art" und jüdischem „Blut". Auch äussert er sich über die

von ihm für möglich gehaltene „Vermischung" der Juden mit „Zigeunern" und

„Tattern und Tataren" auf eine Art und Weise, die das Attribut „protorassistisch"
durchaus rechtfertigt. So vermag auch die Schlussfolgerung des Autors, der
Argumente sucht, um René Süss zu widerlegen, am Ende nicht zu überzeugen. Paas

bekundet, aufgrund der Äusserungen Luthers beschämt zu sein, will den Reformator

aber dennoch als „tool in God's hand" werten (S. 86). Die vom Autor
vorgeschlagene Unterscheidung zwischen Luthers auf Menschen gerichteten Hass

- 500-



(„objectionable expressions of dislike of Jewish fellow human beings who had
refused his outstretched hand") und seiner (offenbar für grundsätzlich legitim
gehaltenen) Kritik an der jüdischen Religion („his unmasking of the religion of
Judaism, and his apologetics against it", S. 86) kann man in dieser Formulierung
nur befremdlich nennen - stehen hier doch die Juden als diejenigen da, die es

versäumt hätten, auf Luthers Angebot einzugehen. Dabei ist gerade diese

Unterscheidung („distinction") der entscheidende Punkt, den Paas der ihn offenbar
bedrängenden Re-Konversion des René Süss entgegenhalten will. Charakteristisch

und vielsagend für den Autor ist auch der letzte Satz des Buches, der mit
einer Art Scheinkritik an Luther beginnt: Luther habe unzureichend wahrgenommen

(„insufficiently realized"), dass die zeitgenössischen Anhänger des Judentums
in einem Teufelskreis („vicious circle") gefangen gewesen seien, der es ihnen so
schwer gemacht habe, die durch die Reformation neu ans Licht gebrachte Wahrheit

von Jesus als dem Messias und Sohn Gottes, der alle biblischen Prophezeiungen
erfüllt habe, zu erkennen (S. 95-96).

Tübingen Matthias Morgenstern

OSLANDER, Andreas: Est-il vrai et crédible que lesjuifs tuent en secret les enfants chrétiens

et utilisent leur sang Une réfutation des accusations de crime rituel, traduction, introduction,

notes et commentaire par Annie Noblesse-Rocher et Matthias Morgenstern,
Genève : Éditions Labor et Fides 2017, 112 S., ISBN 978-2-8309-1635-5.

Viel ist im Jahr des Reformationsgedenkens über die antijüdische Polemik der
Reformatoren, allen voran über die unsäglichen antijüdischen Schriften Martin
Luthers gesprochen und geschrieben worden. Fast untergegangen ist dabei, dass es

unter den Reformatoren auch andere Stimmen gab, ganz vereinzelte zwar nur, aber
doch unüberhörbare, die nicht in den Chor der antijüdischen Polemik eingestimmt
haben und umso mehr Aufmerksamkeit verdienen, als sie ihrerseits zum Teil wüste
Beschimpfungen und Verunglimpfungen seitens ihrer protestantischen wie
katholischen „Glaubensgeschwister" gleichermassen, über sich ergehen lassen mussten.
Zu ihnen gehört der oberpfälzische Reformator, christliche Hebraist und Königsberger

Theologieprofessor Andreas Osiander (1496 oder 1498—1552), der Autor
des hier anzuzeigenden Büchleins, in dem er - wie im Titel angedeutet - eine Schrift
vorgelegt, mit der er die Juden, in diesem Falle die Juden im österreichisch-ungarischen

Pösing (heute: Pezinok, Slowakei) gegen die im Jahre 1529 gegen sie erhobene

Beschuldigung, einen sogenannten Ritualmord begangen zu haben, verteidigte,

indem er mit zwanzig Argumenten, deren Begründung er jüdischen Quellen
entnimmt (und dabei zugleich seine judaistischen Kenntnisse dokumentiert), die

ganze Unsinnigkeit eines solchen Ritualmordvorwurfs aufzeigt und zurückweist.
Im Original auf Deutsch geschrieben, ist das Büchlein zwischen 1530 und 1540

in Nürnberg gedruckt worden, bevor es, lange Zeit verschollen bzw. vergessen,
1893 von Moritz Stern wiederaufgefunden und erneut zum Druck gegeben worden
ist (Kiel 1893; Neudruck: Tel Aviv 1984). Es ist Annie Noblesse-Rocher und

-501 -



Matthias Morgenstern zu danken, dass sie dieses wichtige, in theologischer wie ju-
daistischer Hinsicht bemerkenswerte Büchlein gleichsam aus der Versenkung
hervorgeholt und, wenn auch nicht in seiner originalen Version, so doch in einer — gut
lesbaren und in Form von Fussnoten zum Text ebenso sorgfältig wie gründlich
kommentierten — französischen Ubersetzung wieder zugänglich gemacht zu haben

(Text S. 37-85). Vorangestellt ist der Übersetzung eine längere Einleitung (S. 7-36),
in der alles Wissenswerte über den Verfasser als Reformator und Hebraist mitgeteilt
sowie über den historische Kontext der Entstehung seines Büchleins unter
Berücksichtigung zeitgenössischer Quellen informiert und seine wesentlichen Argumente
knapp zusammengefasst werden. Ergänzt wird die Einleitung durch eine Bibliographie

(S. 87-99), die nicht zuletzt durch die darin aufgelisteten Quellen zu weiterer
Beschäftigung mit dem Thema des Büchleins Anregungen gibt.

Tübingen Stefan Schreiner

WIEDEBACH, Hartwig (Hg.): Hermann Cohen, Briefe an August Stadler, Basel:
Schwabe 2015,172 S, ISBN 978-3-7965-3348-8.

Aus den Briefen, die der Philosoph geschrieben hat (Briefe an ihn sind nicht mehr
vorhanden), hat der Verfasser, Mitherausgeber von Hermann Cohens Gesammelten

Werken und Leiter des Cohen-Archivs in Zürich, ein besonderes Corpus nach
allen Regeln der editorischen Kunst herausgegeben, wovon freilich fast fünf
Jahrgänge nicht mehr zu finden sind. Der Zürcher August Stadler (1850—1910) war auf
Empfehlung von Friedrich Albert Lange Schüler des noch nicht habilitierten
Cohen; zwischen beiden entwickelte sich eine tiefe Freundschaft. 1892 wurde Stadler
Professor für Philosophie und Pädagogik am Zürcher Polytechnikum (dem
Vorläufer der heutigen Eidgenössischen Technischen Hochschule).

Selbstverständlich geht es hier vor allem um Probleme der kantischen Philosophie,

besonders um die Frage, „wie ist Religion (bzw. „all jenes Sittliche") nach Art
der Wissenschaft möglich?"

Hinzu kommt jedoch auch manches Persönliche, so Cohens Dank an seinen
eben verstorbenen Vater und der Trostbrief zum Hinschied von Stadlers Mutter
mit dem Zitat Jesaja 25,8 „mein Michelangelo der Propheten". Einen Kondolenzbrief

besonderer Art hat die Nachricht vom Tod Gottfried Kellers ausgelöst. Dank
Stadlers Vermitdung hatte Cohen den Dichter gelesen und auch persönlich kennen

gelernt. Leider ist der lange Brief vom 17. Juli 1890 schwer zu interpretieren, weil
wir nicht wissen, wie Cohen verschiedene Begriffe damals verstanden hat.

Nicht nur in diesem Zusammenhang ist von Religion die Rede; besonders im
Brief vom 30.10.1881 wird das Thema skizziert. Ausführlich wird es von Cohen
erst in seiner „Programmschrift" 1915 behandelt, wo Religion „Eigenart"
zugeschrieben wird; damit wird sie vor ihrer Auflösung in Ethik oder Ästhetik bewahrt.

Ein Kapitel für sich ist der Antisemitismus. 1879 wurde der erste militante
Antisemit in den Reichstag gewählt — in Marburg, wo Cohen Professor war,
keineswegs von allen Kollegen der Fakultät freundlich aufgenommen. 1880 stiess der
Berliner Historiker Heinrich von Treitschke vor, worauf Cohen mit seinem auch

- 502-



in jüdischen Kreisen nicht unumstrittenen „Bekenntnis in der judenfrage" antwortete.

Im Mai 1880 bezeichnete er sich in einem Brief an Stadler als „Glückskind
einer kurzen freundlichen Zeit".

Wiedebachs sorgfältige Anmerkungen und das detaillierte Register erschliessen

nicht nur die Briefe, sondern bieten auch gar manchen Einblick in akademische
Verhältnisse der Zeit. Ein ausführliches Verzeichnis aller Lehrveranstaltungen
Cohens ermöglicht einen Uberblick über Cohens philosophische Interessen.

Nicht nur Philosophen werden das sorgfältig gestaltete Buch mit Freude und
Gewinn lesen.

Zürich Simon Lauer

BREUER, ISAAC: Frühe religionsphilosophische Schriften (Werkausgabe, Bd. 1),
herausgegeben von Matthias Morgenstern und Meir Hildesheimer (Texte und Studien zur
deutsch-jüdischen Orthodoxie, Bd. 4), Münster: LIT Verlag 2017, S. XVI, 583 S.,

ISBN 978-3-643-13391-5.

The present volume contains 9 essays by Issac Breuer on religious and philosophical

themes. It is the first in a planned complete work edition of 3 volumes. The
second volume will contain Breuer's writings on Zionism and Agudism, and the
third volume Breuer's early literary writings. The essays compiled in the first
volume, Breuer composed for the association of Jewish academics of which he was
cofounder. Each essay in the present volume starts with editorial remarks followed
by the text. To facilitate the reading, Hebrew words and phrases are translated into
German. Reference to the religious Jewish texts and above all to the Jewish Book
of Prayers (Siddur) as well as to general philosophical canonical texts are explained
in footnotes. Citations from the Talmud are taken, with some modification, from
the Goldschmidt's edition and references to the Bible are to Leopold Zunz's
edition. Each essay is followed by a commentary.

The first essay in the volume, Lehre, Gesetg und Nation. Eine historisch-kritische

Untersuchung über das Wesen desJudenturns (pp. 1-54) appears first in four instalments
in the journal Israelit 51 in 1910. Breuer published later the whole text (1914). It
appeared again in Breuer's anthology Wegzeichen (1923). The text inquires after the

essence ofJudaism. It deals with the constant tension between human teaching on
the one hand and the divine law on the other hand. Judaism is indeed a teaching,
Breuer concedes, which is a human activity. This teaching however turns out to
stem from divine law (ibid. p. 19). From this insight, Breuer draws a general statement

regarding the essence of Judaism: "Judaism is neither race nor culture, it is

neither hatred nor history, it is rather the will alone, the common will - as it is

reflected in the law, in the command - which constitutes the community, maintains
the nation" (ibid pp. 27-28). From this conclusion, Breuer's rejection of Zionism
as embodiment ofJudaism is clear: Zionism can by no means make up national-

Judaism (ibid. p. 43).
Was Idssf Hermann Cohen vom Judentum iibrig? (pp. 55-83), is the second essay in

the volume in which Breuer reacts to Hermann Cohen's lecture The Meaning of

- 503 -



Judaism for Religions Progress. Breuer's text appeared in 4 instalments in Israelit 52

(1911). In this essay, Breuer criticizes Cohen for reducing Judaism to body of
formal laws. "Cohen's Judaism is morality which became religion" (ibid, p. 63). Thus,
Cohen's Jewish God, Breuer goes on, is not the saviour of the Jews who redeemed
them from Egypt; He is not the God who sends the Messiah to save the Jews (ibid,
p. 65). Hence, Cohen's Judaism is nothing but degenerated formal principle of
morality (ibid. p. 66).

Sombart und die Juden and Werner Sombart als zionistischer Apostel (pp. 87-130)
are the third and fourth essays in the volume. In these essays, Breuer discusses

Werner Sombart's book Die Juden und das Wirtschaftsleben (The Jems and Modern

Capitalism). The essays appeared in 4 instalments in Israelit (1911). Sombart, according
to Breuer, tries to establish a connection between capitalism and Judaism and refers
to the Jews as a race.

Frauenrecht, Sklavenrecht und Fremdenrecht, is the fifth essay (pp. 131-183). The
text appeared first under the title The Legal Philosophical Foundations of the Jewish- and

Modem Law (Jahrbuch der Jüdisch-Literarischen Gesellschaft) Nr. 7 (1910). It appeared
under the current title in Breuer's anthology Wegzeichen (1923). The first Hebrew
translation of the text appeared in instalments in the journal She'arim (1940). In this

essay, Breuer treats the tension between the Jewish law, on the one hand, which
applies only to Jews, and the modern law, on the other hand, which applies to humans
in general. Breuer resolves the tension by claiming that the idea of general law, the
law which applies to all humans, stems from Judaism, since "God created human
in his image" (tzelem Elohim, Imago Dei) (ibid. p. 155). In other words, the Jews
introduced into history that idea of humanity upon which the general law is founded.

Der Begriffdes Wunders im Judentum, is the sixth essay in the volume (pp. 185-209).
The essay appeared for the first time in the third anniversary of the journal Jüdische

Monatshefte, edited by Salomon Breuer (1926). The text appeared under the tide
Miracle, Prophesy, and Creation with dedication to Breuer's mother in his anthology
Wegzeichen (1923). The first Hebrew translation came out in 1949. Breuer's goal in
this essay is to show that Judaism is not a religion of miracle founded on dualism
swaying between God and nature, between mechanical events and moral actions.
In Judaism, Breuer argues, everything stems from God.

Judenproblem, is the seventh essay in the volume (pp. 211-340). The first edition
appeared in Otto Hendel Verlag, apparently in 1918. Four more editions appeared
until 1922. Abridged English translation appeared shortly after Breuer's death in
1947 under the title The Problem of the Jew. Yiddish translation of parts of the text
appeared in 1927. In this essay, Breuer demonstrates that Judaism cannot be traced
back to racism or to nationalism (i.e. Zionism). It can only be understood when it
is referred back to the Jewish law.

Messiasspuren, is the eighth essay in the volume (pp. 343-458). The essay
appeared in 1918 in Rudolf Leonhard Hammon Kommanditgesellschaft Verlag, and
a Yiddish translation in 1924 in Warsaw. Breuer's main thesis in this essay is show
that Judaism is not a political nation - as the Zionism wants to become - but rather
messianic nation which derives its existence from the Jewish law and belief. "The
messianic nation, shorn of its state and politics, lacks any politically organized

- 504 -



power and knows how to recommend itself to the nations 'only' as an element of
humanity" (ibid. p. 369). In Western Europe, Breuer identifies the sworn enemies

of the messianic nation: the Reform Judaism and Zionism (ibid. p. 407).
Die Welt als Schöpfung und Natur, is the ninth essay (pp. 359-373). Part 4 and

part 18 of the text appeared as instalments in Israelit 61 (1926) under the title Von
Migrajim gum Sinai. The whole text appeared in 1926 inj. Kaufmann Verlag. An
abridged English translation appeared in 1974. Hebrew translation of part 7

appeared in a volume edited by Rivka Horwitz in 1988. In this essay, Breuer argues
that history should be understood as divine history, and not in a materialistic way
as a natural course of events. "The Jewish history of philosophy: the inception of
any history, the purpose of any history, the meaning of any history neither the state

nor the nation nor the individual, but rather man as a creature, man in the human
family." (ibid. p. 496). Creation and nature, Breuer adds, are one and the same, and
they are as a whole free, or what Kant calls "Ding an sich" (ibid. p. 503).

Chicago A/on Segev

CATALAN, TULLIA and Marco DOGO (eds.): The Jems and the Nation-States of
Southeastern Europefrom the 19"' Century to the Great Depression. Combining T lenpoints on a
Controversial Story, Cambridge, UK: Cambridge Scholars Publishing 2016, XIII,
255 S, ISBN 978-1-4438-9454-8.

Ohne Zweifel spielt in der Geschichte der Beziehungen zwischen Juden und
Nicht-Juden die üblicherweise kurz Balkan genannte südöstliche Region Europas
eine besondere Rolle - und dies nicht nur gestern und vorgestern, sondern bis
zum heutigen Tage. Wesentlich geprägt durch die geschichtlichen Erfahrungen
unter osmanischer Herrschaft (Millet-System), erleben die jüdisch-nichtjüdischen
Beziehungen in der zweiten Hälfte des 19. und am Beginn des 20. Jahrhunderts, in
den im Titel des Buches angesprochenen Jahrzehnten also, eine dramatische Periode,

wie in einem mit „A. Hebräus (Belgrad)" gezeichneten vor mehr als hundert
Jahren bereits in der Zeitschrift Ost und West erschienenen, aber noch immer
lesenswerten Artikel nachzulesen ist (Ost und West 10 [1910], Heft 6, S. 351-368). Der
Zusammenbruch der „alten Ordnung", Zurückdrängung und Rückzug des Osma-
nischen Reiches einerseits und die in der Folge einsetzende „politische Neuordnung"

des Balkans durch Entstehen kleiner(er), miteinander konkurrierender
Nationalstaaten und die damit aufgeworfene Frage je eigener nationaler Identität
andererseits stellte die Juden vor besondere Herausforderungen. Mit Recht bemerken
die Herausgeber in ihrer Einleitung: "If there is one issue that among all the others
stands out as a stumbling block in relations between the governments of Southeastern

Europe and their respective Jewish communities, it is that of loyalty" (S. VIII),
die nicht zuletzt während der Kriege 1885 (serbisch-bulgarischer Krieg) und 1912-
1913 (Balkankriege) und vor allem während des Ersten Weltkrieges auf eine harte
Probe gestellt wurde. Wie beide Seiten damit umgegangen sind und je auf ihre
Weise auf diese Herausforderungen reagiert haben, ist Gegenstand der elf im
vorliegenden Band zusammengestellten Artikel.

- 505 -



Während die ersten sechs den Gegenstand aus der Perspektive der Juden in den

neu entstandenen Nationalstaaten betrachten (Part I: The Jews in Southeastern

Europe), beleuchten ihn die zweite fünf aus der Sicht der Juden in westeuropäischen
Ländern (Part II: Linder Western Eyes). Dabei weisen die jeweiligen Überschriften
nicht nur auf den in den einzelnen Artikeln abgehandelten Inhalt hin, sondern fassen

gekonnt zugleich das Ergebnis der Untersuchung gleichsam thesenartig zusammen:
Den „langen Weg der rumänischen Juden zur Staatsbürgerschaft (citizenship)

beschreibt Emanuela Costantini und kommt zu dem Schluss, sie sind „Neither
Foreigners, nor Citizens" (S. 2-22). — Das Jahrhundert jüdischer Selbstfindung in
Serbien (The Jews of Serbia [1804-1918]) untersucht Milan Ristovic und charakterisiert
es als Übergang „From Princely Protection to Formal Emancipation" (S. 23-50). -
Mit dem von zionistischen Ideen beeinflussten Ringen um „Jewish Identity" im
Kontext der mit ihr „Competing National Projects in the Western Balkans (1848-
1929)" im Spannungsfeld zwischen sefardischen und aschkenasischen Juden be-
fasst sich Bojan Mitrovic (S. 51-72). — Die gleichsam von Staats wegen geschaffene
jüdische Gemeinschaft im 1878 gegründeten bulgarischen Staat ist für Marco Dogo
ein Beispiel von „Loyalty Sorely Tried", die die Juden mehr und mehr, vollends seit
den dreissiger jähren zu „Schutzbürgern" des Königs werden liess (S. 73-103). -
Den im Positiven wie Negativen anderen Erfahrungen der Juden Griechenlands

(mit besonderem Blick auf Thessaloniki) bis zum Zweiten Weltkrieg geht Evdoxios
Doxiadis in „A Place in the Nation: Jews and the Greek State in the Long 19th

Century" nach (S. 104-134). — Unter der treffenden Überschrift „The Tie and the

Kaftan" beleuchtet Gianluca Volpi vor dem Hintergrund des seit dem „system
change in Hungary" zu beobachtenden und von ihm mit Recht hervorgehobenen
„boom in excellent historical research on the jewish question" die ganz anders
wiederum verlaufene Geschichte der ungarischenjuden „between Emancipation,
Assimilation and Zionism (1848-1918)", die trotz aller Dramatik die ungarischen
Juden hat bis heute zumindest eine der grössten jüdischen Gemeinden in Europa
bleiben lassen (S. 135-153).

Den Blick aus westlicher Richtung („East European Jewry under Western
Eyes") eröffnet Annalisa Di Fant mit einem „Overview of the Official Publications

of the Alliance Israélite Liniverselle (1860-1930)" (S. 156-170), die die Juden
des Ostens zunächst (1860-1913) als „unlucky brothers" (S. 157) und später dann

(1921-1930) als „stranger brothers" (S. 165) wahrgenommen hat. - Mit dem im
Kontext französischen Orientalismus entstandenen historiographischen Werk
Isidore Loebs beschäftigt sich Paolo L. Bernadini in „Looking East, Thinking
West: Isidore Loeb (1839-1892) and the Jews in the Ottoman Empire" (S. 171-

182). — Mit den „Jews of Southeastern Europe" als Zielgruppen und zugleich
Objekten nachgerade paternalistischer „Policies of Western European Philanthropie

Associations (1878-1930)" gegenüber „our poor brothers in the East" setzt
sich Tullia Catalan (S. 183-204) auseinander, ergänzt von Björn Siegels Beitrag
zur „Vienna Jewish Alliance (Israelitische Allianz zu Wien) and Its Attempt to
Modernise Central Europe" (S. 205-226). — Den westlichen Blick auf die Juden
im Südosten schliesst Cristiana Facchini ab mit einem Porträt des aus

venezianisch-jüdischer Familie stammenden italienischen Politikers und „grand Juif

- 506 -



d'état" Luigi Luzzatti (1841—1927) und seines Einsatzes an der „Oriental Front:
Jewish Agency and the Politics of Religious Toleration" (S. 227-245), und hier
insbesondere für die Juden Rumäniens, „the last slaves of Europe" (S. 237).

Nicht zuletzt angesichts der bis heute angespannten Verhältnisse und vielerorts
ungelösten (Nationalitäten-)Probleme auf dem Balkan kommen Studien wie diese

ebenso sorgfältig recherchierten wie materialreichen Artikel gerade zur rechten
Zeit. Ein wenig zu kurz kommen dabei allerdings die Juden der „ethnically and

religiously mixed area" Bosnien-Herzegowina (S. 63) und seiner Hauptstadt Sarajevo,

in deren Geschichte und Gegenwart, wie man H. Sundhausens Sarajevo — Die
Geschichte einer Stadt (Wien / Köln / Weimar 2014) entnehmen kann, all die Fragen
und Probleme gleichsam brennglasartig gebündelt sind, die die Autorinnen und
Autoren der liier vorgestellten Artikel behandelt haben. Denn dass Sarajevo — und
dies bis zum heutigen Tage - wohl die einzige Hauptstadt in Europa ist, in der trotz
aller Geschichte, die dort geschehen ist, eine Synagoge und ein jüdisches Museum
keines besonderen polizeilichen Schutzes bedürfen, sollte mindestens die Frage
nach dem nicht zuletzt in der Geschichte der Beziehungen zwischen Juden und
Muslimen zu suchenden Grund dafür aufwerfen lassen.

Tübingen Stefan Schreiner

VON BERNUTH, RUTH: Holl' the Wise Men Got to Chelm. The Fife and Times ofa Yiddish

Folk Tradition, New York: New York University Press, 2016, XIII, 317 S., ISBN
978-1-4798-2844-9.

„Wer ist wichtiger - die Sonne oder der Mond?", fragt ein Chelmer seinen Rebben.
„Was für eine dumme Frage!", schnappt dieser zurück.

„Der Mond natürlich! Er scheint dann, wenn es nötig ist, nämlich nachts.
Wozu aber brauchen wir die Sonne, wo es tagsüber doch sowieso hell ist?"

Die sprichwörtliche Narretei der Chelmer hat die Menschen von jeher immer wieder

amüsiert. Am bekanntesten dürfte das Werk "Die Narren von Chelm und ihre
Geschichte" (1973; deutsch 1997) von Isaac Bashevis Singer sein, doch auch andere

Jiddisch schreibende Autoren wie Itzchok Lejb Peretz oder Itzig Manger haben
über die Narren der polnischen Kleinstadt Chelm geschrieben. Im Juni 1970
parodierte kein Geringerer als Woody Allen die Chelmer Geschichten in einem Essay im
„New Yorker", und der israelische Blog „Chelm-on-the-med" (http://www.cb.elm-
on-the-med.com/) ist mithin die aktuellste Medienform, die sich mit absurden
israelischen Tagesvorkommnissen à la Chelm auseinandersetzt. Indes - die Chelmer
'Narronim' haben eine weit ältere Tradition, die sich bis in spätmittelterliche Zeiten
zurückverfolgen lässt.

Es ist der vorliegenden detaillierten Studie der Germanistin Ruth von Ber-
nuth, Direktorin des Carolina Center for Jewish Studies an der Universität von
North Carolina, zu verdanken, dass wir heute Genaues über die Vielfalt und die

Herkunft der literarischen Narrheit wissen. Bereits in ihrer an der Humboldt
Universität zu Berlin 2005 eingereichten Dissertation „Wunder, Spott und Prophétie:
natürliche Narrheit in der ,Historien von Claus Narren'" befasste sich von Bernuth

- 507 -



mit literarischen Erscheinungsformen des Närrischen und verfolgte die Thematik
ab 2011 im Rahmen eines grossangelegten Buchprojektes zu literarischen Kontakträumen

zwischen jüdischer und christlicher Kultur des Mittelalters und der Frühen
Neuzeit weiter: Nahezu alle — männlichen - Juden jener Zeit waren des Lesens

kundig, konnten jedoch nur hebräische, nicht aber lateinische Schriftzeichen
entziffern. Diese „Schriftgrenze" (von Bernuth) ist einer der Hauptgründe, weshalb
eine grosse Anzahl deutscher Texte überhaupt ins Jiddische übersetzt wurden.
Diese Texttraditionen, in denen deutsche Vorlagen und ihre Übertragungen ins

Jiddische eine massgebliche Rolle spielen, bilden die Basis für von Bernuths
Forschungsprojekt. Als ein Beispiel dient der 1971 in Thüringen geborenen Wissen-
schafderin das deutsche Schildbürgerbuch, das Anfang des 18. Jahrhunderts ins

Jiddische übersetzt wurde: Altjiddische Ausgaben des Schildbürgerbuches, als dessen

Vorläufer das Lale(n)buch von 1597 gilt, nahmen ihren Weg in die mündliche
osteuropäisch-jüdische Kultur und legten so einen wichtigen Grundstein für die

Entstehung der Chelmer Geschichten.
So bildete sich, gemeinsam mit anderen, in der Tradition des Schildbürgerbuches

stehenden deutschen Texten, Ende des 18. Jahrhunderts eine eigenständige
jüdisch-literarische Tradition heraus, in der der im Osten Polens gelegene Ort
Chelm zu einer ,Narrenstadt' mutierte. Die „Chelmer Majses", die Erzählungen
rund um die Narren von Chelm, gehören zu den bekanntesten Erzählstoffen der
neuzeitlich-modernen jüdischen Literatur und sind in den wichtigsten Sprachen der
Welt erschienen, so - natürlich - aufJiddisch, ferner auf Englisch, Hebräisch,
Russisch und in weiteren Sprachen.

Freiburg i. Br. 1 'vonne Domhardt

JegGLE-MerZ: Birgit und Michael Durst (Hg.): Juden und Christen im Dialog

(Theologische Berichte, Bd. 36), Fribourg: Paulus Verlag 2016, 200 S., ISBN 978-
3-7228-0879-6.

Vom 30. Juli bis 5. August 1947 kamen im Schweizerischen Seelisberg fünfundsechzig

Personen, vorwiegend Christen und Juden, aus neunzehn Ländern zu einer

Dringlichkeitskonferenz gegen den Antisemitismus zusammen. Aus der Rückschau
nach siebzig Jahren markieren die damals verabschiedeten zehn „Seelisberger
Thesen" nicht nur den Beginn des Dialogs zwischen Juden und Christen / Christen

und Juden und die Anfänge des späteren International Council of Christians and

Jems (ICCJ), sondern auch den Impuls, der gut eineinhalb Jahrzehnte später zur
Konzilserklärung „Nostra Aetate" führte. Die Herausgeber und Autoren nehmen
das Jubiläum zum Anlass, aus unterschiedlichen Perspektiven einen Überblick über
die seitherige thematische, institutionelle und personelle Entwicklung des

christlich-jüdischen Dialogs in der Schweiz zu geben.
So vollzieht die Luzerner Judaistin Verena Lenzen den Weg „Von Seeüsberg

nach Rom" und die herausragende Rolle Jules Isaacs nach, der die Seelisberger
Impulse zur Abkehr der Christenheit von ihrer „Lehre der Verachtung" an Papst
Johannes XXIII. weitervermitteln konnte. Kardinal Kurt Koch würdigt im längsten

- 508 -



Beitrag des Buches die Konzilserklärung „Nostra Aetate" und ihre Rezeption,
für die sämtliche Päpste seit dem Konzil treibende Kräfte waren, bis hin zu dem
römisch-katholischen Dokument, das am 10. Dezember 2015 unter der
Überschrift von Römer 10,29 erschien, und zu der jüdisch-orthodoxen Erklärung über
das Christentum vom 3. Dezember 2015 „Den Willen unseres Vater im Himmel
tun". Weitere Beiträge thematisieren die jüdischen Gemeinden und den
jüdischkatholischen und jüdisch-evangelischen Dialog in der Schweiz. Ein Interview mit
Rabbiner Tovia Ben-Chorin, eine Studie über Hermann Levin Goldschmidts frühes

Werk „Judas in Spanien" sowie zwei religionspädagogische Aufsätze verleihen

dem Band einen weiten Horizont, zusammengehalten durch die abschließend

wiedergegebenen zehn „Seelisberger Thesen". Die Aktualität dieser Thesen
kommt nicht nur darin zum Ausdruck, dass sie noch lange nicht in allen Punkten
eingelöst sind, sondern auch durch ein Forschungsprojekt der Universität Luzern
über die Entstehungs- und Wirkungsgeschichte der Seelisberger Konferenz.
Aktuell nachvollziehbar sind auch der Schock der in Seelisberg Versammelten über
das Weiterleben des Antisemitismus so kurz nach Kriegsende und die aus der
Auseinandersetzung mit dem Werk H. L. Goldschmidts resultierende Aufforderung,

den Dialog nicht nur für den Islam, sondern auch für das Gespräch mit
nicht-religiösen Optionen zu öffnen.

Tübingen Michael 11olkmann

COHEN BOAZ (Hg.): nVip smtwn / Was their T dice heard? Early Holocaust Testimonies

ofChild Survivors — Research and Documentation, Jerusalem: Magnes University Press,
2016, 278 S., ISBN 978-965-493-890-7 / eBook ISBN 978-965-493-891-4.

„Ist denn ihre Stimme gehört worden?" Unter diesem Titel veröffentlicht Boaz
Cohen ein Buch, das sich mit den Kleinen und Kleinsten, die die Schoah überlebt haben,
beschäftigt. Wissenschaftler, Schriftsteller, Überlebende, schrieben und schreiben
immer noch über jene so schwere Zeit. Doch die Kleinen, die überlebt haben? Überleben

heisst - etwas nicht unbedingt Erfreuliches - durchgestanden zu haben. Haben
denn jene Kinder, die schon schreibkundig waren, nichts aufgeschrieben und jene,
die es nicht waren, nichts erzählt? Haben sie nicht das Bedürfnis gehabt, durch
Mitteilen sich mit den Erlebnissen auseinanderzusetzen? Boaz Cohen lässt zu dieser

Frage mehrere Personen Stellung nehmen, zum Teil Schoah Überlebende selbst.

Auch wenn die Öffentlichkeit nicht allzu viel davon gehört hat, so war man in
den Sammellagern bemüht, den Kindern zu helfen, die Erlebnisse zu überwinden.
Allerdings herrschte keine Einigkeit, wie das geschehen soll. Die einen meinten,
wenn Wunden zu heilen beginnen, sollte man sie nicht wieder aufreissen. Die
anderen wiesen darauf hin, dass nur eine Auseinandersetzung mit dem Erlebten
eine Linderung bringen könne. So wurde ein Katalog von Fragen erstellt, die den
Betreuern als Leitfaden bei der Befragung der Kinder dienen sollten. Dabei erhebt
sich aber die Frage, ob da nicht ein „Redigieren a priori" stattgefunden hat. Diese
Problematik ist Thema eines der Artikel.

Nur wenige Kinder haben Ghetto und KZ überlebt. Die meisten Überlebenden

waren in Wäldern, Klöstern, Dachböden und Kellern versteckt oder bei

- 509 -



nichtjüdischen Familien aufgewachsen. Diesen Kindern ist ein Artikel gewidmet.
Darin wird von Kinder berichtet, die bei Ubergabe noch so klein waren, sodass sie

ihre wahre Identität vergessen oder gar nicht gekannt haben. Und auch, dass sie die
bekannte Familie und die Umgebung nicht wegen jemanden aufgeben wollten, der
sich als Tante oder Onkel vorstellte. Es werden auch die Schwierigkeiten geschildert,

diese Kinder im jüdischen Milieu zu integrieren, und auch jene versteckten
Kinder werden berücksichtigt, die, als das versprochene Geld ausblieb, von den

beherbergenden Familien als Arbeitssklaven ausgenützt wurden. Doch sind es

nicht ihre Erlebnisse im Krieg, die hier erzählt werden, sondern ihre schwierige
Integration in eine Welt, die ihnen fremd geworden ist, die sie völlig vergessen hatten

oder, was die Kleinsten unter ihnen betrifft, sie gar nicht gekannt haben.
Ein Artikel analysiert das schriftliche Zeugnis eines polnisch-jüdischen

Mädchens. Auf vier Seiten schreibt sie das, was sie in den Jahren der Nazi-Okkupation
erlebt hatte. Dieser Bericht ist in Hebräisch geschrieben, eine Sprache, die man in
den Kinderheimen gelernt hat. Dieser Bericht ist sehr holprig verfasst: Die Gedanken

— Erinnerungen sind umfangreicher als der hebräische Wortschatz (sie ermöglicht

auszudrücken). Die Kinder wurden angehalten, Hebräisch zu schreiben. Diese

Sprache war allen gemein, egal woher sie stammten und sie war durch keine

Erinnerungen belastet. Man muss jedoch hinzufügen, dass viele Zeugnisse dennoch
muttersprachlich verfasst wurden.

In ihrer Muttersprache haben Kinder Briefe an die Verwandten geschrieben —

die hier erwähnten Briefe: in Jiddisch. Sie wurden an jene Verwandten gesendet,
denen man schon vor dem Krieg sehr nahe stand. Ihnen konnte man „alles" erzählen.

Ob diese Verwandten überlebt haben, wusste man nicht. Dennoch, für die
Kinder waren sie Ansprechpersonen.

Weitere Kapitel berichten von der Begegnung mit der israelischen Jugend, mit
der cineastischen Aufarbeitung der Schoah und mit den Unterschieden von den
Zeugnisberichten: von solchen, die in den ersten Jahren „danach" festgehalten wurden,

und solchen, die viele Jahre später abgegeben wurden. Der Vergleich zeigt,
dass die Kinder kurz und knapp geschrieben haben und nur über die Schoah-Er-
lebnisse berichteten. Die inzwischen 40 und 50jährigen berichteten nicht nur über
die Kriegsjahre, sondern auch ausführlich über das Leben davor und danach.

Wurden die Stimmen der Kinder gehört? Vielleicht am meisten über das
Medium Film (Kino). Denn — Bücher haben sie nicht geschrieben. Vier Seiten in holpriger

Sprache, so ergreifend der Inhalt auch ist, machen kein Buch. In der Literatur
wurde von diesen kindlichen Zeugnissen - durch Erwachsene — manches aufgearbeitet.

Die meiste Verbreitung der kindlichen Erinnerungen fand über das Kino
statt — auch diese von Erwachsenen geformt. Bücher schrieb man, wenn überhaupt,
erst als Erwachsener. Wie im Buch gezeigt, hatten die Kinder viel zu sagen, sie

haben es auf ihre Art getan. Erst spät wurden sie in der Öffentlichkeit gehört -
wahrgenommen. Dieses Buch leistet seinen Beitrag dazu.

Wien Tirga Lemberger

- 510 -


	Rezensionen

