
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 73 (2017)

Artikel: "Das Bund des Bundes der Ruhe" : zu Oded Porats Neuausgabe des
[...])

Autor: Necker, Gerold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • •

„Das Buch des Bundes der Ruhe"
(zu Oded Porats Neuausgabe des niTUön JVD "1D0)

Von Gerold Necker*

Keine judaistische Disziplin erlebte in den letzten fünfJahrzehnten einen
ähnlichen Aufschwung wie die Erforschung der Kabbala, der jüdischen Mystik, wie
das hier vorzustellende Buch ein weiteres Mal eindrucksvoll belegt.1 Dennoch,
trotz aller bisher geleisteten Arbeit steht die Fülle an Handschriften und
Drucken, die noch nicht mittels wissenschaftlicher Editionen aufgearbeitet und
zugänglich gemacht worden sind, in keinem Verhältnis zur Popularität der Kabbala.

Mit seiner ausführlich eingeleiteten Edition des anonymen, lange Zeit
fälschlicherweise Abraham ben Isaak von Granada (13. Jahrhundert) aufgrund einer

Verwechslung mit dessen JTHH ~IDD Sefer ha-Berit zugeschriebenen und erstmalig
1648 in Amsterdam gedruckten, später mehrfach vor allem im Osten Europas
nachgedruckten niTüön JVQ 1DD Sefer Berit ha-Menuha („Buch des Bundes der

Ruhe") schliesst der Herausgeber Oded Porat nun eine weitere Lücke in der
noch immer unvollständigen Rekonstruktion der Genese kabbalistischer
Literatur und ihrer komplexen Ideenwelt.

Bereits mit seiner Dissertation über das nöDnn pya 1D0 Sefer Mafan ha-

Hokhma („Buch der Quelle der Weisheit"), deren Früchte ebenfalls in einer wichtigen

Edition veröffentlicht wurden,2 hatte er sorgfältig die in bestimmten Kab-
balistenkreisen akzentuierte Korrelation von Licht- und Sprachmystik
nachgezeichnet, wie sie in der Languedoc im 13. Jahrhundert zum Vorschein kam.

Das gleiche Thema wird im Sefer Berit ha-Menuha mit dem Bild der Reise bzw.

Wanderung veranschaulicht: die Reisen der göttlichen Lichter der Weisheit und
die Reisen der Vokalpunkte in der Ordnung der göttlichen Namen korrespondieren

mit der biblischen Schilderung von Israels Wanderung durch die Wüste.

* Prof. Dr. Gerold Necker, Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg Philosophi¬
sche Fakultät I, Seminar für Judaistik / Jüdische Studien D-06099 Halle; zurzeit:
Universität Tübingen, Seminar für Religionswissenschaft und Judaistik, Lieber-
meisterstr. 12, D-72076 Tübingen.

1 PORAT, ODED: nimm im» rrnina - nrman ma 130 [englischer Nebentitel: Book

of Covenant ofSerenity — Critical Edition and Prefaces], Jerusalem: Magnes-Press 2016,
601 S., ISBN 978-965-7755-30-3.

2 Oded Porat, nryra nrrnna :ypyn •any / The Works oflyjun: Critical Editions nvnpa
rtapn rvnsoa mpnoi / Sources and Studies in the Literature of Jewish Mysticism,
Bd. 34] Los Angeles 2013.

- 474-



Der kommentierten, eklektischen Edition der in zehn „Wege" eingeteilten
Schrift schickt Oded Porat eine 133-seitige Analyse voraus, die aus zwei Teilen
besteht: zum einen der „Einleitung", in der die Verfasserfrage, Abfassungszeit
und -ort, Textüberlieferung und Strukturierung sowie Wirkungsgeschichte
diskutiert werden; und zum anderen einer Präsentation der „grundlegenden Ideen"
des Werkes, das infolge seiner Verbindung von Magie und Kabbala besonders

zur Zeit der Renaissance im byzantinischen und italienischen Raum rezipiert
wurde, so im rmann ~ID0 Sefer ha-Temuna („Buch der Gestalt") im nxVDn "1DD

Sefer ha-Peli'a („Buch des Wunders") sowie im H3pn IDD Sefer ha-Oana („Buch
[des R. Nehunja b.] ha-Qana"), die alle aus dem 14. Jahrhundert stammen,
und bei Jochanan Alemanno (ca. 1435—1504). Auch bei Moshe Cordovero
(1522—1570), der die Schrift in seinem nftÜN "ISO Sefer Elima („Das Buch [Und
sie kamen\ nach Elim"; vgl. Ex 15,27) kommentierte, und bei Isaak Luria (1534—

1572), bis zu Moshe Chajim Luzzatto (1707—1746) und dem Wilnaer Gaon Eli-
jahu ben Shelomo Zalmen (1720-1797) und seinen Schülern, genauso wie in
chassidischen Kreisen genoss das Buch Petit ha-Menuha hohe Wertschätzung.
Porat weist dazu die einzelnen Belege und Kommentare bis zur modernen

religiösen Auslegung des Rabbi Itshaq Meir Morgenstern3 detailliert nach.

Möglicherweise beruht diese bemerkenswert breite Akzeptanz, die sich
auch in einer umfangreichen Textüberlieferung spiegelt, gerade darauf, dass

die Schrift selbst ein erstaunliches Beispiel für die Amalgamierung
unterschiedlicher Richtungen darstellt: einerseits der von Abraham Abulafia (1240—

ca. 1291) begründeten sogenannten prophetischen Kabbala der auf das System
der zehn Sefirot fokussierten theosophisch-theurgischen Schule; ausserdem

verfolgt der Verfasser eine exegetische Vorgehensweise und adaptiert dabei

gleichzeitig die „praktische Kabbala", d. h. Erklärungen zur magischen
Verwendung heiliger Namen. Auf jeden Fall werden angesichts dieser Konsensfa-

higkeit alle Auffassungen relativiert, die im Kontext der mittelalterlichen Kabbala

von unvereinbaren Richtungen oder unversöhnlich konkurrierenden

Strömungen ausgehen.
Bei der Diskussion der Abfassungszeit untersucht Porat die literarischen

und historischen Bezüge (Sohar-Schriften und Josef Gikatillas p7X "Hin# Sha'are

sedeq sowie die Verfolgung während der „Pastorellen"-Bewegung in Südfrankreich)

der von Isaiah Tishby, Arnos Goldreich und Yehudah Liebes vorgeschlagenen

Datierungen, kommt aber zu keinem präziseren Ergebnis als Ende des

13., Anfang des 14. Jahrhundert. Trotz arabischer Einflüsse im „Buch des Bundes

der Ruhe", seien es sprachliche Anlehnungen oder magische Traditionen,
gibt es nach Porat keinen Grund, die falsche Zuschreibung der Autorschaft auf
Abraham von Granada wenigstens inpuncto regionale Herkunft aufrecht zu
erhalten. Auch für die Überlegungen, den Abfassungsort im byzantinischen

3 Siehe dessen Buch: nasnn CT („Das Meer der Weisheit"), Jerusalem 2004.

-475 -



Raum zu suchen, sei die Evidenz — etwa die Nähe zu den oben erwähnten
Büchern Sefer ha-Peli'a, Sefer ha-Qana und Sefer ha-Temuna — zu dürftig, wie
vorsichtig argumentiert wird, da ja auch die Verortung dieser Werke keineswegs
zweifelsfrei feststehe und gesichert sei.

Damit wird ganz nebenbei eine inzwischen gängige These zur Herkunft des

Sefer ha-Temuna in Frage gestellt. Den Anstoss dazu gibt eine spanische Erklärung

zu qtZlNri np7] (HL 7,6: „und das herabwallenden Haar deines Hauptes")
im Kommentar zum Sefer ha-Temuna (man geht davon aus, dass der Kommentator

ebenfalls dem Kreis nahesteht, in dem das „Buch der Gestalt" verfasst

wurde4). Porat übersetzt die spanische Erklärung mit npün, „Teilung
des Haupthaares" an (S. 45). Der Text ist wohl „partidura del cabello de la

cabeza" („Scheitel des Haupthaares") zu lesen. Im Druck — Porat zitiert die
Stelle aus der Ausgabe Jerusalem 1998, S. 4 — findet sich offensichtlich eine

Verschreibung: der Buchstabe T Zajin anstelle von 7 Da/et, so übrigens auch
im Erstdruck Koretz 1784 und in der zweiten Ausgabe Lemberg 1892, fol. 2a:

rf'X'Op n'"7,7 V'Ünp V'n X"TI7,Ü7D. Der Einwand, dass mit dieser Erklärung auch
eine spanische Provenienz verbunden sein könne, hat jedoch nur insofern
Gewicht, als sich der Verfasser an spanisch sprechende Adressaten wendet, was
aber auch im byzantinischen Raum der Fall gewesen sein könnte.

Ein besserer Anhaltspunkt zur Einordnung des Sefer Berit ha-Menuha ergibt
sich aus Porats Vergleich mit der Vorrede der anonymen Schrift Dbyin HDD

Sefer ha-Ne'lam („Buch des Verborgenen"), die in der frühen handschriftlichen
Überlieferung zusammen mit anderen aus dem 13. Jahrhundert stammenden
kabbalistischen Quellen (von Moshe de Leon, Josef Gikatilla, dem Ijjun-Kreis,
Aloshe aus Burgos und Josef von Hamadan) im Umfeld der Sohar-Literatur
auftaucht (MS Paris, Bibliothèque Nationale, heb. 817). Porat hält einen
gemeinsamen Traditionsstrang für plausibel, augenfällig u. a. bei Engelnamen
(wie Sodi'el, dem Wächter über die Geheimnisse, und Zefanja, dem Hohepriester

[ttWin iro]), der Dramatik (d. i. endzeitlichen Kriegen gegen Samael) und
Accessoires (einem überdimensionalen „Shofar in der Hand" Gottes, das

schon das Afabeta d-R. Aqiva [A] 9, [ed. Wertheimer S. 372], kennt; in der
Vorrede des Sefer ha-Ne'lam hält auch Samael, der die Seele des Frevlers in

Empfang nimmt, ein Shofar in der Hand). Gemeinsam ist den beiden Texten
auch eine (insgesamt etwas divergierende) Überlieferungskette, die im Sefer

4 Gershom Scholem korrigierte seine von Porat (S. 23) kritisch angemerkte frühe Da¬

tierung des Sefer ha-Temuna ins 13. Jahrhundert. Scholems handschriftliche Ausführungen

zur Datierung in das 14. Jahrhundert in seinem eigenen Exemplar seiner

Monographie Ursprung und Anfänge der Kabbala (Studia Judaica, Bd. 3), Berlin 1962

(22013), wurden von Raphael J. Z. Werblowsky in die englische Ubersetzung des

Buches übernommen (siehe dazu: Origins of the Kabbalah, Princeton 1987, S. 460-

461, Anm. 233).

-476 -



Berit ha-Menuha bei Adam beginnt (ebenso wie im 5trn 1DD Sefer Kaf'et), im
Sefer ha-Ne'lam aber bei Abraham, der als erster den „grossen Namen" (i. e.

YHWH) empfängt (S. 25f.).
Porats Edition ist aus unterschiedlichen Textzeugen zusammengesetzt;

allerdings differieren seine diesbezüglichen Listen: einerseits 17 für die Edition
benutzte Elandschriften (plus 2 Drucke) im Quellenverzeichnis (S. 550f.),
andererseits 19 benutzte MSS (plus 2 Drucke), die dem Variantenapparat
vorangestellt sind (S. 383f.). Tatsächlich fehlen im Quellenverzeichnis eine Hamburger

und eine Londoner Handschrift. Die doppelte Vergabe von Siglen (p und
D) führt zwar durch die verschiedenen Abschnitte, in denen sie eingesetzt werden,

nicht zu Widersprüchen, hätte aber trotzdem leicht vermieden werden
können. Die Auswertung der Handschriften, die zur Rekonstruktion des

bestmöglichen Textes herangezogen wurden, findet sich zusammengefasst in der

Einteilung der ältesten Zeugen in drei Gruppen (S. 27£). Die hauptsächliche
Grundlage bilden: eine Pariser Handschrift (H 230 A/2; sie enthält den Text
der Edition von S. 139 bis Mitte S. 288, d. h. die ersten vier „Wege"; fol. 57a

ist auf S. 382 als Faksimile abgebildet) aus dem 15. Jahrhundert (byzantinisch);
ein - mit ihr weitgehend identisches, aber vollständigeres — Manuskript aus
Privatbesitz (MS Neharija, orientalisch-byzantinisch, Konstantinopel [Istanbul]
1562; am Ende des zehnten „Weges" mit zwei Diagrammen magischer Siegel,
S. 340), dessen Text durch die New Yorker Handschrift MS JTS 1967 gestützt
wird; eine orientalische Handschrift von 1585 (Gallipoli), die auch Material aus
dem rrrnn "1DD Sefer ha-Gevura („Buch der Stärke", u. a. über die Gottesnamen
mit 42 und 72 Buchstaben) enthält, das dem gleichen Autor zugeschrieben (vgL
S. 30) und ebenfalls von Porat ediert wird (S. 357-378).

Statt des verlorengegangenen Inhalts des neunten „Weges" nimmt Porat
Zusätze (zu den Wegen acht und neun) aus einer aschkenasischen Handschrift
auf (MS Ramat Gan, Bar Ilan University 285,16. Jahrhundert, in der Edition S.

334-337). Die ausführliche Variante eines Reisezaubers, d. h. die magische
Anweisung zur „Wegverkürzung" ("|nn rilTDp qefisat ha-derekh), die sich in der
Handschrift MS Neharija findet, wird als erster Zusatz an die Edition
angeschlossen (S. 342). Ausserdem ergänzen Listen mit heiligen Namen und ihrer
Verwendung die Edition (S. 343-356): MS Gèneve 145 (früher Sasson 290), die

wichtige magische Traditionen enthält, wie den wiedergegebenen Ausschnitt
aus Joseph Tirshoms obis? Titr H£>1W ISO Sefer Shushanyesod 'olam („Buch [der
Stadt] Susa, Fundament der Welt"), MS Oxford, Bodleiana 1952, sowie MS

Moskau, Günzburg 1448. Auch ein kurzer lurjanischer Kommentar von Israel

Saruq, der in die Textüberlieferung des Sefer Berit ha-Menuha eingeflossen ist,
wird von Porat am Ende des Editionsteils (S. 379) nach einer Jerusalemer

(Mosad ha-Rav Kook 61) und einer St. Petersburger (Nationalbibliothek,
Sammlung Antonin A 8) Handschrift wiedergegeben.

-477 -



Nur mit Einschränkungen wurden bei der Edidon frühe (re) Drucke

herangezogen, da diese zahlreiche Entstellungen aufweisen, was bei der Fülle an

Eigennamen, eigentümlichen Vokalisierungen sowie aramäischen Teilen des

komplizierten Textes auch nicht überrascht. Das Ende von Berit ha-Menuha mit
seinem spannenden Thema der Golem-Schöpfung bricht leider unvermittelt
ab. Nach dem Satz „sogar heutzutage macht der Mensch einen Menschen ohne
die (geschlechdiche) Vereinigung eines Mannes und einer Frau auf natürliche
Weise (\non -|-n by)" — der Erstdruck liest an dieser Stelle: „sogar heutzutage
macht der Mensch einen anderen Menschen ohne Vereinigung und Frau, nur
auf die Weise der Natur (5Dün 117 7V p7)" — folgt noch der (warnende) Hinweis,
dass dies unter dem Einfluss der Engel der Zerstörung geschehe, woran ein

merkwürdiges Golem-Rezept anschliesst, dass im Druck ganz herausgenommen

wurde und in den Handschriften leider gleich zu Anfang abbricht: „Der
Mensch (offenbar jemand, der einen Golem fertigen will) nehme menschliches
Blut während eines Aderlasses ab und gebe es in den Lehm ..." (S. 341).

Von den vielfältigen traditionsgeschichtlichen Motiven, die Porat in den
dreizehn Unterkapiteln vorstellt, soll hier nur kurz für den Begriff „Bund" auf
einige Zusammenhänge beispielhaft eingegangen werden, da „Bund" — zusammen

mit „Ruhe" (menüha hat noch weitere mystischen Konnotationen, die im
biblischen „Frieden" wurzeln) - titelgebend für das Buch war (obwohl es auch

unter dem Titel mmxan 730 Sefer ha-me'orot („Buch der Lichter") überliefert
wird, wie in der oben erwähnten Handschrift MS Ramat Gan.

Die Manifestation des „Bundes" gehört zu den allerhöchsten Lichtern und

repräsentiert die göttlichen Namen AHWH, YHWH und AHYH (S. 62).

Gleichzeitig wird „Bund" auf die Vokalisierung des vierten Buchstabens (1 heb)

im Tetragrammaton bezogen, der ein Buchstabe der „Ruhe" (menuha, als „ewiger

Bund" der Shabbatruhe, Ex 31,16, vgl. S. 179), des „Friedens" (DlbE* salom)

und der „Freude" (nnotl> simha) ist. Es handelt sich dabei um das „Zeichen des

Bundes (17IX bedeutet sowohl „Buchstabe" wie „Zeichen"), den der Heilige,
gepriesen sei ER, mit Israel geschlossen hat", sein Licht (71X0 »/a'or) breitet sich

von der „verborgenen Wurzel aus der Quelle der Weisheit und des Intellekts
(b3tJ> sekhel)" aus (Berit ha-Menuha, zur Vokalisierung mit hireq, S. 237). Symbolisiert

wird dieses „vierte licht" durch die Arche Noah. Es hält sozusagen alle

Lichter unter Deck (wörtl. „verdeckt alle lichter"); und es ist die alle Schönheit
einschliessende Trenntür bzw. -wand (100 masakh einer der Begriffe in Berit ha-

Menuha, die in der lurjanischen Lehre eine wichtige Rolle spielen werden,
entsprechend der Wolke in Ex 19,9, wie Porat im Kommentar angibt), die sich bei
der Offenbarung am Sinai zeigte und eine übergeordnete kosmische Grösse

darstellt, von der „Blitze und Feuerflammen" ausgehen (S. 238f.). Dieses

„vierte Licht" wird auch „König" genannt, der alles erhält, indem er fortwährend

über alle Lichter aufsteigt (Berit ha-Menuha, zur Vokalisierung mit holem,

S. 179f.), was mit Lev 2,13 und Num 18,19 belegt wird, d. h. dem ewigen „Salz-

-478 -



Bund": Die Buchstaben von D'7n holem und rto me/ah („Salz") sind identisch

(vgl. S. 180 Anm. 216; hier wäre allerdings der Hinweis wichtig gewesen, dass

die Verbindung zwischen me/ah, holem und "[ha melekh nicht nur biblisch-metaphorisch

gemeint ist, sondern auch grammatisch, vgl. dazu etwa Abraham Ibn
Ezra, D,1]TXan 130 Sefer ha-Mo^najim, ed. Heidenheim,5 fol. 2b: der Vokalpunkt
holem wird „König der Könige" unter den „sieben Königen", das sind die Vo-
kalisierungszeichen, genannt, weil nur er sich oberhalb der Buchstaben befindet).

Auch der Name AZBOGAH, der bereits in gnostischen wie spätantiken
jüdischen Schriften auftaucht, wird auf das vierte Licht bezogen, das als „Quelle
der Weisheit" Ursprung der Seins-Hierarchie ist, wie mit Spr 8,22, Hiob 28,27
und Num 21,17 (alle drei Verse enthalten die ersten beiden Buchstaben von
AZBOGAH, TN [„dann"], die wie die beiden folgenden Buchstabenpaare dieses

Namens den Zahlenwert acht ergeben) belegt wird (S. 180). Hier liegt das tiefste

Mysterium der göttlichen Manifestationen, ihre „innere Stellung" (rPOÜDn mia
madrega ha-penimit), an deren Verständnis alle Weisen scheiterten (S. 181), wörtk:
„darin waren alle Weisen im Irrtum befangen, sie bis zum Ende zu verstehen,
aber sie vermochten es nicht" (Ü31 Nbl .HDIO1? O^aonn 13 WO 13).

Porat geht auf diese spezielle Formulierung nicht ein, dafür aber ausführlich
auf die rabbinischen Traditionen zu Num 21,17. Gerade im Kontext des

Geheimnisses des „Bundes" könnte man hier - durchaus in Übereinstimmung mit
der kabbalistischen Sichtweise des Buches auf die Exilzeit nach der Tempelzerstörung

und die verborgene, auf Israel bezogene Vorsehung, die mit Wendung
und Aufstieg des Lichtes von holem zu hireq einhergeht, wie Porat erklärt (S. 62)

— an eine Argumentation denken, die den Gegensatz zwischen äusserer
Wirklichkeit und innerer Wahrheit in ähnlicher Weise wie 1 Kor 1,19-21 und 2,6-9
thematisiert, auch wenn die paulinische Dialektik im Gegensatz zur kabbalistischen

eine sehr schlichte ist.

Porats einführende Analyse wichtiger Motive zeigt sehr deutlich, wie

vielschichtig das „Buch des Bundes der Ruhe" angelegt ist. Das betrifft in gewisser
Weise auch Porats dichte Erklärungen, die eigentlich nur bei gleichzeitiger Lektüre

der kabbalistischen Schrift selbst nachvollzogen werden können, wie seine

eigenen, hilfreichen Verweise auf die einzelnen „Wege" und Vokalisierungen
oft genug nahelegen. Zur Präzisierung solcher Angaben wurde die Edition mit
der üblichen Zeilenzählung ausgestattet. Insgesamt folgt die Gliederung den

bereits im Erstdruck erkennbaren zehn „Wegen", die allerdings nicht unbedingt

von Anfang an vorgegeben gewesen sein müssen, da in der Vorrede

(naipn haqdama) von 26 Wegen die Rede ist, die von dem - als identisch mit

5 Offenbach, 1791; neue Ausgabe: tTUTNQn 130 - SeferMo^najim, introduction (en cas-

tellano e inglés), edition cridca del texto hebreo y version castellana de Lorenzo
jiménez Patön, revisada, completada y reelaborada por Angel Sâenz-Badillos,
Cordoba 2002.

- 479 -



der Tora aufzufassenden - „grossen Namen" ausgehen (der Zahlenwert des

Tetragrammatons ist 26) und die auch benannt werden (in der Vorrede der

Edition [I"ia7pn] S. 152f.). Porats Gliederung gibt dann auch detailliert die zehn

Vokalisierungen wieder, die den zweiten Weg (rOHN ahava, „Liebe" [Gottes zu
Israel]) strukturieren; jede dieser Vokalisierung hat vier „lichter", die jeweils
einem Punktierungszeichen entsprechen, deren Reihenfolge aber bei den zehn

Vokalisierungen unterschiedlich ist.

Porats Kommentar erklärt im Anmerkungsapparat einzelne Begriffe und

Motive, gibt Verständnishilfen mit Literaturhinweisen und übersetzt die mitunter

auch langen aramäischen Stellen ins Hebräische; die umfangreichen
Textvarianten sind in einem eigenen Kapitel als Apparat angehängt, doch ein zweiter

Band wäre sicher benutzerfreundlicher und bei den insgesamt rund 600 Seiten

des Buches auch gerechtfertigt gewesen. Eine digitale Version könnte in
diesem Fall als ideale Ergänzung dienen, auch bezüglich der Suchfunktion.
Zwar finden sich am Ende nach Quellenverzeichnis und dem (getrennten)
hebräischen und englischen Literaturverzeichnis sowohl ein Index zu den esoterischen

Namen wie auch ein Orts- und Sachregister, doch bei letzterem fehlen
beispielsweise Begriffe wie n:PDE> Shekhina oder JTITDD Sefirot (überhaupt die

Bezeichnungen der einzelnen Seßrot), ausserdem beziehen sich alle Stellenangaben

nur auf den Editionsteil, nicht auf Porats wertvolle Einleitung.
Das „Buch des Bundes der Ruhe" ist einerseits das idiosynkratische Werk

eines spanischen Kabbalisten, der zur „schöpferischen" Generation am Ende
des 13., Anfang des 14. Jahrhunderts gehörte (S. 8). Andererseits hat es eine

Schlüsselstellung für das Verständnis der klassischen Kabbala in ihren verschiedenen

Ausprägungen, die sich dann in späteren (Begriffs-)Entwicklungen
widerspiegeln. Auch wenn eine eklektische Edition grundsätzlich kritisch zu
betrachten ist, da auf diese Weise ein Text nur scheinbar rekonstruiert, tatsächlich
aber eine völlig neue Version produziert wird, muss man zugestehen, dass die

ebenso arbeitsintensive wie kenntnisreiche Auswahl der Varianten dem
Verständnis des Buches sehr zugute kommt. Sefer Berit ha-Menuha ist eine in der

Forschung noch immer unterschätzte oder zu wenig beachtete, für die
kabbalistische Literaturgeschichte jedoch zentrale Schrift, die durch Oded Porat nun
in einer beeindruckenden Ausgabe zugänglich gemacht wurde, die selbstverständlich

als künftige Standard-Edition gelten kann.

- 480 -


	"Das Bund des Bundes der Ruhe" : zu Oded Porats Neuausgabe des [...])

