
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 73 (2017)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

BOYARIN, DANIEL: Diejüdischen Evangelien. Die Geschichte desjüdischen Christus, aus
dem Englischen übersetzt von Armin Wolf, mit einem Geleitwort für die deutsche

Ausgabe von Johann Ev. Hafner und einem Vorwort von Jack Miles (Judentum -
Christentum - Islam, Bd. 12), Würzburg: Ergon Verlag, 2015, 172 S., ISBN 978-3-
95650-098-5.

Daniel Boyarin hat die Erforschung der Anfänge des Christentums in den vergangenen

Jahren durch mehrere faszinierende Bücher bereichert, dabei spannende
Impulse für das Verständnis des Juden Paulus und für die Frage nach den sehr flexiblen

Grenzen zwischen den Kategorien „Judentum" und „Christentum" geboten.
Um es vorweg zu nehmen: Auch der neue Band, ursprünglich 2012 auf Englisch
unter dem Titel The Jewish Gospels. The Story of the Jewish Christ erschienen, ist überaus
lesenswert. Dass er nun auch einem deutschsprachigen Publikum, das sich
vielleicht nicht an englische Fachliteratur wagt, eröffnet wird, ist wichtig. Eine Vielzahl
gegenüber dem Original zusätzlicher Fussnoten hilft auch dem Leser, der mit früh-
jüdischer Literatur nicht ganz vertraut ist, die entscheidenden Argumentationslinien

zu verfolgen.
Bereits der Untertitel ist Programm: Während wir inzwischen doch von einem

breiten Konsens darüber ausgehen dürfen, dass Jesus von Nazaret Jude war, geht
Boyarin die weitergehende Frage an: Ist die Vorstellung, dass Jesus der Christus in
vielen Texten des frühen Christentums als einen Gott gleiche oder ihm zumindest
sehr nahe stehende Figur angesehen wurde, bereits ein Zeichen dafür, dass das

Christentum hier seinen jüdischen Boden verliess? Boyarins Antwort lautet:

„Nein". Der Schlüssel liegt für ihn in der im Buch Daniel entwickelten Vorstellung
vom „Menschensohn" als eines göttlichen Erlösers, der aber in menschlicher
Gestalt auftrete. Die (in der Forschungsgeschichte seit mehr als einem halben
Jahrhundert zutiefst umstrittene) Figur nach der Herkunft und Bedeutung der Figur
des „Menschensohns", welche auch in den Visionen des 1 Henoch und 4 Esra
auftritt, repräsentiere eine Form jüdischen Denkens, in der sich der radikale Monotheismus,

in dem ursprünglich mindestens zwei Gottheiten verschmolzen wurden,
nicht vollständig durchgesetzt habe. Stattdessen werde von einer zweiten Macht im
Himmel - neben Gott - ausgegangen. Auch wenn ich etwas zögere, in der Men-
schensohnfigur eine Repräsentation von alten, womöglich vorexilischen Vorstellungen

zu sehen, und auch wenn ich mit dem Attribut „göttlich" etwas vorsichtiger
wäre, als dies zumindest in der deutschen Übersetzung der Fall ist, ist eines klar:

Boyarin kann hier ganz entscheidende Linien der Christologie des Markus-Evangeliums,

das er immer wieder für seine Auslegungen heranzieht, auf spannende und
überaus hilfreiche Weise erklären. So kann er nicht nur die Aussagen des Textes
über den auf den Wolken des Himmels zu erwartenden Menschensohn (Mk
13,26; 14,62), wie das auch sonst geschieht, von Daniel herleiten; dies gelingt ihm
auch überzeugend für die Aussagen über die Vollmacht des Menschensohns zur

-316-



Vergebung von Sünden (im Rahmen der Erzählung von der Heilung des Gelähmten

in Kafarnaum - Mk 2,1-12) und seiner Herrschaft über den Sabbat (Mk 2,28).
Mk 2,23-28 ist so nicht einfach nur eine Szene über angemessene Sabbathalacha —

dies auch —, sie zeigt auch, warum Jesus ein solch souveräner Umgang mit dem
Sabbat möglich ist, aus dem jedoch nicht einfach das Gleiche für jeden anderen
folgert. Diese Souveränität aber ergibt sich nicht aus seiner Gottessohnschaft,
sondern aus seiner Identität als Menschensohn. Vor diesem Hintergrund folgen andere

spannende Auslegungen. Boyarins Überlegungen, dass Mk 7 sich als Debatte gegen
pharisäische mündliche Halacha versteht, in der es um die Übertragung von
Unreinheit auf Speisen geht, nicht aber um Kaschrut, sind in hohem Masse überzeugend.

So entsteht das Profil eines sehr jüdischen Evangelisten Markus, der einen
sehr jüdischen „Jesus Christus, den Sohn Gottes" (Mk 1,1) zeichnet, dessen
Christus-Sein und Sohn Gottes-Sein mit dem Titel des Menschensohns verbindet, was
zugleich eine so hohe Christologie bietet, dass die Antwort des Hohenpriesters auf
die Selbstidentifikation Jesu in Mk 14,62, dies sei Blasphemie, durchaus nachvollziehbar

erscheint. Anders als Johann Ev. Hafner dies in seinem deutschen Geleitwort

sagt, würde ich deswegen Boyarins Buch nicht als ein Jesus-Buch verstehen
(S. 13). Zwar lässt Boyarin es zu, darüber nachzudenken, ob Jesus selbst diesen

Anspruch stellte, er differenziert aber immer wieder mit Recht zwischen der Ebene
des Evangelisten Markus und der des irdischen Jesus von Nazaret.

Etwas zurückhaltender bin ich hinsichtlich der zweiten grossen These Boyarins:
Nicht nur die Erzählmotive vom vollmächtigen und endzeitlichen Menschensohn
seien aus dem Daniel-Buch abzuleiten, sondern auch der spätestens ab Mk 8,31
erkennbare Gedanke vom leidenden Menschensohn. Um nicht missverstanden zu
werden: Mir geht es keineswegs darum, letzte Bastionen eines möglichst „originellen"

Christentums zu verteidigen. Boyarins rabbinische Beispiele, die zeigen sollen,
dass der „leidende Gottesknecht" des Jesaja schon früh als eine messianische
Gestalt verstanden werden konnte, die sich mit dem Menschensohn verschmelzen
Hess, gehen einfach nicht weit genug zurück, um den Link in bereits vorchristücher
Zeit zu erweisen. Sind sie vielleicht sogar ein Zeichen dafür, dass ein „christliches"
Verständnis von Jes 52-53 auch für manche „nichtchrisdich" jüdischen Kreise so
interessant wurde, dass man es diskutierte? Wir können hier natürlich nicht sicher
sein. Ich stimme Boyarin zu, dass die VorsteHung einer leidenden Endzeitgestalt im
Rahmen frühjüdischer Vorstellungen — z. B. Sach 12,10ff — nicht undenkbar ist,
würde aber doch von einem aufgrund des konkreten Lebens Jesu in Gang gesetzten
kreativen Prozess ausgehen, der verschiedene Modelle, Leiden und hohe Christologie

zu integrieren, entwickelt hat. Im Markus-EvangeHum selbst sehe ich neben
der Idee des leidenden Gottesknechts noch — viel stärker — die des leidenden
Gerechten aus Ps 22, der sich gerade aufgrund seines Todes als Gottessohn erweist
(Mk 15,39).

Entscheidend aber sei nicht die kritische Rückfrage: Boyarins Buch ist — wieder

- ein grosser Wurf, an dem es sich abzuarbeiten gilt. Gleichzeitig ergeben sich neue
und weitergehende Impulse und Fragen, die nun anzugehen sind: Ist die Menschensohn-Linie

der frühen Hochchristologie die entscheidende oder tritt neben sie
mindestens eine zweite, die Vorstellung vom erhöhten Kyrios, dem im Verlauf der

-317-



Geschichte des frühesten Christentums mehr und mehr an Aufgaben und Attributen
Gottes übertragen werden? Wie stehen sie zueinander? Hat die Tatsache, dass ab

dem 2. Jahrhundert die Menschensohnchristologie mehr und mehr zurücktritt,
damit zu tun, dass das sich entwickelnde Christentum sich in grossen Zügen mehr
und mehr von seinen Ursprüngen entfernte? Wie lassen sich neben Boyarins
Entwurf nun andere christlich-jüdische Gruppierungen — wie etwa die Ebioniten — mit
ihrer offenbar explizit niedrigen Christologie erklären? Gibt es also mehrere jüdische

Zugänge zu Jesus? Und was bedeutet die Tatsache, dass die (überaus jüdische)
Offenbarung des Johannes uns Christus als einen erhöhten Menschensohn im
Sinne Daniels präsentiert (Offb 1,12-17), in dem nun Eigenschaften des Menschensohns

und des Alten an Tagen wieder miteinander verschmelzen?

Boyarins Buch liefert viele Impulse — wer sich auch nur irgendwie für das
früheste Christentum interessiert, sollte es aufmerksam lesen.

Regensburg Tobias Nicklas

SCHÄFER, PETER: Zwei Götter im Himmel. Gottesvorstellungen in derjüdischen Antike,
München: Verlag C. H. Beck 2017, 200 S, ISBN 978-3-406-70412-3.

Auf dem Umschlag dieses lesenswerten Buches ist ein bearbeiteter Ausschnitt von
Johann Heinrich Schönfelds Barockbild „Die heilige Dreifaltigkeit mit Engeln und

Heiligen" aus dem Jahre 1640 zu sehen, wie es in einem Pariser Museum zu
bewundern ist. Der darunter gedruckte Titel — eine Anspielung auf Alan F. Segais

(1945—2011) berühmtes Buch Two Powers in Heaven: Early Rabbinic Reports about

Christianity and Gnosticism (Studies in Judaism in Late Antiquity, Bd. 25, Leiden 1977), mit
dem der Autor sich auseinandersetzt — macht deutlich, worum es dem Judaisten
Peter Schäfer, seit 2014 Direktor des jüdischen Museums in Berlin, geht. Anders
als Segal will Schäfer nicht nur den rabbinischen Widerstand gegen christliche und
gnostische Häretiker dokumentieren, sondern anhand der jüdischen Quellen die
Vor- und Entstehungsgeschichte der christlichen Verehrung jesu von Nazareth als

Gott und Erlöser und damit der christlichen Gottesvorstellung in der jüdischen
Antike und Spätantike selbst rekonstruieren. Schäfer knüpft mit seiner Studie an
frühere Veröffentlichungen wie seine Aufsatzsammlung Die Geburt desJudentums aus
dem Geist des Christentums. Fünf Vorlesungen pur Entstehung des rabbinischen Judentums

(Tria Corda, Bd. 6, Tübingen 2010) an und öffnet den Blick auf ein Diskussionsfeld,

in dem neben ihm auch amerikanische Wissenschaftler wie Larry Hurtado
(Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Grand Rapids 2003) und
Daniel Boyarin (BorderLines. The Partition ofJudaeo-Christianity, Philadelphia 2004; dt.:

Abgrenzungen. DieAufspaltung desJudäo-Christentums [Arbeiten zur neutestamentüchen

Theologie und Zeitgeschichte, Bd. 10], Berlin 2009 [Leipzig 22012]; siehe dazu Ju-
daica 67 [2011], S. 106-111) auf sich aufmerksam gemacht haben. Im Zentrum der

Untersuchung stehen Phänomene, die die Religionswissenschaft seit einiger Zeit
als jüdischen „Binitarismus" zu bezeichnen sich angewöhnt hat: Vorstellungen von
einer Wesenheit im Himmel, die dem einen Gott zur Seite tritt (entweder weil sie

als Mensch vergöttlicht wurde oder weil sie von vornherein himmlische Qualitäten

-318-



hatte) und geradezu als eine zweite Gottheit bezeichnet werden kann, wenn sie

diesem ersten Gott auch nicht (oder jedenfalls in aller Regel nicht) als völlig
ebenbürtig gilt.

Die Quellentexte des Untersuchungszeitraums lassen sich entsprechend den
beiden Hauptepochen „Judentum des zweiten Tempels" und „rabbinisches Judentum

und frühe jüdische Mystik" zwei Hauptkapiteln zuordnen. Im ersten Teil
stehen Texte im Mittelpunkt, die im Wesentlichen aus der exegetischen Literatur zu
den christologischen Hoheitstiteln im Neuen Testament bekannt sind: die
Menschensohn-Texte in der Vision des Buches Daniel, im äthiopischen Henoch-Buch
und im vierten Buch Esra, die personifizierte Weisheit aus den Sprüchen Salomos,
Texte zu den Bezeichnungen „Sohn Gottes" und „Sohn des Höchsten" in Qum-
ran, der „Erstgeborene" im (nur fragmentarisch im Johanneskommentar des Ori-
genes erhaltenen) „Gebet des Joseph" und die Schriften, in denen Philo von
Alexandrien seine Logosspekulation darlegte.

Mögen manche der hier mitgeteilten Informationen im Einzelnen auch aus der
neutestamentlichen Fachliteratur bekannt sein, so überzeugt doch die übersichtliche

und immer zielführend präsentierte (zudem mit neuester Forschungsliteratur
angereicherte) Zusammenstellung der Analysen zu den jeweiligen Texten.
Spannende Darlegungen zu den unterschiedlichen Targum-Versionen in ihrem jeweiligen

überlieferungsgeschichtlichen Kontext geben zu erkennen, in welchem Aus-

mass judaistische Expertise zur Erklärung der Entstehungsgeschichte christlicher
Vorstellungen beitragen kann. So ist nach dem Codex Neofiti des palästinischen
Targums zum Pentateuch der erste Vers der Genesis zu lesen „Im Anfang, mittels
der Weisheit, vollendete der Sohn Gottes die Himmel und die Erde" (S. 37) — eine

Übertragung, die vorherige aramäische Fassungen des ersten Verses der Bibel mit
Hilfe einer produktiven Umformung der hebräischen Verbform bara („er
schuf") in das aramäische Nomen N"j3 bera („Sohn") kombiniert. (Im Fragmenten-
Targum hatte es noch geheissen: „Mit Hilfe der Weisheit schuf Gott Himmel und

Erde".) Im weiteren Kontext nicht nur des Neuen Testaments, sondern vor allem
auch der rabbinischen Auslegungsliteratur gelesen, wirkt diese Uminterpretation
von Genesis 1,1, der Schäfer bis zu den Einzelheiten der handschriftlichen
Überlieferung nachgeht (S. 38), nicht wie ein Taschenspielertrick christlicher Kopisten,
sondern als Element einer midraschartigen Kreativität, deren Verständnis zu den
bisher ungeklärten Seiten der Geschichte des jüdisch-christlichen Beziehungsverhältnisses

in der Spätantike gehört.
Vor diesem Hintergrund überrascht nicht, dass das Feuerwerk exegetischer

Überraschungen zum Thema des „zweiten Gottes" sich im zweiten Hauptkapitel
zum Judentum in nachbiblischer Zeit fortsetzt. Schäfer beginnt mit der Erklärung
eines Textes aus der frühpalästinischen Mekhilta zum Buch Exodus, wo Gott mit
Zitaten aus Ex. 20,2 („Ich bin der Herr, dein Gott") und 15,3 („der Herr ist ein
Mann des Krieges") in Kombination mit Versen aus Daniel 7 zugleich als „alter
Mann" und als „voll Erbarmen" dargestellt wird. Soll man die Andeutungen in
diesem Midrasch als Ausdruck eines Glaubens an „zwei Götter im Himmel" und
damit als Zeugnis „binitarischer" Vorstellungen im frühen rabbinischen Judentum
verstehen? Die Ausführungen zu dieser kontrovers diskutierten Frage sind von

-319-



besonderem Interesse, weil der Autor in aller Offenheit (nach Meinung des Rezensenten

auch überzeugend) die von seinen eigenen Resultaten divergierende Auslegung

dieses rabbinischen Textes bei Daniel Boyarin zum Thema macht. Während
sein kalifornischer Kollege in diesem Text „die dringend erwünschte Brücke
zwischen den frühjüdischen apokalyptischen Texten und dem babylonischen Talmud"
sehen will, „in dem die Menschensohn-Deutung unbestritten ist" (S. 83), bestreitet
Schäfer eine solche angeblich durchgehende jüdische Traditionslinie und geht
vielmehr davon aus, dass die binitarischen Andeutungen in der nachbiblischen Literatur

des Judentums als Antworten auf das inzwischen etablierte Christentum zu
verstehen sind (S. 87). Höhepunkt der Ausführungen Schäfers sind ausführliche
Analysen von Texten des babylonischen Talmuds (bHag 14a) und Nachzeichnungen
zur Karriere der biblischen Figur des Henoch bei den Rabbinen (wo der Urvater
im Midrasch Bereschit Rabba in deutlich polemischer Weise herabgestuft wird) und
in den aus serbiblischen Henoch-Büchern, wo Henoch sich schliesslich in den
höchsten Engel Metatron verwandelt, der sogar als „kleiner Gott" bezeichnet werden

kann (S. 125). Nicht verschwiegen werden schliesslich talmudische Texte (wie
bHag 15a und bSanh 38b), die heftig gegen die Divinisierung Metatrons polemisieren

(S. 138-149).
Auch mit Bezug auf Henoch erörtert Schäfer ausführlich die Frage nach

möglichen grösseren traditionsgeschichtlichen Zusammenhängen, die er freilich
bestreitet: ein „Henochisches Judentum" (Gabriele Boccaccini) hat es nach Schäfer
nie gegeben: Das erste, zweite und dritte Henoch-Buch liegen geschichtlich und
literarisch zu weit auseinander, als dass man eine ungebrochene binitarische
„Traditionslinie durch das gesamte antike und spätantike Judentum hindurch" konstruieren

könnte (S. 155). Resultat der Überlegungen Schäfers ist, dass seine

Diskussionspartner Boyarin und Boccaccini am Ende paradoxerweise als die unbefangeneren

Verfechter der These von den „zwei Göttern im Himmel" erscheinen. Schäfer

argumentiert demgegenüber viel differenzierter, indem er seine Beobachtungen auf
die beiden im Grunde unterschiedlich zu betrachtenden Epochen des Judentums
des zweiten Tempels und des nachbiblisch-rabbinischen Judentums verteilt, wobei
die Vorstellungen von „zwei Göttern im Himmel" in der letzteren Periode
hauptsächlich im Gewände der Bekämpfung und Bestreitung dieses Theologoumenons,
also durch Rückschlüsse und insofern indirekt, zu erheben sind. Durch diese

Differenzierung wird den Analysen Schäfers aber nichts von ihrer Brisanz genommen.
Dazu passen die Formulierungen des Schlussworts, in dem Schäfer daraufhinweist,
dass der Monotheismus seine reinste Form erst in der jüdischen Philosophie des

Mittelalters fand, die sich freilich immer der Angriffe der Gegenbewegung der Kab-
bala zu erwehren hatte. Erst im 19. Jahrhunderts und „nicht zuletzt unter dem Ein-
fluss des protestantischen Christentums" sei der Monotheismus dann „zur allgemein

gültigen Norm erhoben" worden (S. 152f) — eine der einprägsam-griffigen
und gewiss einleuchtenden Thesen des Buches, über das sicher noch ausführlicher
diskutiert werden wird.

Tübingen Matthias Morgenstern

- 320 -



SiEGERT, FOLKER: Einleitung in die hellenistisch-jüdische Eiteratur. Apokrypha, Pse/id-

epigrapha und Fragmente verlorener Autorenwerke, Berlin: Walter de Gruyter 2016,
786 S., ISBN 978-3-11-035377-8.

Dem durch viele Publikationen ausgewiesenen Kenner des antiken Judentums und
früheren Direktor des Institutum Judaicum Delityschianum in Münster, Folker Siegert

Vf.), ist mit dem hier zu besprechenden Werk ein wahrlich grosser Wurf gelungen.

Dem interessierten Leser wird nichts weniger geboten als eine komplette
Ubersicht über alle griechischen Texte des antiken Judentums. Was uns in diesem

Corpus der hellenistisch-jüdischen Literatur vorliegt ist in Teilen älter als die
Endgestalt mancher biblischer Bücher, so z. B. Ben Sira (196—175 v. Chr.) und 1

Henoch 1-36.72-82 (3. oder 2. Jh. v. Chr.) im Vergleich zum Daniel-Buch (Endredaktion

zwischen 167 und 165 v. Chr.), in Teilen zeitgleich mit der Entstehung der
Schriften des neutestamentlichen Kanons und wieder in Teilen jünger als die
Endredaktion der Mischna (um 200). Die Schriften geben uns einen eindrücklichen
Einblick in Lebensnormen und -formen des griechisch sprechenden Judentums der

Diaspora aber auch des Mutterlandes. Sie zeugen von einem grossen Reichtum an

religiösem Leben, literarischer Schaffenskraft und der Fähigkeit, unter Bemächtigung

griechischer Literaturgattungen und unter Auseinandersetzung mit der geistigen

Welt des Hellenismus einen Ausgleich zwischen selbiger und der eigenen
Tradition zu schaffen, woher sich auch ihre grosse Anziehungskraft auf die entstehenden

christlichen Kirchen erklären lässt.

Die Eingrenzung des behandelten Schriftencorpus nimmt Vf. anhand eines

sprachlichen Kriteriums — ihrer Verfasstheit in griechischer Sprach — vor, womit
diese laut Vf. den „jüdischen Innenraum" verlassen haben (S. 2). Hier wäre durchaus

die Rückfrage erlaubt, ob ein solcher jüdischer Innenraum, der sich allein durch
eine semitische Sprache, sei es Hebräisch oder Aramäisch, konstituiert, nicht erst
ein viel späteres von Teilen rabbinischer Kreise forciertes Konstrukt ist (vgl. bMeg
9a/b), das z.B. für das bilingual oder sogar trilingual geprägte Judentum Palästinas

zur Spätzeit des Zweiten Tempels und noch darüber hinaus (vgl. z. B. die auf
Hebräisch, Aramäisch und Griechisch geführte Bar-Kochba-Korrespondenz) gerade
nicht zutreffend ist? Sporadisch werden auch Texte behandelt, die uns allein in
aramäischer Textüberlieferung bekannt sind, was vom Ziel des Vf.s herrührt, eine

Literaturgeschichte der einzelnen Textgattungen zu schreiben. Dabei sieht er z. B. im
Fall der Testamentenliteratur in den aramäischen Levi-Texten, die sich punktuell
mit dem griechischen Testament Levis berühren, den „Kristallisationskern"
(S. 225) der gesamten Gattung.

Das Ordnungsprinzip, das Vf. der Abfolge der zu behandelnden Quellen
zugrunde legt, richtet sich in erster Linie nach den bestimmbaren Textsorten und
in zweiter nach der Chronologie ihrer Entstehung (S. 38). Es kann hier freilich
nicht der Platz sein, alle gesammelten Zeugnisse jüdisch-hellenistischem Schrifttums,

die vom Vf. nach den Regeln der Einleitungswissenschaft mit Akribie und
Sorgfalt ausgewertet und analysiert wurden, zu besprechen, doch soll dem
Interessierten in wenigen Worten eine Übersicht über die verschiedenen Textsorten
und ausgewählte repräsentative Titel aus diesen vorgestellt werden. An den
Anfang seiner Quellendurchsicht stellt er „Übersetzungen aus dem Hebräischen bzw.

-321 -



Aramäischen" (S. 102-229), worunter Erzähltexte wie das Jubiläen-Buch und der
LiberAntiquitatum BibUcaritm, die Novellen Tobit und Judith, die ausserkanonischen
Weisheitsbücher Ahiqar, Ben Sira und die Psalmen Salomos, aber auch das 1 Mak-
kabäer-Buch, die Henoch-Literatur und vieles mehr subsummiert werden. Es folgt
2. der mit „Original Griechisches in bibelähnlicher Pseudepigraphie" (S. 230-389)
betitelte Abschnitt, der Überschüsse in LXX-Fassungen biblischer Bücher, romanhafte

Dichtungen, midraschartige Um- oder Nacherzählungen biblischer
Geschichten, griechisch-sprachige Synagogaltexte und auf die Tempelzerstörung
reagierende Apokalypsen in sich vereinigt. Daran anschliessend befasst sich der 3.
Abschnitt „Autorenwerke in fragmentarischer Überlieferung" (S. 390-464) mit
exegetischen und hermeneuüschen Werken, mit den verschiedenen Redaktionsstufen
des aus dem fünfbändigen Geschichtswerk des Iason v. Kyrene hervorgegangenen
2 Makkabäer-Buches und mit naturwissenschaftlicher, technologischer und juristischer

Sachliteratur. Im 4. Abschnitt über „Jüdische Prosaschriften unter pagan-
griechischem Pseudonym" (S. 465-482) kann sich der Leser neben dem Aristeas-
Brief auch über Fragmente unter Namen griechischer Autoren wie z.B. Ps.-Heka-
taeos und Ps.-Klearchos informieren. Im Anschluss daran findet im 5. Abschnitt
„Metrisches" (S. 483-512) Erwähnung, in dem Vf. Bibeldichtungen in griechischen
Versen, imitierte Tragiker- und Epikerverse und die jüdischen Passagen in den

Sibyllinischen Orakeln zusammenträgt. Der nachfolgende 6. Abschnitt mit dem
Titel „Sonstige jüdische Texte" (S. 513-590) hält dann fiktive Briefe zwischen
Prominenten, Astrologisches, Magie, Okkultes und Polemisches als Reaktion auf
Christliches wie das Testament Hiobs und das Testament des Schweinchens bereit.
Die unter Abschnitt 7 „Texte von unsicherer Zuordnung" (S. 591-690) subsumierten

Quellen gehören laut Vf. nicht mit zur hellenistisch-jüdischen Literatur. Es handelt

sich um neutestamentliches wie den Jakobus- und Judas-Brief oder das

Matthäusevangelium. Anderes ist spätantik- oder zumindest byzantinisch-christliches,
das allein durch den Umstand, alttestamentüche bzw. jüdische Bezüge zu enthalten,
Erwähnung findet. Im 8. und letzten Abschnitt zu „Jüdisches Erzählgut in kirchlichen

Sammelwerken" (6. 691-720) nimmt Vf. eine Nachlese vor und spürt jene

Zeugnisse von jüdischen Traditionen in christlichen Werken auf, für die uns die

zugrundeliegenden Quellen nicht mehr überkommen sind. Das Buch wird mit
einem Umfangreichen Register (S. 721-776) zu Buchtiteln, Textanfängen, antiken
wie modernen Autoren, Stichwörtern und Bibelstellen komplementiert.

Die einzelnen Quellen werden konzis und themenorientiert eingeführt und
anschliessend einem für alle Texte gleichermassen angesetzten Schema folgend
vorgestellt. Am Anfang steht jeweils die Verzeichnung im Online-Index
https://www.uni-leipzig.de/~nt/asp/index.htm, der momentan aber leider nicht
abrufbar ist und den Besucher auf die Startseite des Instituts für Neutestamentliche
Wissenschaft der Universität Leipzig weiterleitet. Weiter geht es mit einem
bibliographisch orientierten Teil, der wichtige Hinweise zu Übersetzungen, Einleitungen
und weiterführender Sekundärliteratur beinhaltet. Daran anschliessend wird der
Leser mit textexternen Angaben zu Handschriften, neueren kritischen Ausgaben,
Quellentiteln, Textanfang und -schluss, Wortindices, Synopsen, alten Übersetzungen,

den frühesten Bezeugungen und ähnlichen Texten vertraut gemacht. Es

- 322 -



folgen textimmanente Verweise zu Autor, Textsorte, literarischer Besonderheit,
Vers-, Kapitel- bzw. Buchzählung und Gliederung, die hier und dort auch mit
einem detaillierteren quellenkundlichen Überblick versehen wurde, wie dies z.B. bei
den Psalmen Salomos der Fall ist (S. 164-166). Das Schema der Darbietung wird
dann mit Angaben zu intertextuellen Beziehungen, genauer zu biblischen und
historischen Bezügen, zu Vorlagen, christlichem Einfluss, theologischen Schwerpunkten,

Einleitungsfragen zu Abfassungszeit, -ort und -zweck sowie zu Adressaten,
Sitz im Leben und Rezeption, abgerundet. Auf umfangreiche Inhaltsangaben zu
den einzelnen Werken wird im Grossen und Ganzen verzichtet, da sich Vf. der

Vermittlungen von Einleitungswissen verpflichtet hat und die Lektüre der Texte
nicht ersetzen, sondern zum eigenständigen Umgang mit den Texten anregen will.

Grosses methodisches Problembewusstsein beweist Vf. bei der Frage nach der
Identifikation der Schriften als jüdisch oder christlich. Er verweist dabei auf den
kirchlichen Vermitdungsweg der Schriften (S. 56-58), ein „christlich gedachtes
Judentum" (S. 57), das möglicherweise in die Texte von kirchlichen Autoren
eingetragen wurde, die Beachtung der Trennlinien „im Bereich der Verhaltensvorschrif-
ten" zwischen Juden- und Heidenchristen sowie zwischen beiden und dem rabbi-
nischen wie nichtrabbinischen Judentum (S. 59) und die Einordnung der sprachlichen

Gestalt des Werkes in sprachgeschichtliche Epochen, die Aufschluss über die

Abfassungszeit bzw. Rezension des Werkes geben kann (S. 285f., 604). So wichtig,
wie gerade dieses letzte sprachgeschichtliche Kriterium für die historische Veror-
tung der Schrift ist, so einfach darf daraus kein voreiliger Schluss über die christliche

oder jüdische Identität des Autors gezogen werden. So lässt sich bei
Textrezensionen, wie die „Geschichte der Aseneth" (S. 281-289) eine ist, nicht sagen, ob
eben nicht nur die textliche und sprachliche Überarbeitung, sondern auch die Vorlage

von christlicher Hand stammt. Gerade im Fall der „Geschichte der Aseneth",
die verschiedentlich als jüdische Novelle aus Ägypten (M. Philonenko, C. Burchard
u. a.), christliches Werk aus Kleinasien (Pierre Batiffol) oder samaritanische Schrift
(C. J. Kraemer) identifiziert wurde, wäre eine Adaption vonj. R. Davilas (The
Provenance of the Pseudepigrapha: Jewish, Christian, or other? [Suppl. to the Journal for the

Study ofJudaism, Bd. 105], Leiden / Boston 2005, S. 61-63) Autoren- und
Rezensionsklassifikation jüdisch-hellenistischer Schriften, in der er zwischen 11 verschiedenen

Klassen unterscheidet, ein wichtiges Hilfsmittel gewesen, einem Neuling in
der Materie schnell die breite der geführten Diskussion über Textentstehung und -

Überlieferung vor Augen zu führen.

Bezüglich der vielen im Zusammenhang der Einleitungsfragen dargebotenen
Denkanstösse, die hier und dort auch kritische Anfragen an den Forschungskonsens

stellen, sei mir hier eine Anknüpfung und eine kurze Diskussion zum Thema
des Martyriums im 2 Makkabäer-Buch (S. 431-437) als Gesprächsangebot gestattet.

Während Vf. in einem aus dem Jahr 2012 stammenden Beitrag das 2
Makkabäer-Buch in seiner jetzigen Endgestalt noch als ein judenchristliches Produkt
ansah, betrachtet er jetzt die Möglichkeit eines christlichen Einflusses etwas
zurückhaltender (S. 441-442). Ein Grund für die Offenheit des Vf.s, eine christliche
Überarbeitung im Fall der Martyriumserzählungen in 2 Makk 6-7 in Betracht zu ziehen,
liegt in der pompösen Ausführung der Darstellung und in der Zweifelhaftigkeit

- 323 -



jüdischer Belege für „ein Sterben für andere (personalisiert) oder gar für ein
persönliches Heil" (S. 433). Wenn nun im Folgenden eine kurze Durchsicht dieser
zweifelhaften Belege dargeboten werden soll, wird dabei vor allem zu fragen sein,
ob sich Passagen in 2 Makk 6-7 allein und dezidiert christlichen Vorstellungen
und Topoi zuordnen lassen oder ob diese auch in einem antikjüdischen Kontext
plausibel verortenbar sind. Ein Grund nun für die Skepsis des Vf.s, besagte Partien

einem jüdischen Autor zuzuschreiben, liegt im hohen jüdischen Wert der

Lebenserhaltung. Diese Schutzwürdigkeit des Lebens, im rabbinischen
Sprachgebrauch unter der Wendung mpD verhandelt, ist eine aus mehreren verlorenen

und desaströsen Aufständen herausgewachsene Einsicht, die allerdings im
grossen Corpus rabbinischer Schriften auch ambivalent betrachtet wurde. Hier
wäre z. B. an das Martyrium des R. Akiba in bBer 61b zu denken, der sich dem
Verbot der Tora-Beschäftigung öffentlich widersetzte und dafür mit eisernen
Kämmen zerrissen wurde (vgl. ferner tTer 7,20; tBer 7,7; tTaan 3,8). Im Fall des

R. Akiba zeigt sich, dass das Gebot aus Dtn 6,5, Gott mit ganzer Seele zu lieben,
geradezu als vom Gesetz geäusserter Anspruch der Lebenshingabe für Gott
gedeutet wurde. Ähnlich ambivalent stellt sich der Befund bei Josephus dar, der
zum einen den Tod als Preis für die Erhaltung des väterlichen Erbes als lobenswert

erachtet (Ap 1,191; Belljud 2,152f.; Ant 12,255f.), zum anderen aber den

eigenen Tod eher zu vermeiden suchte (Bell 3,340-392). Zu dieser in unzweifelhaft

jüdischen Quellen belegten Bereitschaft, den Tod um der Einhaltung der
väterlichen Gesetze Willen in Kauf zu nehmen, liesse sich nun auch die Erzählung

von der bereitwilligen Lebenshingabe der sieben Brüder in 2 Makk 7,2.9
rechnen. Ihrem Tod wird ausserdem in 2 Makk 7,37f. eine kollektive Heilswirkung

für ganz Israel zugestanden. Gerade in diesem Fall wäre kritisch zu
hinterfragen, ob eine solche Äusserung angesichts des „Sühne- und Stellvertretungsmonopols"

der neutestamentlichen Christologie (Avemarie 2012) aus der Feder
eines christlichen Überarbeiters stammen könnte. Der Bericht über Eleazars
freimütigen Tod in 2 Makk 6,28 trifft demgegenüber eine geringfügig abweichende

Akzentuierung. Seine Todesbereitschaft rührt nicht vordergründig von der
Verherrlichung Gottes her, auch tut er dies nicht für sein persönliches Heil im Sinne
einer Selbsterlösung (vgl. dafür aber z.B. mSanh 6,2; bTaan 29a) oder für ein
kollektives Heil Israels. Durch seinen Tod will er vielmehr seiner Vorbildfunktion

gerecht werden und der jungen Generation mit seinem toratreuen Lebenswandel

in Erinnerung bleiben. Ein solches vorbildliches Sterben „für andere"
scheint mir am ehesten vergleichbar mit rabbinischen Erzählungen über den
Lebenseinsatz des Mose (Mekh RSchbJ Schirta 1 [Horovitz-Rabin, S. 117]), der Väter

und Propheten (Mek Bo 1 [Horovitz-Rabin, S. 4]) und der Esther für Israel
(Jalq II § 1056 zu Est 5,2 [S. 530b]). Auch wenn die Protagonisten in diesen
Erzählungen mehrheitlich nicht ihr Leben in den Tod geben mussten, so bezeugen
sie dennoch ihre Bereitschaft, ihr Leben in heilvoller Weise „für andere" aufs

Spiel zu setzen.
Wenn sich nun das Thema der Lebenshingabe im 2 Makkabäer-Buch durchaus

in den vielstimmigen Chor antikjüdischer Martyriumsvorstellungen harmonisch
einbinden lässt, dann wäre schliesslich zu fragen, ob vielleicht das Auffinden

- 324-



geprägter christlicher Begriffe und Motive 2 Makk 6-7 als Eintrag eines kirchlichen

Uberarbeiters entlarven kann. Auffällig ist, dass für die Beschreibung der
Leidens- und Sterbensbereitschaft des Eleazars und der sieben Brüder keine Derivate

des Wortstamms gaptup- gebraucht werden, wie diese im christlichen
Sprachgebrauch der Märtyrererzählungen belegt sind. Vielmehr wird das Erleiden ihres
Schicksals mit dem Verb Ttâcr^Eiv beschrieben, das bei Josephus oft das Erleiden
des Todes bezeichnen kann (vgl. Ant 4,279; 6,267; Belljud 2,63 u. ö.). Während
Eleazar allein gewiss ist, dass er den Händen des allmächtigen Richters im Leben
und Tod nicht entkommen kann (2 Makk 6,26), beinhaltet die Erzählung von den
sieben Brüdern ein gewisses Mass an enthusiastischer Martyriumsbereitschaft
(2 Makk 7,10-12) und eine mit dem Martyrium verbürgte Heilsgewissheit (2 Makk
7,29), wie sie als Motive sowohl in jüdischen (vgl. Josephus, Belljud 2,152f.;
3,382) als auch christlichen Märtyrererzählungen bekannt sind (vgl. Mlust |B) 5,2-
3.6). Die Hoffnung der Heilsgewissheit schöpfen die Mutter und ihre sieben
Söhne aus der Verheissung des Moselieds in Dtn 32,36, dass Gott sich seiner
Diener erbarmen wird. Eine dezidiert christliche Handschrift tragen diese Motive
und Bezüge meines Erachtens nicht. Warum nicht auch ein jüdischer Autor im
Stande sein sollte, so ausschweifend über die Schrecken des Martyriums zu
berichten, will mir nicht einleuchten.

Zu guter Letzt bleibt mir nur noch übrig, vor dieser monumentalen Einzelleistung

den Hut zu ziehen. Es ist zu hoffen, dass das Siegert'sche Einleitungswerk
vielfaltige Anreize zur Beschäftigung und Auseinandersetzung mit hellenistisch-jüdischer

Literatur liefert und dass in absehbarer Zukunft auch eine bezahlbare
Neuauflage in Taschenbuchformat ihren Weg in die Bücherschränke vieler Studierender

finden wird.

Münster Daniel Schumann

WISE, Michael O.: Language and Literacy in Kornau Judaea: A Study ofthe Bar Kokbba
Documents (The Anchor Yale Bible Reference Library), New Haven: Yale University
Press 2015, XXI, 523 S., ISBN 978-0-300-20453-7.'

Im vorliegenden Band hat Michael Wise eine Reihe von Beobachtungen und Daten
sowie Rekonstruktionen zusammengetragen, die für die Sprachverhältnisse in
Palästina unter römischer Herrschaft relevant sind. Dabei geht es ihm nicht nur um
die relative Schriftkundigkeit (im Sinne von „Literacy"), sondern auch um die
Ausbreitung der gesprochenen Sprache. Untergliedert ist seine Arbeit in fünf Kapitel:
(1) „Status Quaestionum", gefolgt von den geographisch orientierten (2) „Jerusalem,
Herodium, Jericho, and Envrions", und (3) „En Gedi, Mahoza, and Kephar-Baru".
Die letzten zwei Kapitel beschäftigen sich mit (4) Briefkultur und (5) Sprache und
Schriftkundigkeit.

Im ersten Kapitel geht es um den Hintergrund des Papyrus P.) Yadin 44,
einem hebräischen Pachtvertrag aus dem 2. Jahrhundert, wobei Wise vor allem
die Umstände des Vertrages, die familiären Verbindungen der Unterzeichnenden,
interessieren. Dabei gelingt ihm, wie bei weiteren Interpretationen, anhand von

- 325 -



Prosopographie und Autopsie neue Lesarten vorzuschlagen. Nach einer kurzen
Erinnerung an G. Dalman (der den aramaistischen Ansatz in Neutestamentlerkreisen
nachhaltig geprägt hat) zu den Sprachen Judäas und die Korrekturen von Birkeland
und Segal (nach dem mischnisches Hebräisch eine gesprochene Sprache gewesen
sei), rechtfertigt er die fehlende Berücksichtigung griechischer Literatur, die ihm
zufolge erwiesenermassen nicht aus Palästina stammt, damit dass „in many cases
their Palestinian-Jewish bona fide is suspect" (S. 14). Besonderes Gewicht haben
für ihn papyrologische Zeugnisse. Epigraphische Befunde beanspruchen nur kurz
seine Aufmerksamkeit: nach aktuellen Zahlen beschrifteter Ossuarien (S. 15) haben

nur 40% eine griechische Inschrift, manche zusammen mit einer semitischen.
Erschwert wird nach Wise die Verwendung der Ossuarien für die Fragestellung
dadurch, dass die Steinmetze, die die Ossuarien produziert haben, manchmal auch
für die Inschriften verantwortlich waren. Darüber hinaus sind die Funde geographisch

zumeist auf Jerusalem und Jericho beschränkt. Dazu müsste man die hohe
Zahl an Einwanderern, von denen die Ossuarien-Funde zeugen, in eine Untersuchung

der Sprachverhältnisse einbeziehen (siehe L. Neubert, Jüdische Bildung und

Schriftgelehrsamkeit, im Druck). Wise's Fragestellung lautet daher: Wie lässt sich die

proportionale Verwendung von Aramäisch, Hebräisch und Griechisch durch die
Funde aus den sog. „Bar Kokhba"-Höhlen ermitteln? (S. 20) Damit überschneidet
sich seine Fragestellung der von C. Hezser (S. 26ff.) und hinterfragt zugleich
Annahme ihrer Untersuchung: Hezser vermutete aufgrund rabbinischer Aussagen,
dass in den Schulen hebräische Lesefähigkeit, nicht aber hebräische Schreibfähigkeit

gelehrt wurde (S. 30). Mit Verweis auf R. Cribiore (S. 53f.) korrigiert Wise: Dies
wäre ein eigenartiges Phänomen in der Antike, denn Schulunterricht fing mit Schreiben

an; Schreiben und Lesen gehörten zusammen. Cribiores vier Kategorien des pa-
läographischen Ductus werden sodann auf die einschlägigen Texte angewandt. Zu
den ersten beiden Kategorien gehören Menschen, die eine kurze Bildung genossen
haben, für die dritte Stufe sind mehr Kenntnisse vorauszusetzen, während Schreiber
der vierten Kategorie ein schneller Schreibstil auszeichnet. Wise's Fazit: „Literary
literacy would attach only to the rapid hand" (S. 56). Davon ausgehend fragt Wise,
was dann Unterschriften auf Urkunden im Blick auf „Literacy" besagen.

In den folgenden Kapiteln (2) und (3) verwendet Wise die genannte Kategori-
sierung sowie prosopographische Argumente, um die 145 Texte aus den „Bar
Kokhba"-Höhlen (118 Verträge, 27 Briefe), im Sinne seiner Fragestellung zu erläutern.

Dabei geht er davon aus, dass eine Untersuchung der Sprache weder auf die
Zeit Bar Kokhbas noch geographisch beschränkt werden kann, da manche dieser
Texte aus der Zeit des ersten Aufstandes stammen oder noch weiter bis in die Jahre
um die Zerstörung Jerusalems zurückreichen (S. 62-134). Darüber hinaus werden
in den Texten etwa 40 Dörfer in Judäa erwähnt. Aus den Texten rekonstruiert der
Autor drei Familienarchive: das des Eutrapelus, des Honi b. John und des
Dositheos b. Eleazar, zu denen vier nicht zuschreibbare aus der Zeit des ersten
Aufstands gegen Rom hinzukommen, und erhellt den Hintergrund von 18 Dokumenten

(16 aus dem Wadi Murabba'at und 2 4Q Texte, die fälschlicherweise unter die

Qumranfunde eingereiht wurden). Besonders hilfreich waren ihm dabei
prosopographische Untersuchungen. Die literarischen griechischen Texte aus dem Wadi

- 326 -



Murabba'at verbindet er plausibel mit der Familie des Eutrapelus, die aus Jerusalem
stammt (Mar 29.10-11; S. 94-105). Jedoch lässt die fragmentarische Natur dieser
Schriften keine Aussagen über Umfang und Inhalt griechischer Literatur in Jerusalem

im ersten Jahrhundert zu. Spekulativ bleibt denn auch seine Vermutung: „Jo-
sephus may reasonably be supposed to have obtained and read Thucydides while
resident inJerusalem" (S. 97). Ein weiteres bisher unbekanntes Archiv (mit privaten
und öffentlichen Dokumenten) stellte er aus den Funden her, die ins zweite
Jahrhundert zu datieren sind: Es handelt sich um das Archiv der Bene Galgula, namentlich

des Jesus, der während des Bar Kokhba-Aufstandes Verwalter der Toparchie
des Herodiums war. Sprachlich deutet eine Form wie (poAcovéi in Mur 92 und
Mur 94, so Wise, auf Hebräisch als eine gesprochene Sprache hin (S. 116). Die
Verwendung von Hebräisch zwischen den Kriegen gegen Rom wird auch von den in
der Abior Höhle nahe Jericho gefundenen Texten belegt. Nach dem Bericht über
Entdeckung und Ausgrabung der verschiedenen „Bar Kokhba"-Höhlen, die vor
allem Texte aus En Gedi, Mahoza und Kephar-Baru verbargen, rekonstruiert Wise
neben den vier bekannten Archiven noch zwei weitere: ein Archiv des Eleazar b.

Eleazar und eines der Bene Hananiah (Tabelle auf S. 180). Hierzu bietet er neue
Lesungen und Interpretationen, die auch sprachliche Implikationen haben. Zwei
Beispiele: Der Schreiber Tehina b. Simon schrieb die Ketubba (P. Yadin 18) der
Shelamzion in flüssigem Griechisch der Schreibstufe 4, hat aber das Homologou-
men des Ehemannes judah Cimber mit grosser Mühe nur auf Aramäisch geschrieben.

Der jüdische Schreiber konnte offenbar flüssig Griechisch schreiben, hatte
aber die semitische Schrift nicht über das elementare Niveau hinaus gelernt. Und
der Ehemann, Judah Cimber, aus einer wohlhabenden Familie mit Besitz in En
Gedi und anderswo, war des Griechischen nicht mächtig. Das zweite Beispiel
betrifft P. Hever 13, eine umstrittene Schrift. Da die Rabbani»/ nur dem Mann erlaubten,

einen Scheidebrief auszustellen, wurde dieser Papyrus nicht als Get von
Shelamzion b. Joseph an ihren Ehemann Eleazar verstanden (S. 174-177).
Aufgrund von Bezugseigentümlichkeiten des Pronomens haben die Herausgeber das

Schreiben als Bestätigung eines schon vom Ehemann empfangenen Get interpretiert

und nicht als eine von der Frau ausgestellte Scheidungsurkunde. Dagegen
erklärt Wise, dass die Formen rrisn und mn als und üü (P. Hever 13 Z. 6-7) zu
lesen sind, weil in der lokalen Sprache (Mahoza) e und i gleich ausgesprochen wurden,

wie die Verwechselung von -at und -ot in P. Yadin 19 belegt, und dokumentiert
damit die Bedeutung einer gründlichen Untersuchung aller Urkunden.

Die in Kapitel 4 behandelten „Bar Kokhba"-Briefe entsprechen in ihrer Form
denen des breiteren Mittelmeerraumes. Hinsichtlich ihrer Sprachwahl behauptet
Wise: Bar Kokhba habe vorgeschrieben, dass die Kommunikation auf Hebräisch
und in Buchschrift erfolgen sollte; diese Verordnung sei ein Ausdruck des judäi-
schen Nationalismus (S. 227), aber kein Beweis für die Wiederbelebung einer toten
Sprache. Dies betrifft die ersten 12 Briefe (Tabelle S. 215f.), ausgenommen
P. Mur 48, der wohl eine Aktenkopie und nicht der versandte Brief ist (S. 226). Die
hebräischen Schreiben in Kursivschrift und die aramäischen bzw. griechischen
Briefe bedürfen daher einer anderen Erklärung: Wise findet sie in veränderten
Umständen, z. B im Fehlen von ausgebildeten Schreibern, das die Aufständischen

- 327 -



gegen Ende des Krieges zur Improvisation zwang. Die gewählte Sprache der
Schriften (überwiegend Aramäisch) sowie die weniger geübten Hände (alle Kategorie

3) entsprechen somit den Sprachverhältnissen der Zeit. Vor dem Hintergrund
dieser Anweisung Bar Ivokhbas versteht Wise auch die Sprachwahl eines auf
Griechisch geschriebenen Briefs (P. Yadin 52). Der Absender, Soumaios, kein Nabatäer,
wie Cotton vorgeschlagen hatte, sondern Judäer, der sich entschuldigt, dass er sich
nicht an die Vorschrift halten kann (S. 251). Denkbar wäre nach Wise aber auch,
dass der aramäische Brief (P. Yadin 57) zusammen mit dem griechischen (P. Yadin

52) vorgelesen wurde (S. 248), und deshalb die aramäische Version keine
Rechtfertigung der Sprachwahl brauchte. Vielleicht hat Soumaios um Schwierigkeiten
eines griechischen Briefs gewusst, denn ein griechischer Brief konnte leichter entziffert

werden, sollten ihn die Römer abfangen.
In seiner im letzten Kapitel vorgetragenen Zusammenfassung plädiert Wise für

eine Trennung zwischen literarischem Hebräisch (darunter Qumran-Hebräisch)
bzw. Aramäisch und gesprochenem Hebräisch (Proto-Mischnisch) bzw. gesprochenen

Aramäisch, kurzum für eine Dig/ossia. Allerdings erscheint seine Diskussion
um die Ausbreitung des Griechischen in der hellenistischen Zeit etwas einseitig;
hier hätte man zudem einen Verweis auf F. Miliar und/oder L. Feldman erwarten
können. Der Prozentsatz der Bevölkerung (insgesamt wird sie auf eine Million
geschätzt), der Hebräisch sprechen konnte, wird anhand der Zahl der hebräischen
Unterschriften auf hebräischen Urkunden von ihm auf 65-80% hochgerechnet.
Wise geht davon aus, dass eine Unterschrift auf Hebräisch allein, zumeist nur die
Worte „Sohn" bzw. „Zeuge", besage, dass der Unterzeichnende die Abfassungssprache

der Urkunde oder des Vertrages, wenn Hebräische verwendet wurde, auch
verstehen konnte. Das bedeutet aber nicht, dass 65-80% der Bevölkerung auch
hebräische Literatur lesen konnten, wie Wise mit Hinweis auf die Diglossia in Judäa
bemerkt. Hebräische Literatur lesen zu können, würde ein viel tieferes Wissen
verlangen. Von den 127 wohlhabenden Menschen, die in den hebräischen Dokumenten

begegnen, erreichten 25-33% das nötige Niveau, hebräische Literatur lesen zu
können (S. 312). Nach Wise' Meinung sind die 12 Lese- und Schreibkundigen in
Mahoza daher schon eine relativ hohe Zahl.

Aufgrund der Texte ist anzunehmen, Aramäisch war die am weitesten verbreitete

Sprache zu dieser Zeit (die alltägliche Sprache für Schriftkommunikation). Fast
alle Judäer sprachen eine Form von Aramäisch. Andererseits blieb aramäische

Literatur eine Domäne der Gelehrten. Hilfreich für die Neuorientierung ist Wise's

Hypothese von der Herkunft der Texte vom Toten Meer. Vieles stamme aus
individuellen Sammlungen (S. 327). Griechisch ist prozentual weniger belegt; nur 25%
der judäischen Zeugen konnte eine griechische Urkunde auf Griechisch
unterschreiben. Vielmehr wurde auf Aramäisch zurückgegriffen. Die fragmentarisch
erhaltenen griechischen literarischen Schriften der Eutrapelus-Familie bleiben rätselhaft

(S. 336). Im Vergleich zu den Nabatäern war das Griechische als gesprochene
Sprache zwar erheblich verbreiteter, aber doch weniger gebräuchlich als Aramäisch
und Hebräisch (S. 344).

Erschwert wird die Berechnung der Verbreitung von Lese- und Schreibfähigkeit

dadurch, dass es in der Forschung keine einheitliche Definition von „Literacy"

- 328 -



gibt, und die Zahl der Einwohner Judäas nur geschätzt werden kann. Dennoch
sollen nach Wise' Hochrechnung 47,4% der Oberschicht einen Handschriftenstil
der Kategorie 3 oder 4 geschrieben haben, also „literary literates" gewesen sein. Bei
einer Million Einwohner und einer geschätzten Oberschicht von 250.000 Personen
kommt Wise auf 7,7% und verallgemeinert dies auf einen Anteil von 5 bis 10%.
Rechnet man die „Anfänger" mit ein, kommt man auf 16%. Allerdings relativiert
eine letzte Überlegung zum Thema Oralität und jüdische Buchkultur diese Zahlen,
denn auch Menschen ohne Lese- und Schreibfähigkeit konnten durchaus an
Literatur Anteil haben, etwa durch „literary performance" (S. 353), nicht zuletzt Lesungen

im Gottesdienst.
Zwei Anhänge (S. 357-391) bieten eine Auflistung der Dokumente entsprechend

ihrer Abfassungssprache bzw. der beteiligten Personen und ihrer paläogra-
phischen Stufe. Das Register der rabbinischen Texte hätte präziser sein können.
Abschliessend lässt sich sagen, dass die Untersuchung reich an neuen Lesarten und
Rekonstruktionen der historischen Umstände der Papyri ist und neue linguistische
Lösungen alter Probleme bietet (z. B. 6, 264, 269). Weitere Forschung wird
allerdings nötig sein, um die tatsächliche Ausbreitung des Hebräischen als gesprochener
Sprache zu klären, zumal nicht alle Forschungsergebnisse in diesem Bereich von
Wise aufgenommen wurden, wie beispielsweise die Verwendung von n statt n nN

als nota accusativi in den Bar Kokhba Briefen, die als Indiz für eine hebräische Mundart

verstanden wird, ohne H. Gzellas Gegenargumente (Elemente systemischen
Sprachkontaktes in den hebräischen Bar-Kosiba-Briefen, in: H.-P. Mathys / M. Saur

/ J. Luchsinger [Hg.],der seine Lust hat am Wort des Herrn!" Festschriftfür Ernst
Jenni [AOAT, Bd. 336], Münster 2007, S. 93-107) zu diskutieren. Alles in allem stellt
das Buch eine umfassende Behandlung der bearbeiteten Textfunde zu Sprache und
Schriftkundigkeit dar und wird die weitere diesbezügliche Forschung bereichern,
wenn nicht nachhaltig mitgestalten.

München Luke Neubert

WRIGHT, Benjamin G.: The Letter ofAristeas. 'Aristeas to Philocrates' or 'On the Translation

of the Law of the Jews' (Commentaries on Early Jewish Literature [CEJL]),
Berlin/Boston: Walter de Gruyter 2015, 501 S., ISBN 978-3-11-043904-5).

Benjamin G. Wright Vf.) hat nach eigenem Verständnis „the first full-length
commentary" zum Aristeasbrief Ar.) vorgelegt (S. 4; vgl. dazu S. 3-4 seine

Ausführungen, warum nicht einmal der imposante Band von Tramontano [1931 ein

„full-fledged commentary" sei). Dieser besteht aus einer Einführung (S. 3-74), in
der die wichtigsten Rahmenprobleme dieses anonymen und undatierten Textes
unter zehn Rubriken besprochen werden, darunter sein Wert als historische
Quelle, die Datierung, Gattung und Struktur, Zweck und beabsichtigte Leserschaft

u. ä.; einer ausführlichen Bibliographie (S. 77-96); einer englischen
Übersetzungin kleineren Sinnabschnitten mit zusammenfassenden Überschriften (z. B.
„Das Bibliotheksprojekt §§ 9-11"); jedem Abschnitt folgen textkritische Anmerkungen

(Textual Notes), ein Kommentar zum ganzen Stück (General Comment) und

- 329 -



Anmerkungen zu einzelnen Begriffen und Wendungen (Notes). Soweit der Hauptteil

des Buches (S. 99-458). Es folgen ausführliche Indices, die das Arbeiten mit
dem Buch auf eine dankenswerte Weise erleichtern.

Der griechische Text wird nicht abgedruckt; Grundlage der Ubersetzung ist die
letzte massgebliche Edition von André Pelletier (1962). Die „Textual Notes" sollen
dem Leser trotzdem auch die textkritischen Entscheidungen an problematischen
Stellen verständlich machen. Sie sind aber mit grosser Vorsicht zu gemessen.
Grundsätzlich verteidigt Vf. immer die Lesart, die Pelletier im Haupttext anbietet,
dies bedeutet aber nicht, dass er tatsächlich danach übersetzt. So gleich im ersten
Satz: [...] 5ià tö aè îtepi 7toM.où 7teîtotfja0ai jrap'ëKaoxa i)7tontpvf)aKovxoç auvaKoù-

oat 7tspi cov à7teaxâÀ.r|(rev kcù ôtà il, Jts7telpagai <.. .> SK0éa0cu [...] wird übersetzt:

[...] sinceyouplace a high value, asyou constantly mention, on hearing about the details and

purpose of our deputation, I have attempted to expound it [...]. Wie die „Textual notes"
dazu informieren (S. 100), folge Pelletier hier einer Emendation von Zuntz (1958),
„making the participle a genitive absolute, 'as you constantly mention', rather than
the nominative singular traopvricTiccov (sic!)". Nun, weder Zuntz noch Pelletier haben
den von ihnen konjizierten Genitiv als einen Absolutus gemeint. Der Genitiv kann
in einem so konstruierten Satz nur von cruvaKoùaai abhängig sein und die Person

bezeichnen, der zugehört wird, wobei das Subjekt des Partizips aus dem Hauptsatz
als 1. Person gedanklich ergänzt wird. Zuntz fasst seinen Vorschlag folgendermas-
sen zusammen: „Da nun Philokrates grossen Wert darauf gelegt hat, bei jeder
Gelegenheit, wennA.. daraufgu sprechen kam, zuzuhören, hat A. unternommen, den
Gegenstand und Zweck seiner Sendung deutlich darzulegen." Es war also — dies ist
der Sinn der neuen Konjektur - Aristeas, der öfters die Gesandtschaft erwähnte.
Die Übersetzung dagegen, die Vf. bietet, ist eine modernisierte Variante von
Thackeray (1917): „as thou art constantly reminding me"; zu der Zeit pflegte man
den agrammatischen Nominativ der Hss. entweder in den Akk. i)7io|ai|xvf|öKovxa
oder in den Inf. i>7to|ai|tvf|cnceiv zu emendieren; somit wäre „du", d. h. Philokrates,
das Subjekt des Verbs. Im Allgemeinen sind die textkritischen Teile des Kommentars

ohne selbstständigen Wert und dienen nur dem Vollständigkeitsanspruch.
Rein dekorativ ist auch der kurze Abschnitt der Einführung (S. 6-7), welcher

die Beschäftigung mit Ar. in der frühen Neuzeit skizziert: Die knappe Information
ist aus zweiter Hand übernommen, so dass etwa Isaac Vossius als ein späterer
Kritiker von Humphrey Hody genannt wird. Zwar hat der alte Vossius auf die
vernichtende Kritik seiner einschlägigen Vorstellungen vonseiten des „Oxforder
Jünglings" eine (etwas hilflose) Antwort gegeben, in die inhaltliche Geschichte der
Kontroverse gehören diese Namen jedoch in umgekehrter Reihenfolge.

Das eigentliche Interesse und die Stärke des Vf.s. liegt in seiner eingehenden
Beschäftigung mit der modernen Aristeas-Forschung. Er bietet eine ausführliche,
kompetente Evaluierung der wichtigsten Arbeiten und Theorien zum Thema aus

den letzten Jahrzehnten (u. a. werden wichtige Bücher von S. Honigman, T. Ra-

jak, M. Niehoff eingehend behandelt). Sein eigener, origineller Standpunkt in diesem
Geschehen wirft allerdings auch Fragen auf. Gerade, weil die Ursprünge des neuzeitlichen

Interesses an Ar. in den Streitigkeiten um den Vorrang der Septuaginta als der

massgeblichen Form des christlichen Alten Testaments in der Nachreformationszeit

-330-



unreflektiert bleiben, übernimmt Vf. als ein Faktum die Überzeugung, dass Ar. die

Septuaginta als eine neue massgebliche Tora — mit der Folge der Verdrängung des

hebräischen Originals aus dem Leben des alexandrinischen Judentums - präsentiert,

(z. B. S. 13, 71 und passim). Daraus leitet er seine eigentümliche Begründung
der (m. E. an sich unbestreitbaren) Tatsache ab, dass Ar. keine historisch zuverlässige

Information über die Umstände der Übersetzung enthält und mindestens
anderthalb Jahrhunderte nach dem fiktiven Datum geschrieben wurde. Auf einer
modernen Übersetzungstheorie basierend, geht er davon aus, dass man aus der
„Oberfläche", dem „makeup" einer Übersetzung, und den in ihr zutage tretenden
Übersetzungsstrategien ablesen könne, für welche Funktion diese Übersetzung
bestimmt sei. Die „Oberfläche" des griechischen Pentateuchs scheint ihm eine
„Dimension der Unverständlichkeit" zu haben, die darauf hinweist, dass die Septuaginta

ursprünglich nicht für eine eigenständige Benutzung ohne das hebräische

Original bestimmt war. Ar. schreibe ihr angeblich aber genau diese ursprüngliche
Bestimmung zu. Dies hänge damit zusammen, dass die Septuaginta im Laufe der
Zeit ihre Funktion geändert habe und ab dem 2. Jh. v. u. Z. tatsächlich zu einer

eigenständigen Heiligen Schrift geworden sei; in dieser Eigenschaft werde sie in Ar.
glorifiziert (S. 11-14). Wenn aber die Funktion einer Übersetzung sich verändern
kann, ohne dass das „makeup" sich im Geringsten verändert hätte — wie kann man
denn behaupten, dass man von dem Letzteren auf die Funktion schliessen kann?
Die Funktion der Septuaginta habe sich, nach Vf. geändert — bei der gleichen
Oberfläche, die sich also für beide Funktionen verwenden lässt und somit nicht auf nur
eine der beiden unmissverständlich hinweisen kann. Überhaupt ist die für die
Moderne entwickelte Theorie, welche nur mit zwei Punkten arbeitet, dem Ausgangstext

und dem Ergebnis der Übersetzung, und nicht auf das fortwährende
Kommentieren als einen nicht wegdenkbaren Bestandteil des Funktionierens des Tora-
Textes ausgerichtet ist, kaum geeignet, uns beim Verständnis sowohl der Septuaginta

selbst als auch seiner Entstehungslegende zu helfen.
Die verdienstvolle Arbeit gibt den Studenten der Judaistik ein praktisches

Nachschlagewerk in die Hand, weckt Bewusstsein für aktuelle Probleme und
Fragestellungen der Judaistik und der Septuaginta-Forschung, liefert wichtige
bibliographische Hinweise und wird bestimmt noch viele Jahre für jede Beschäftigung
mit der hellenistisch-jüdischen Literatur ein unentbehrliches Arbeitsinstrument
bleiben.

Bern Maria Sokolskaja

[HOLDER, Stefanie (Hg.)] : Joseph und Aseneth: Ein Roman über richtiges undfalsches
Mandeln. Übersetzt und eingeleitet von Stefanie Holder (Kleine Bibliothek der
antiken jüdischen und christlichen Literatur), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2017, 84 S., ISBN 978-3-525-53467-0.

Im Zentrum des sprachlich nüchternen, in seiner Erzählung aber durchaus
unterhaltenden Romans Joseph und Aseneth (JosAs) steht die Konversion der Protagonistin

zum Judentum. Die Liebe zum schönen Joseph lässt die ägyptische Polytheistin

- 331 -



Aseneth zur frommen Jüdin werden. Sie, die den Sohn eines Hirten aus dem Land
Kanaan zuerst so verachtet hatte, besinnt sich, als sie Joseph zum ersten Mal sieht,
eines Besseren. In der neuen Übersetzung von Stefanie Holder: „Aseneth aber sah

den Joseph und es schmerzte sie he füg. Ihre Seele zerbrach, ihre Knie waren
gelähmt und sie bebte an ihrem ganzen Körper." Arthur Darby Nock hat die
Konversion im antiken Kontext einst als „reorientation of the soul" definiert. Auf
Aseneth trifft dies sicher zu. Doch wohin genau führt Aseneths Neuorientierung?
Im Verständnis von Stefanie Holder, deren Ausgabe von JosAs in der neuen „Kleinen

Bibliothek der antiken jüdischen und christlichen Literatur" aus dem Hause
Vandenhoeck & Ruprecht erschienen ist, liegt nicht nur eine Abwendung vom
ägyptischen Polytheismus vor. Vielmehr stehen die zwei Teile des Romans

(Kap. 1-21, bis zur Hochzeit des Paares; Kap. 22-29 mit dem Intrigenspiel des

Pharao-Sohns und seiner Verbündeten) gleichsam für zwei unterschiedliche
religiöse Grundverständnisse. Im ersten Teil steht das Gesetz im Zentrum: „Als
Richtschnur einer sittlich richtigen Handlungsweise verweist daher der erste Teil
von Joseph und Aseneth auf die mosaischen Gebote, auf ein positiv formuliertes
Recht also, dessen Einhaltung der Roman strikt fordert" (S. 10). Im zweiten Teil,
so Stefanie Holder, entwickelt sich die Ethik des Textes dahingehend, dass

ethisch richtiges Handeln nun nicht mehr nur mit der Einhaltung der mosaischen
Gebote, sondern neu mit Gewissensfragen und ethisch korrektem Verhalten,
insbesondere gegenüber Feinden, zusammenfällt (S. 34). „Das Hauptmotiv des

zweiten Teils, Vergebung und Feindesliebe, hier ausgedrückt in der Aufforderung,

den Sohn des Pharao zu verarzten und zu seinem Vater zurückzubringen
(29,3-6), dürfte", so Holder in ihrer Einführung zur Übersetzung (S. 13), „christlichen

Ursprungs sein". Die Frage, ob sich im zweiten Teil von JosAs christliche
Überarbeitungen finden, ist öfter gestellt worden. Parallelen zur Eucharistiefeier
und eben das Motiv der Feindesliebe führten verschiedentlich zur Vermutung,
JosAs sei christlich überarbeitet worden (vgl. zuletzt F. Siegert, Einleitung in die

hellenistisch-jüdische Literatur, Berlin/Boston 2016, 281-289). Man wird dies
vereinzelt nicht ausschliessen wollen. Zu wenig berücksichtigt wird dabei
allerdings, dass die neutestamentlichen Schriften ebenfalls aus einem jüdisch-hellenistischen

Kontext stammen und scheinbar Christliches in JosAs sehr wohl auch

jüdischen Ursprungs sein kann. Stefanie Holder geht mit ihrer Dichotomie
zwischen einem gesetzesorientierten ersten Teil und einem ethischen zweiten Teil
jedenfalls zu weit. Ihre Schilderung unterschätzt die Wichtigkeit ethischer Fragen,
über das „Gesetz" hinaus, sowohl im Tanach als auch in der jüdisch-hellenistischen

Literatur. Zum Schluss der 40seitigen Einführung hat man fast den
Eindruck, dass Aseneth nicht von der ägyptischen Religion zum Judentum, sondern

vom Judentum zum Christentum konvertiert. So bleibt die Einleitung in einigen
Punkten fragwürdig, nicht zuletzt im Hinblick auf das mit der Reihe sicher
angepeilte breitere Lesepublikum. Diesem wird JosAs hier recht verkürzt vorgestellt.
Holder fügt JosAs den Untertitel „Ein Roman über richtiges und falsches
Handeln" hinzu. Darum geht es in JosAs gewiss auch. Zentraler als von Holder
präsentiert ist in JosAs aber die Motivik des griechischen Liebesromans. Beide Teile,
gerade auch der intrigenhafte zweite, passen gut zu diesem Genre.

- 332-



JosAs ist nicht einfach zu übersetzen: Die etwas monotone Syntax des
Griechischen stellt einen vor die Frage, wie nahe man beim Ursprungstext bleiben
soll (die wortwörtliche deutsche Übersetzung von Christoph Burchard, des

Doyens der JosAs-Forschung (Gütersloh 1983), ist unlesbar). Stefanie Holder hat
einen guten Kompromiss zwischen Textnähe und Leserlichkeit gefunden. Ihre
Übersetzung liest sich gut. Insgesamt ist das Bändchen aber nur mit Vorbehalten
zu empfehlen. Der Komplexität von JosAs kann das schmale Format der Serie
freilich auch nicht wirklich gerecht werden. Wer einen umfassenderen Einblick
in den faszinierenden Text „Joseph und Aseneth" erhalten möchte, fährt mit dem
von Eckart Reinmuth in der Reihe SAPERE herausgegebenen Band jedenfalls
besser (Tübingen 2009).

Bern René Bloch

[SCHLERITT, FRANK (Hg.)]: Hegesipp. Übersetzt und eingeleitet von Frank Schleritt.

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2016, 85 S., ISBN 978-3-647-99746-9.

In der in kurzen Abständen erscheinenden Reihe „Kleine Bibliothek der antiken
jüdischen und christlichen Literatur" liegt bemerkenswerterweise nun auch Hegesippus
vor. Das fünfbändige Werk des Hegesippus ist praktisch vollständig verloren. Es ist

nur in einigen Exzerpten in der Kirchengeschichte von Eusebius ein klein wenig
greifbar. Hegesippus ist nicht zu verwechseln mit dem spätantiken sogenannten
Pseudo-Hegesippus, jenem Autor, der ebenfalls in fünf Büchern eine lateinische (und
christliche) Version von Flavius Josephus 'Jüdischem Krieg verfasst hat.

Hegesippus, den man sicher ins 2. Jh. n.Chr. datieren kann, stiess trotz seiner
sehr fragmentarischen Überlieferung schon immer auf ein grösseres Interesse. Wie
der Göttinger Theologe Frank Schleritt, der die Exzerpte neu aus dem Griechischen

übersetzt hat, festhält, ist dieses Interesse vor allem auch dem Umstand zu
verdanken, dass Hegesippus eine willkommene Quelle über die Familie von Jesus

(Jakobus, Symeon, die Enkel des Judas) war und dass hier etwas über die Jerusalemer

Gemeinde zu erfahren ist, das über die Apostelgeschichte hinausgeht. Aus ju-
daistischer Perspektive ist Hegesippus auch deswegen von Interesse, weil sich
Parallelen und Unterschiede zu Flavius Josephus ergeben. Beide berichten über den
Tod des Jakobus (Hegesippus bei Eusebius, Kirchengeschichte II 23,4-18 und Flavius

Josephus, Jüdische Altertümer 20,197-203). Dass die Version des Josephus bei Eusebius

gleich nach dem Hegesipp-Zitat einen gewichtigen Zusatz enthält, muss einen

(nochmals) dazu ermahnen, auch Josephus' Zeilen über Jesus Christus (das
Testimonium Elavianum) cum grano salis zu lesen: In Eusebius' Fassung erklärt Josephus
die Zerstörung des Jerusalemer Tempels als Rache für die Ermordung von Jakobus
und Jesus (KG II 23,20). Wie komplex im Übrigen Eusebius' Zitiertechnik ist, hat
Sabrina Inowlocki mit ihrer Monographie Eusebius and the Jewish Authors: His Citation

Technique in an Apologetic Context (Leiden 2006, das Buch hätte eine Auflistung
in der Bibliographie von Schleritt verdient) aufgezeigt.

Hegesippus ist überdies für die unterschiedlichen religiösen Ausrichtungen
innerhalb (und ausserhalb?) des Judentums eine interessante Quelle. Hegesippus

- 333 -



schreibt (zitiert von Eusebius, in der neuen Übersetzung von Frank Schleritt): „Es
gab aber verschiedene Meinungen unter der Beschneidung, unter den Söhnen der
Israeliten, gegen den Stamm Juda und den Christus diese: Essäer, Galiläer, Herne -

robaptisten, Masbotheer, Samariter, Sadduzäer, Pharisäer" (Kirchengeschichte IV
22,7). Die Stelle ist nicht einfach zu kontextualisieren und von der Textüberlieferung
zudem nicht unproblematisch. Die Frage, die Frank Schleritt in seinem Kommentar
stellt, ist jedenfalls auch für die Judaistik eine wichtige: Auf welche Zeit bezieht sich

Flegesippus mit seiner Auffacherung der jüdischen Strömungen? Gar bis in die Zeit
nach 70 n.Chr.? Das letzte Exzerpt Eusebius' handelt von den Quellen und der
Herkunft des Hegesippus (Kirchengeschichte IV 22, 8-9): Nach Eusebius ist Hegesippus „aus
den Hebräern zum Glauben gekommen". Man hat vermutet, dass Eusebius nur
aufgrund von Hegesippus' Kenntnissen des Hebräischen und insgesamt der jüdischen
Überlieferung (auch der mündlichen) auf eine jüdische Herkunft schliesst (S. 9).
Undenkbar ist eine solche aber sicher nicht. Dass Hegesippus wie Eusebius (und auch

Pseudo-Hegesippus) den Fall von Jerusalem als eine göttliche Bestrafung für die
jüdische Missachtung von Jesus deutet, müsste nicht dagegensprechen.

Frank Schleritt ist zu danken für diese hilfreiche kommentierte Zusammenstellung

der Hegesipp-Exzerpte. Neben einer informativen Einleitung und der
Übersetzung der Stellen bietet Schleritt auch recht detaillierte Erläuterungen, bei denen

er angesichts der Überlieferungslage zu Recht grosse Vorsicht walten lässt.

Bern René Bloch

KAHN, LILY & AARON D. Rubin (eds.): Handbook ofJewish Languages (Brill's Handbooks

in Linguistics), Leiden/ Boston: Brill 2015, XIX, 760 S., ISBN 978-90-04-
21733-1; ISBN 978-90-04-29735-7 (e-book).

Angesichts der Tatsache, dass Juden im Laufe ihrer langen Geschichte eine Vielzahl

von Sprachen gesprochen und geschrieben haben, von denen einige gut erforscht,
andere bisher aber kaum in den Blick genommen worden sind, haben die Herausgeber

mit ihrem voluminösen Werk ein doppeltes Ziel verfolgt: „Firstly, we wanted
to provide an accessible introduction to Jewish languages suitable for a broad
audience, and secondly, we wanted to put together for the first time a study that treats
these diverse linguistic varieties under a single heading." (S. 1) Wenn es auch durchaus

nicht „for the first time" ist, dass die Vielzahl der Sprachen der Juden unter
einer Überschrift zusammengefasst behandelt und dargestellt wird, so ist den
Herausgebern gleichwohl zu bescheinigen, dass es in diesem Umfang bislang nicht
geschehen ist. Wie Heinrich Eljakim Loewe (1869—1951) programmatisch Hebräisch
einst als „die Sprache der Heimat" der Juden (Die Sprachen derJuden, Köln 1911, S.

9-21, 140-149), die anderen von Juden gesprochenen und geschriebenen Sprachen
hingegen als „die Sprachen der Fremde" beschrieben hatte (ebenda, S. 22-34), so
wird auch im Handbook prinzipiell zwischen Hebräisch und dem Rest der Jewish

languages unterschieden, und dies in einer Weise, dass es trotz des 760-seitigen Um-
fangs keinen eigenen Artikel für das Hebräische gibt Als Jewish languages figurieren
jene, die in der Diaspora als vernaculars an die Stelle des Hebräischen getreten sind.

- 334-



Ais wesentliches „common feature" dieser Jewish languages nennen die Herausgeber,

dass sie „a Hebrew lexical component" aufweisen, da „all of these diverse Jewish

communities shared the use of Hebrew as a written and liturgical language" (S. 3).

Vor- und dargestellt werden insgesamt 23 solcher Jewish languages, wie in einem

Lexikon, in alphabetischer Reihenfolge:
Jewish Amharic (Anbessa Teferra; S. 8-21 Jndeo-Arabic (Geoffrey Khan; S. 22-

63), JudeoAramaic (Steven E. Fassberg; S. 64-117), Jewish Berber (Joseph Chetrit;
S. 118-129), Jewish English (Sarah Bunin Benor; S. 130-137),Judeo-French (Marc
Kiwitt & Stephen Dörr; S. 138-177), Jewish Georgian (Reuven Enoch; S. 178-193),
Judeo-Greek (Julia G. Krivoruchko; S. 194-225), Jewish Hungarian (Judith Rosen-

house, S. 226-233), Judeo-lranian Eangnages (Habib Borjian; S. 234-296), Judeo-Ita-
lian (Aaron D. Rubin; S. 297-364), Judeymo (Eadino) (David M. Bunis; S. 365-450),
Karaim and Krymchak (Henryk Jankowski; S. 451-488), Jewish Eatin America Spanish

(Evelyn Dean-Olmsted & Susana Skura; S. 489-502), Jewish Malayla?n (Ophira Gam-
liel; S. 503-516), Judeo-Occitan (Jndeo-Provençal) (Adam Strich & George Jochno-
witz; S. 517-551 Judeo-Portugaese (Steven Strolovitch; S. 552-592), Jewish SUtssian

(Anna Verschik; S. 593-598), Judeo-Slavic (Brad Sabin Hill; S. 599-617), Jewish
Swedish (Patrie Joshua Klagsbrun Lebenswerd; S. 618-629), Judeo-Syriac (Siam

Bhayro; S. 630-633), Judeo-Turkish (Laurent Mignon; S. 634-642), und — Yiddish

(Lily Khan; S. 643-751).
Alle Kapitel, deren Ausführlichkeit oder Kürze bereits die Bedeutung, den

Stellenwert und den Grad der Erforschung der vorgestellten Sprache anzeigt, folgen
demselben Schema, unabhängig von ihrem LTmfang: Sie beginnen mit einer
Einführung in die Sprache und ihre Geschichte und einem Uberblick über die sie

dokumentierenden Quellen, soweit dies aufgrund schriftlicher und/der mündlicher
möglich ist (zahlreichen Artikeln sind Facsimiles von Handschriften oder Textbeispiele

beigegeben), gefolgt von einem Überblick über ihre phonologischen,
morphologischen, syntaktischen und lexikographischen Eigenheiten, wobei besonders

jene herausgestellt werden, die sie von ihren nicht-jüdischen Schwestersprachen

unterscheiden. Weiterführende, zum Teil sehr umfangreiche Bibliographien
schüessen die Artikel ab.

Die unterschiedliche Bezeichnung der Sprachen, mal Judeo-..., mal Jewish

erklären die Herausgeber damit, dass „those language varieties that are written in
the Hebrew script are termed Judeo-languages, while those spoken varieties that
are not normally written in Hebrew script, are termed Jewish languages" (S. 3)

Auffällig dabei indessen ist, dass es — von Karaim and Krymchak, den Sprachen der

osteuropäischen Karäer, abgesehen — von all den vorgestellten genannten Sprachen
nur zwei sind, denen das Attribut Judeo-... bzw. Jewish nicht beigegeben ist:

Judespno (Eadino) und Yiddish. Dies erinnert an eine Bemerkung Abraham Joshua
Heschels (1907-1972), der mit Blick auf das Yiddishe einst meinte, dass von allen

Sprachen, die Juden im Laufe ihrer Diasporageschichte gesprochen und geschrieben

haben, nur eine „jüdisch" nannten (JP'Vyidis bedeutet nichts anderes als

„jüdisch", die Schreibung Yiddish ist allein der englischen Phonetik geschuldet) und
damit neben Ivrit oder Yehudit stellten, jenen Sprach(bezeichnung)en, mit denen
sich Juden seit in der Antike gegenüber Nichtjuden identifizierten (Analoges gilt
auch im Blick auf iam'1 Judeymo).

- 335 -



Auf Einzelheiten einzugehen, ist hier nicht der Ort. Zudem sind sich die

Herausgeber bewusst, dass es bei aller Ausführlichkeit ihres Handbook über die
vorgestellten Jewish languages hinaus weitere von Juden verwendete Sprachen gibt, die als

solche beschreibbar wären (Epilogue: OtherJewish Languages, Past and Present [Aaron
D. Rubin; S. 748-751]), expressis verbis genannt werden: the French of OrthodoxJews

in France, Jewish Dutch, Jewish Polish, Jewish German, Jewish Lithuanian, Judeo-Catalan,

Hebrew-]udeo-Urdu, Judeo-Gujarati und Judeo-Malay, „on which, no doubt, something
could be written, but for which there is little to no available data" (S. 748). Das mag
für einige dieser hier genannten Sprachen zutreffen; doch dass Jewish Gertnan und

vor allem Jewish Polish keines eigenen Artikels gewürdigt worden sind, bleibt nur zu
bedauern. Denn wie Jewish German („Judendeutsch" im Gegensatz zum Yiddish;
siehe dazu schon Bettina Simon, Judendeutsch und Jiddisch, in: Alfred Ebenbauer
& Klaus Zatloukal [Hg.], Die Juden in ihrer mittelalterlichen Umwelt, Wien / Köln
/ Weimar 1991, S. 251-260) durch Texte wie „Dukus Horant auch Dietrich von
Bern", „Meister Hildebrand", „Widuwilt", „Kaiser Oktavius" und andere hinlänglich

dokumentiert ist (siehe dazu Julian Voloj, Do mit hat das buch ein end / Das uns

got moschiach send. Zur jüdischdeutschen Sprache und Literatur im Mittelalter, in:
Arne Domrös, Thomas Bartoldus und Julian Voloj [Hg.], Judentum undAntijudaismus
in der deutschen Literatur im Mittelalter und an der Wende %ur Neuheit. Ein Studienbuch,

Berlin 2002, S. 15-30), liegt für Jewish Polish mit — in Rubins Bibliography sogar
erwähntem Buch (S. 750) — Maria Brzezinas Polssgoyyna Zydow (Warszawa 1986,
646 S.) seit mehr als dreissig Jahren nun schon eine ebenso umfangreiche wie
umfassende Untersuchung des „Judenpolnischen" und seiner linguistischen und
stilistischen Eigenheiten vor.

Doch unabhängig davon ist den Herausgebern und all denen, die dazu

beigetragen haben (Kurzbiographien S. X-XI), dafür zu danken, dass sie mit ihrem Handbook

ein geradezu monumentales Werk geschaffen haben, das in Fragen der Jewish

languages sicher für längere, wenn nicht lange Zeit die erste Referenz ist und bleiben

wird, auch wenn mit Benjamin Hary und Yaron Matras' (Hg), Jewish Languages: An
International Handbook und Benjamin Hary und Sarah Bunin Benors (Hg.), Languages

in Jewish Communities, Past and Present (beide bei: The Hague: De Gruyter Mouton)

bereits zwei weitere Handbooks ofJewish Languages angekündigt sind.

Tübingen Stefan Schreiner

F.t.dar, Ilan: nnprrai D'oopB - "rnn 'S'a mnyn rrnttrian [engl. Nebentitel: Hebrew

Language Study in the Middle Ages — Texts and Studies], Jerusalem: Magnes Press

2016, V + 411 S., ISBN 978-965-493-865-5.

Ebenso wie die Erforschung der Geschichte und Entwicklung der hebräischen

Sprache von ihren Anfängen bis heute, so hat auch die Erforschung der Geschichte
und Entwicklung der hebräischen Sprachwissenschaft gleichfalls von ihren Anfängen

bis heute in den letzten Jahrzehnten einen erheblichen Aufschwung genommen,

wie allein schon der Bibliographie am Ende des Buches zu entnehmen ist
(S. 349-372). Alles andere als unwesentlichen Anteil daran hat der Autor des hier

- 336 -



anzuzeigenden Buches, Ilan Eldar Vf.), Professor emeritus für Hebräisch an der
Universität Haifa, der über viele Jahrzehnte mit seinen Forschungen und Publikationen

zu allen Bereichen der hebräischen Philologie und ihrer Geschichte
beigetragen hat und weiterhin beiträgt, wie nicht zuletzt die zwanzig Kapitel seines jüngsten

Buches ein weiteres Mal eindrucksvoll belegen.
Zugrunde liegen ihnen Aufsätze, die in den vergangenen rund vierzig Jahren in

verschiedenen Zeitschriften, Festschriften und Gedenkbänden erschienen (S. 347-

348), im vorliegenden Band nun zu einer Monographie zusammengeführt worden
sind und sich, wie der Titel angezeigt, auf die hebräische Sprachwissenschaft des

Mittelalters konzentrieren, wie sie — im Kontext und unter dem Eindruck und Ein-
fluss der zeitgenössischen arabischen Philologie - im Rahmen des einsetzenden
Studiums der Sprache der Bibel entstanden, mit Sa'adja b. Josef al-Fayyüml (882-942)
und anderen Geonirn seiner Zeit — rabbanitischen und qaräischen Gelehrten übrigens
gleichermassen — und ihren Abhandlungen zum einen zur Grammatik (Kap. 1) und
zum anderen und vor allem zur Lexikographie (Kap. 2 und 3) ihren Anfang
genommen hat, wie nicht zuletzt an Sa'adjas Untersuchungen zu den biblischen hapax
legomena (S. 28f) und seinem Wörterbuch Sefer ha-Agron (S. 29ff) ablesbar ist.

Trotz Begrenzung des zeitlichen Rahmens auf das — in diesem Falle bis zum
15./16. Jahrhundert reichende (S. 178-180, 206-207) — Mittelalter ist der inhaltliche
Bogen des Bandes bemerkenswert weit gespannt, in thematischer Hinsicht nicht
anders als in geographischer: In geographischer Hinsicht umfasst er das Studium
der hebräischen Philologie bei den Juden im Irak, im Jemen (Kap. 20) und in
Marokko (Kap. 4) ebenso wie bei den Juden in Spanien (Kap. 6, 7 und 8), in Frankreich
(Kap. 11), in Italien (Kap. 9) und in Deutschland (Kap. 10 und 12).

Inhaltlich ist der Band in zwei grosse Themenbereiche gegliedert: Im ersten,
der Lexikographie und Grammatik gewidmeten Teil (S. 1-264) werden jeweils am
Beispiel einzelner Autoren und auf der Grundlage ihrer für das jeweilige Thema
ausgewählten wesentlichen Werke Fragen der Konzeption und Methodologie in
der Anlage von Glossaren und Wörterbüchern (Kap. 2, 3 und 4), die unter den
Gelehrten nicht nur einer Generation höchst umstrittene und entsprechend
kontrovers diskutierte Frage der Zwei- oder Dreiradikaligkeit hebräischer Wurzeln, das

Problem von Konsonantenverschiebungen und/oder Konsonantenvertauschun-

gen (Kap. 6), die Vokallehre und das Problem von Vokallängen und -kürzen (Kap.
8, 12 und 13) und die Frage des Silbenbaus, der Ableitung und Gliederung des

Verbalsystems sowie der Konjugation, das Problem von Di- und/oder Trig/ossia,
also der innere Zusammenhang zwischen Hebräisch, Aramäisch und Arabisch
(S. 164-165) etc. behandelt und bei dieser Gelegenheit zugleich auch die wichtigsten

Grammatiker und Lexikographen und ihre Werke, „geographisch" und
chronologisch geordnet, sowie die zwischen ihnen unter anderem in Gestalt von
„Einwendungen" (rruuri) und „Antworten" (rroiwn) ausgetragenen Kontroversen
vorgestellt (Kap. 9, 10 und 11). Im zweiten, „die Lehre von der Schriftlesung" (rinn
topas HNOpn) überschriebenen Teil (S. 265-346) geht es - wiederum am Beispiel
und auf der Grundlage von jeweils ausgewählten Autoren und Texten, darunter
Aharon b. Ashers tröimn vapf "ISO („Buch der Grammatik der Akzente"; S. 269-
275), der Traktat ttnün -\mü („Abhandlung über das Schwa"; S. 276-287) und die

- 337 -



Fragmente der aus dem Jemen stammenden tmpn min („Anleitung für den
Bibelleser"; S. 333-346) — um Grundfragen der masoretischen Grammatik, also um solche

linguistischen Probleme, die mit der Vokalisierung und Akzentuierung der
hebräischen Bibel aufgekommen sind, von der Morphologie bis zur Phonologie, deren

Klärung für die richtige Lesung und damit korrekte Überlieferung der Bibel von
essentieller Bedeutung ist.

Bei alledem kann Vf. aus dem Vollen schöpfen. Seite um Seite merkt man dem
Buch Vf.s durch jahrzehntelange Erforschung der entsprechenden hebräischen
und arabischen Werke erworbene Expertise im Umgang mit ihnen an. Aufgrund
seiner profunden Kenntnis der Quellen (und der Sekundärliteratur) hat er stets die

souverän ausgewählten wesentlichen Texte parat, nicht nur aus solchen Werken,
die seit langem bekannt sind und in wissenschaftlichen Editionen und Bearbeitungen

vorliegen, sondern ebenso auch und gerade aus zum Teil entlegenen, oft nur
bruchstückhaft erhaltenen und bis heute kaum veröffentlichten und dem entsprechend

vergleichsweise wenig erforschten Texten in erster Linie aus der Kairoer
Geniza, die auch in dieser Hinsicht ein unerschöpfliches Reservoir darstellt. Von
einem nicht unerheblichen Teil solcher Texte liefert Vf. - dem Untertitel seines

Buches entsprechend - die Edition und Bearbeitung hier gleich mit, so beispielsweise

des Geniza-Fragments T-S 302.24 von Sa'adjas Abhandlung zu den 70 hapax
legomena der Bibel (S. 34-50) und des arabischen Originals der Ergänzungen zu
Jehuda Hayyügs 2KDD ("Tlp^H "IDD „Buch der Punktation") (S. 82-119) sowie von
Abschnitten aus dem Nnpn ps? („Das Auge des Bibellesers") des Jequti'el b. ha-

Kohen b. Jehuda ha-Naqdan (S. 305-332), des nächst der „Anleitung für den
Bibelleser" («npn n"mn) wichtigsten Textes zum Thema N"ipan nttnp („Rezitation der

Bibel"), um nur diese hier zu nennen.
Besonderer Erwähnung wert sind am Ende auch die dem Buch beigegebenen

Indices, die es nicht nur als Nachschlagewerk zur Geschichte der hebräischen

Sprachwissenschaft zu benutzen helfen, sondern im Falle des Index der philologischen

Termini (S. 373-400) zugleich auch eine Art kleines Wörterbuch der hebräischen

und arabischen sprachwissenschaftlichen Begriffe bereithalten, die bis heute
das Rückgrat der Terminologie der hebräischen Philologie bilden.

Tübingen Stefan Schreiner

SPOLSKY, BERNARD: The Languages of Diaspora and Return (Multilingualism and
Second Language Acquisition, vol. 1 [2-3]), Leiden / Boston: Brill 2016, X, 119 S.,

ISBN 978-90-04-33838-8; ISBN 978-90-04-34024-4 (e-book).

Mit B. Spolskys (- Vf.) Buch beginnt der Brill-Verlag eine neue, von William C.

Ritchie (Professor emeritus ofLinguistics) und Tej K. Bhatia (Professor ofLinguistics and

Hindi; beide an der Syracuse University, Syracuse, NY) herausgegebene
Schriftenreihe, deren Anliegen es ist, dem Thema „multilingualism" und der Diskussion

der „linguistic consequences [...] of large-scale emigration from a homeland
and re-settlement in a new location", also des Entstehens eines Typos, den

François Grosjean als „bicultural bilinguals" definiert hat, ein Forum zu bieten.

- 338 -



Dass diese Schriftenreihe gerade mit einer Abhandlung zur jüdischen Diaspora und
ihrer Vielsprachigkeit eröffnet wird, ist dabei durchaus nicht zufallig. Galt Diaspora
doch lange Zeit als nachgerade typisch und ausschliesslich „jüdisches" Phänomen.

Auch wenn sich der aus Neuseeland stammende Autor {Professor emeritus of
Linguistics am English Department der Bar-Ilan University) darüber im Klaren ist, dass

Diaspora längst kein typisch noch gar ausschliesslich „jüdisches" Phänomen mehr
ist, und er zwecks Gewinnung phänomenologischer Vergleichspunkte daher auch

„Non-Jewish-Diasporas and Languages" in seine Untersuchung einbezieht (S. 12-

24), ist sein Interesse dennoch „primarily on the linguistic effects of Diaspora on
the Jewish people, starting with the first exile in Babylonia in the 8th century BCE"
gerichtet (S. 3). Dabei beschäftigt ihn vor allem die Frage, welche Auswirkungen
die Diasporasituation und deren Veränderungen im Laufe der Geschichte
(Stichworte: veränderte Rechtsstellung der Juden, Emanzipation Assimilation etc.) auf
die sprachlichen Verhältnisse der Juden, auf das Nebeneinander von „mitgebrachter"

Sprache und in der Diaspora „erworbener" Sprache(n) hat.
Zu diesem Zweck unternimmt Vf., chronologisch vorgehend, einen Rundgang

durch die jüdischen Diasporas, angefangen von der in Babylon (S. 24-30) über die
in der hellenistischen (S. 30-36) und arabisch-islamischen Welt (S.36-42), in
Westeuropa (S. 42-50) und im osteuropäischen Shtetl (S. 50-57) sowie im Osmanischen
Reich ansässigen (S. 57-61), um dem jeweiligen language shift (vom Hebräischen
zum Aramäischen, zum Griechischen, zum Arabischen etc.) nachzuspüren und
Antwort auf die Frage nach Entstehung und Entstehungsbedingungen eines

diasporaabhängigen Bi- oder Multilingualismus und, damit einhergehend, der Ausbildung

diasporaspezifischer „jüdischer" Sprachen wie beispielsweise Judaeo-Ara-
bisch, Yiddish, Ladino etc. und deren innersprachliche Mehrsprachigkeit (Dialekte)
zu finden. Und dies, um am Ende den umgekehrten Weg zu gehen und zu schauen,
wie sich zum einen die „Emancipated, Secularizing, Assimilated Diaspora of
Modern Times" auf die von Land zu Land verschiedenen sprachlichen Verhältnisse
der Juden ausgewirkt (S. 61-77) und zum anderen deren „Rückkehr ins Land der
Väter" und die damit einhergehende „revitalization and revernacularization" (S. 1)
des Hebräischen bei gleichzeitiger „Rediasporization in Israel", d. h. Kultivierung
je nach Herkunft gruppenspezifischer Sprachen einerseits und „Challenge of Global

English" (S. 92) andererseits impliziert (S. 78-97). Letzteres erscheint umso
interessanter, als die heutige, im Wachsen begriffene israelische Diaspora — Vf. nennt
sie „tertiär}' diaspora" (S. 98) - einen erneuten language shift (diesmal wiederum vom
Hebräischen zum mit sich bringt.

Auch wenn Vf. in seinem weithin essayartigen Buch vieles nur eben angerissen
hat, hat er mit seiner Fokussierung auf die jüdische Diaspora und ihre Bedeutung
für die Herausbildung von „bicultural bilinguals", um noch einmal François Grosjean

zu zitieren, dennoch gleichsam ein Muster entwickelt, das als solches auf die

Untersuchung von im Zuge zunehmender weltweiter Migrationen und damit
verbundener Entstehung anderer, neuer Diasporas einhergehenden language shifts und
ihrer Folgen übertragbar erscheint. Entsprechende Anregungen für weitergehende
Studien dazu hält die Literaturliste am Schluss des Buches in beachtlichem Umfang
bereit (S. 106-119).

Tübingen Stefan Schreiner

- 339 -



Pelles, Israel Mordekhai / Shelomo Yehuda Spitzer: ddcö msoim Nina -iso

Vît pia npy1 irai :7"nna, Jerusalem 2016, 416, 326 S.

„Mein Herr, wie der Engel Gottes bist du; die Augen von ganz Israel sind auf dich
gerichtet, denn dir obliegt es, den Weg zu zeigen, den wir gehen sollen" - so eröffnete

Zalman Kohen seinen Brief an R. Ya'aqov b. Moshe Molin, Maharil (um
1363—1427 Worms), einen der bedeutendsten aschkenasischen Gelehrten des

14. und 15. Jahrhunderts (Y. Satz [Hg.], Vrana - pVi» npv1 mmwm m1?«®, Jerusalem

1979, S. 186, Resp. 98). Mit diesen Worten beginnt auch das vorliegende, 2016
in Jerusalem erschienene Buch (S. XXVII). Die Ehrfurcht vor dem grossen
Gelehrten, die sich aus den Worten des R. Zalman heraushören lässt (und die mit
Sicherheit nicht zuletzt den epistolaren Konventionen jener Epoche geschuldet
war), muss im Fall dieser „Einführung" jedoch wörtlich genommen werden:
Geprägt ist dieses Werk von grösster Verehrung des legendären aschkenasischen
Gelehrten, der als „ein Mann Gottes, Heiliger und Frommer, ein Tora-Riese, Gemeindeführer

und erbarmungsvoller Vater seiner Schüler" charakterisiert wird (S. 141).
Doch das Buch ist weit mehr als eine Hagiographie: Es handelt sich um die bisher
bedeutendste veröffentlichte Untersuchung, die diesem Gelehrten, seinem Leben
und seinem (sowie dem mit ihm verbundenen) literarischen Schaffen gewidmet ist
und an Gründlichkeit und Ausführlichkeit die älteren Monographien von Y. Y.
Greenwald, Vino cm im: ,5"st ^n npir iran ]isn "n mmp man V'nna (New York
1944), S. Steiman, Custom and Stirvival (New York 1963), und Y. Dinari, notcx 10Dn

"rnn "a1 'nVra Qerusalem 1984), übersteigt. Die vorliegende Untersuchung geht
auf die mehrjährige Forschungsarbeit von Israel Pelles zurück.

Das Buch besteht aus zwei ungefähr gleich starken Teilen: der eigentlichen
„Einführung" sowie den aus verschiedenen, meist aus handschriftlichen Quellen
gesammelten „Ergänzungen" zu den Werken Maharils, wobei letztere zum Teil
bereits veröffentlicht sind. Leider fehlen bei diesem Teil die genauen Hinweise auf die

handschriftlichen Quellen, denen diese Stellen entnommen werden. Der erste Teil
des Werks zerfällt seinerseits in vier grössere Abschnitte: biographische Untersuchungen

zu Maharil und dessen Einfluss auf die Entwicklung der Halacha in Asch-
kenas (Kapitel 1-22), Untersuchungen zu Maharils Responsen (Kap. 23), Untersuchungen

zum Sefer Maharil, sowie biographische Untersuchungen zu Zalman von
St. Goar, dem Verfasser des letztgenannten Werks. Geschlossen wird dieser Teil
mit einer aus zahlreichen Zitaten bestehenden Rezeptionsgeschichte des Sefer
Maharil. Dieser auf den ersten Blick etwas willkürlich erscheinende Aufbau hat jedoch
seine innere Logik, denn die Biographie des Zalman von St. Goar stellt ein
wissenschaftliches Interesse dar in erster Linie im Zusammenhang mit seinem
bedeutendsten Werk, dessen Rezeption ihrerseits nicht nur die Rezeption eines Werks,
sondern auch die seines Verfassers zu sehen ist.

Der biographische Abschnitt basiert auf der Einbeziehung einer breiten
Quellenbasis. Ein bedeutendes Ergebnis dieses ersten Teils ist der plausibel erscheinende

Nachweis, dass das Geburtsdatum des Maharil auf das [ahr 1363 (oder etwas

später, vgl. S. 38-43) zu legen ist. Diese mit älterer Forschung übereinstimmende

Datierung (S. 38, Anm. 4) geht gegen Y. Yuvals Annahme (rnrn:an :mn: 'n
"ran 'zr 'n'm mau ran1mmin, Jerusalem 1988, S. 225f).

- 340,-



Von besonderer Bedeutung sind die textanalytischen Untersuchungen zum
SeferMaharil (Sh. Y. Spitzer, pVi» npy1 irai 5® mrina - ^"nna ISO, 4 Bde, Jerusalem
1989-2016). Dieser Teil geht weitgehend auf Pelles' Dissertation zurück: Bereits
dort bewies der Verfasser die bereits vor ihm als Vermutung aufgestellte These,
dass die vielen verschiedenen Versionen des Sefer MaharUTltgebnisse eines auf den
Verfasser zurückgehenden Uberarbeitungsprozesses sind, den mehrere erhaltene

Autographe des Werks belegen. In der „Einführung" listet Pelles 25 unterschiedliche

„Editionen" des Werks auf, wobei diese Zahl der Zahl der vorhandenen Hand-
schriften des Werks entspricht. Hier bleibt allerdings unklar, welche Systematik dieser

Unterscheidung zugrunde gelegt wurde.
Im Elnterschied zur Dissertation fehlen in der „Einführung" jegliche methodischen

und verallgemeinernden Betrachtungen. Während in der Dissertation die

Untersuchung aus der Perspektive des „Open Book"-Konzeptes erfolgte (vgl.
Y. Spiegel, DTraoi mmn :,_ayn "Bon nnVina tmm, Ramat Gan 22005, Kap. 4, und
I. Ta-Shma, The „Open" Book in Medieval Hebrew Literature: The problem of
authorized editions, in: 'Rulletin of the John Bylands University Libray ofManchester 75,3

[1993], S. 17-24), die ein geeignetes Erklärungsmodell für die vom Verfasser
unternommenen Veränderungen in seinem Werk bot, begnügt sich die „Einführung" mit
einer zwar detailreichen, aber in einen allgemeineren Kontext nicht eingebetteten
Betrachtung. Auch in formaler Hinsicht hat die „Einführung" im Vergleich zu anderen
Werken viele Merkmale einer wissenschaftlichen Untersuchung eingebüsst. So bleibt
die Zahl zitierter Sekundärwerke nur relativ gering; auch fehlt ein Literaturverzeichnis
(was das Auffinden der zitierten Werke für den Leser stark erschwert).

Trotz dieser methodischen und formalen Nachteile, kann die „Einführung" als

ein Meilenstein auf dem Weg der Maharil-Forschung betrachtet werden, der zu
einem wichtigen Nachschlagewerk für jeden, der sich mit der Literatur von und über
Maharil befasst, werden soll.

Heidelberg Vladislav Slepoy

Picard, Jacques / Jacques Revel / Michael P. Steinberct / Idith Zertal
(Hg.): Makers ofJewish Modernity. Thinkers, Artists, Leaders, and the World they made,

editorial Assistant and Photography Curator Ulrich Schutz, Princeton / Oxford:
Princeton University Press 2016, 688 S., ISBN: 978-0-691-16423-6.

Die vorliegende Anthologie „Makers ofJewish Modernity" unternimmt die wahrlich

herkulische Anstrengung, die Jüdische Moderne in ihrer Vielzahl an Facetten
und Orten akteursseitig zu beleuchten und zu kartieren. Dafür wurde sie bereits

von der amerikanischen Kritik hochgelobt und mit dem renommierten „National
Jewish Book Award" 2016 prämiert.

Im Unterschied zu Vorgängerprojekten wie Sander L. Gilmans und Jack Zipes'
(Hg.): Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture 1096-1996 (Yale
University Press 1997) oder genremässig ähnlich gelagerten Unterfangen wie Isaiah
Berlins Essaysammlung Russian Thinkers (ed. by Henry Hardy and Aileen Kelly,
Penguin Books 1978; 22008) verfolgt sie den Anspruch, zeitliche, kulturelle und

-341 -



geographische Vektoren zu erweitern und der Geschichte des Begriffs Moderne die

Kategorie der Erfahrung anbei zu stellen. Mithin den Ausprägungen dieser „Sattelzeit"

in verschiedenen Regionen Europas, wenngleich auch der Blick auf Mittel- und

Westeuropa zentral gestellt bleibt, den Amerikas und Palästinas/Israels nachzugehen.
Den 43 Einträgen vorangestellt finden sich einführende Überlegungen der

Herausgeber zur Intention und Umsetzung des Bandes, wichtiger noch zu ihrem
Begriffsverständnis von Moderne, von Judentum bzw. Jüdischkeit. Diesen Nexus in
der diskursiven Auseinandersetzung, der auch titelgebend wirkt, identifizieren sie

in der Dreiheit von „being Jewish", „doing Jewish" und „thinking Jewish" (S. 2),
wobei letzteres Konzept den Ausgangspunkt ihres Ansatzes darstellt. Die Beiträge
reichen dementsprechend chronologisch von dem Psychoanalytiker Siegmund
Freud, als dem ersten Portraitierten, bis in unsere unmittelbare Gegenwart zu der

Philosophin Judith Butler, deren Portrait den Band beschliesst.
Die vier Herausgeber, die selbst unterschiedlichen disziplinären und geographischen

Bereichen affiliiert sind, versammeln in dem Band Analysen bzw. Portraits
von international ausgewiesenen zeitgenössischen Intellektuellen zu prägenden
jüdischen Gestalter/innen der Moderne: „These forty-three portraits understand
intellectual and political biographies in the context of the life-worlds of their
protagonists — in other words, in terms of the mutualities of texts and contexts, space
and time, thought and action, inheritance and transformation." (S. 1)

Bereits die Auswahl der Protagonist/innen verweist auf die Intention, Essenti-
alismen nicht nur zu vermeiden, sondern gegen sie gar anzuschreiben. Denker/innen

wie Franz Kafka, Else Lasker-Schüler, Sh. Y. Agnon und Saul Bellow, wie
Emile Durckheim, Theodor W. Adorno und Hannah Arendt, wie Walther Rathenau

und David Ben-Gurion bilden das Korpus ebenso wie Arnold Schoenberg,
Simon Dubnow, Albert Einstein und Mark Rothko und markieren derart die
semantische Bandbreite, in denen die jüdische Moderne diskutiert wird — nicht zuletzt
stellen die Protagonist/innen in ihrem Schaffen selbst die Verschränkungen
zwischen verschiedenen Wissens- und Machtbereichen, zwischen Wissenschaft,
Literatur, Kultur / Kunst und Politik und damit implizit auch deren Kontiguitäten heraus.

Das Interesse der Herausgeber, ein möglichst breit gefächertes, kritisches und
differenziertes Bild der Moderne darzubieten, wird von dem allgemein hohen
Kenntnis- und Reflexionsniveau der Einzelbeiträge gestützt, wobei die Beigabe
einer Photographie des bzw. der jeweils Portraitierten das zentrale Moment (und
Anliegen der Anthologie) ihrer individuellen Verortung, genauer ihrer individuellen
Erfahrung, herausstreicht.

Der überaus lesenswerte, informative und zuweilen provokante Band entwickelt

die Kategorie des Denkens als menschliche Praxis über das Moment der

Erfahrung als eine epistemische Kategorie in der Moderneforschung. Dieser Ansatz

erweist sich als überaus fruchtbar für die Diskussion einer solch heterogenen
Epoche, genauer noch der Jüdischen Moderne bzw. der Jüdischen Modernen, mit
all den Phänomenen, die sie hervorgebracht hat oder durch die sie katalysiert wurde
wie Emanzipation, Ambivalenz, Differenz oder Antisemitismus. Wenngleich es

wünschenswert gewesen wäre, mehr Denker/innen aus dem östlichen Europa, wo
schliesslich bis zur Shoah der Grossteil der europäischen Judenheiten beheimatet

- 342 -



war, zu Gehör zu bringen wie etwa Vladimir Zabotinskij, zunächst aufstrebender
Schriftsteller in der russischen Literatur und später zionistischer, revisionistischer
Politiker, so stellt der Band nichtsdestoweniger einen Meilenstein in der Kartographie-

rung der Jüdischen Moderne/n dar. Die aufschlussreichen wie einfühlsamen Texte
machen diese Anthologie nicht nur zu einem Kompendium der wesentlichen Akteure
der Jüdischen Moderne/n, sondern auch zu einer Fundgrube für weitere Forschung.

Wien OlafTerpit%

Fiorato, Pierfrancesco und Peter A. Schmid (Flg.): „Ich bestreite den Hass im
Menschenher%en". Überlegungen %u Hermann Cohens Begriff desgrundlosen Hasses (Schwabe
Reflexe, Bd. 40), Basel: Schwabe Verlag, 2015, 180 S., ISBN: 978-3-7965-3373-0.

Das Phänomen des Hasses ist im letzten Jahrzehnt in den Fokus wissenschaftlicher
Betrachtung unterschiedlicher Disziplinen geraten. Findet sich diese explizite
Auseinandersetzung mit dem Hass vor allem in Frankreich, so gibt es doch auch in
Deutschland sowohl Ansätze zu einer soziologischen und kulturwissenschaftlichen
Beschäftigung mit dieser Thematik als auch eine diesbezügliche gesellschaftliche
Diskussion. Tatsächlich zeigt sich gerade an letzterer wie wichtig eine vertiefte Analyse

dessen wäre, was angemessen als Hass zu bezeichnen wäre und wo dieser
seinen Anfang nimmt: In doppelter Hinsicht wurde dies jüngst etwa in den das
Reflexionsniveau von Carolin Emckes Essay Gegen den Hass kritisierenden Rezensionen
deutlich; denn wenn auch deren Kritik inhaltlich in vielen Fällen durchaus
angebracht war, zeigte ihr Ton doch teilweise eine Haltung, die Menkes Plädoyer in
seiner Notwendigkeit zugleich bestätigte.

Denn die ausdrückliche Stellungnahme gegen den Hass wird heute natürlich

genauso wie die Forderung nach einer Erhöhung des diesbezüglichen Reflexionsniveaus

nötig angesichts der in der globalisierten neuen Weltunordnung mit ihren
sich verstärkenden Verteilungskämpfen überhaupt sowie in unseren spätliberalen
westlichen Gesellschaften und ihrer neuen Medienkultur in besonderer Form sich
radikalisierenden Eruptionen des Hasses. Hasserfüllte Handlungen durchdringen
unsere Gesellschaft, Kultur und Politik immer stärker — ihre Träger sind längst
nicht mehr nur bedrohliche „Ismen" etwa in Gestalt vermeintlich fundamentalistischer

Religionsanhänger oder abgehängte oder von Abstiegsängsten bestimmte
Schichten. Täglich wird uns vor Augen geführt, dass Hassdiskurse in den westlichen

Demokratien politisch erfolgreich sind, so dass diese Diskurse heute vielfach
wieder den Ton „von oben" vorgegeben können. Doch lässt sich überhaupt wie
oben in einem begrifflich stringenten Sinn von sich radikalisierenden Eruptionen
des Hasses sprechen, d. h. lässt sich eine Wurzel des Hasses benennen? Wie
ursprünglich, wie primitiv oder elementar, ist der Hass überhaupt, den wir wohl fast
alle bereits als sein Subjekt oder Objekt erlebt haben?

Diesen grundlegenden Fragen geht der von Pierfrancesco Fiorato und Peter
A. Schmid herausgegebene, vorliegende Sammelband nach. Die zum Grossteil
auf eine Tagung der Hermann Cohen Gesellschaft unter dem Titel „Grundloser
Hass" zurückgehenden Aufsätze beziehen sich zwar nicht allein auf Hermann

- 343 -



Cohens Denken, dieses stellt jedoch den konzeptionellen Rahmen und wesentlichen

Bezugspunkt desselben dar.

Wer sich aus einer systematischen Perspektive mit Cohens Werk beschäftigt,
wird seine Auseinandersetzung mit dem Hass und seiner Grundlosigkeit zunächst
durchaus übersehen können. Schliesslich finden sich die Reflexionen Cohens zum
Phänomen des Hasses nicht nur eher an den Rändern seines Schaffens bzw. seiner
Werke — in sehr frühen oder späten Schriften oder auf den abschliessenden Seiten
zentraler Werke —, diese Randstellung spiegelt zugleich wieder, dass diese Reflexionen

nicht im organisatorischen Zentrum seines Denkgebäudes stehen. So kann
ein grundlegendes Verdienst des Sammelbandes bereits darin gesehen werden,
nicht nur den Fokus ausdrücklich auf diese Problematik in Cohens Denken zu
lenken, sondern zudem in einem Anhang die diesbezüglich relevanten Textstellen in
Cohens Oeuvre zusammenzustellen.

Systematische Grundlage des Bandes und damit auch steter sachlicher Bezugspunkt

für die anschliessenden Beiträge bildet der einführende Aufsatz von Fiorato
„Hermann Cohen über den grundlosen Hass". Darin untersucht Fiorato im Durchgang

durch die verschiedenen Texte Cohens den genauen Sinn seiner Bestreitung
des Hasses im Menschenherzen und ihrer Begründbarkeit im Kontext seines

Denkansatzes. Bezeichnet Cohen den Hass, dessen empirische Existenz er nicht
verneint, sondern sogar als „tragischen Grundzug aller bisherigen Weltgeschichte"
charakterisiert (S. 17), als nichtig, dann stellt er damit unmittelbar einen Bezug zum
talmudischen Begriff sin'at hinam her, also jener Form eitlen und nichtigen Hasses
zwischen den Schülern Rabbi Akivas, die nach der jüdischen Tradition zur Zerstörung

des zweiten Temples führte. (Der Bedeutung des „grundlosen Hasses" in
jüdischen Quellen widmet sich hier Simon Lauers Aufsatz, der damit eine wichtige
Perspektive zum Anliegen des Bandes beiträgt.) Nichtig ist, so arbeitet Fiorato heraus,

der Hass also nicht in seiner konkreten Bedeutung und Wirkung, sondern in
einem metaphysischen Sinne — er ist aus Cohens Perspektive vielmehr wesentlich

ohne Grund (S. 21). So sei der Hass „kein psychisches Elementarbild", d. h. kein
in sich einheitlicher und originärer Affekt. Vielmehr handele es sich bei ihm immer
um „ein Konvolut psychischer Momente", das Cohen als sich selbst verfestigende
Entwicklung aus dem Neid bestimmt (S. 22f). Somit kann Cohen den immer wieder
als eine wesentliche Leidenschaft verstandenen Hass als eine Beschönigung der
menschlichen Gemeinheit deuten, die sich in ihrem Gewaltcharakter jeder
Rationalisierung entziehe. Fiorato führt in seiner Analyse so vor Augen, dass Cohens

Bestreitung der Möglichkeit des Hasses in dem Sinne zu verstehen ist, dass dieser
keine Verankerung in den ursprünglichen Seelenkräften des Menschen habe, und der
Hass genau deshalb als eine eitle Verwirrung und Verirrung des Bewusstseins durch
die Nächstenliebe in der ihr eigenen Ursprünglichkeit zu überwinden sei (S. 30).

Besondere synergetische Effekte erzeugt die schlüssige Analyse Fioratos mit
Leon Wurmsers Aufsatz „Grundloser Hass als Krieg gegen die Scham", in dem er
sich mit Dostojewskis Aufzeichnungen aus dem Untergrund auseinandersetzt. Ausgehend
davon, dass Hass letztlich nicht ohne kausale Begründung denkbar wäre, geht er über
eine Deutung der Geschichte des Untergrundmanns der — hier in Cohens kantianisch

geprägter Sprache formulierten — Frage nach, wie es zu jener Verfestigung bzw.

- 344-



„Einnistung" des Hasses im Bewusstsein kommen könne. Denn gerade sofern der
Hass keine originäre Seelenkraft ist, stellt sich die Frage, was dieses „Konvolut
psychischer Momente" hervorruft. Wurmser verfolgt die minutiösen Beschreibungen

Dostojewskis, der in seiner von „versteckten Verbrechen, von Grauen und
Angst, von Bestrafung und ihrer Sexualisierung" (S. 101) bestimmten Untergrundwelt,

den grundlosen bzw. willkürlichen oder mutwilligen Hass (S. 79) als eine
Reaktion auf eine das Individuum entwurzelnde Erniedrigung zu verstehen gibt. Der
Hass und die mit ihm verbundene Grausamkeit zeigt sich hier also als ein Umschlagen

der inneren, Ressentiment beladenen Unterwerfung unter die Instanzen der

Erniedrigung, durch welches sich die Gewalt der Selbstverurteilung, Selbstentwertung

und Selbstbestrafung nach aussen wendet (S. 81). Dostojewskis Betrachtungen

konvergieren hier also mit Cohens These, der Hass sei als Konvolut psychischer

Moment nicht originär im menschlichen Selbst verankert: Liegt dem Hass die

Entwurzelung des menschlichen Selbst voraus, dann bedeutet dies tatsächlich
zugleich seine wesentliche Grundlosigkeit.

Auch wenn die weiteren Aufsätze des Bandes von Peter Fischer-Appelt, Urs
Marti-Brander, Daniel Strassberg, Ursula Renz, Hans Martin Dober und Peter
A. Schmid immer wieder den Bezug zu Cohens Denken herstellen, führt die Lektüre

derselben — wie interessant sie teilweise für sich auch sein mögen — leider nicht
zu einer weiteren Vertiefung des Verständnisses von Cohens Deutung des Hasses.

Dazu wäre es vielleicht auch sinnvoll gewesen, diese Deutung systematisch mit
anders ausgerichteten, aber ergänzenden Ansätzen zu konfrontieren, etwa mit Aurel
Kolnais Deutung des Hasses in seiner Phänomenologie feindlicher Gefühle. Es scheint
mir durchaus weiterführend, Cohens These von der Grundlosigkeit des Hasses

über Wurmsers Dostojewski-Deutungen mit Kolnais Überlegungen zur „gewaltsamen

ethischen Selbstlegitimierung im Hass" zu verbinden, gerade wenn es auch
darum geht, ein Verständnis für gesellschaftliche und politische Wirkmacht des

Hasses in unserer Zeit zu gewinnen. So bleibt man letztlich nach der Lektüre des

Bandes trotz des von ihm erlaubten Erkenntnisgewinns etwas unbefriedigt zurück
— was aber ohne jeden Zweifel auch an der Thematik liegt, bei der man wider
besseres Wissen wohl nicht anders kann, als auf klarere Ergebnisse zu hoffen, die
zugleich eine konkretere praktische Perspektive eröffnen könnten.

Berlin AsherJ. Mattern

SMOLA, KLAVDIA & OLAF Terpitz (Hg.) : jüdische Räume und Topographien in Ost(mit-
teljeuropa. Konstruktionen in Literatur und Kultur (Opera Slavica, Neue Folge; Bd. 61),
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2014, XII, 274 S., ISBN 978-3-447-10281-0.

Klavdia Smola (Greifswald) und Olaf Terpitz (Wien) haben in dem von ihnen edierten

Band neun Beiträge des Panels „Slawisch-jüdische Topographien: Grenzen,
Gedächtnis, Sprachen, Geopoetik(en)" des 11. Slavistentages von 2012 in Dresden
vereint. Die Zusammenstellung und die ihr zugrundeliegende Fragestellung beziehen
sich auf den spatial turn der Kulturwissenschaften und auf räumliche Konzepte in der

jüdischen Tradition {maqom, galut, 'alija), die sich zwischen den Polen des realen Hier

- 345 -



im Exil und des ersehnten Dort des Gelobten Landes entfaltet. Sie setzten einen

Forschungsansatz der Jüdischen Studien fort, wie ihn u. a. das Potsdamer Graduierten

Kolleg „Makom. Ort und Orte im Judentum" (2001-2007) oder auch der von Petra
Ernst und Gerald Lamprecht edierte Band Jewish Spaces. Die Kategorie Raum im Kontext

kultureller Identitäten (Schriften des Centrums für Jüdische Studien; Bd. 17, Innsbruck

/ Wien / Bozen 2010) bereits entwickelt bzw. angewendet haben. Erwähnenswert in
diesem Zusammenhang ist auch die fruchtbare Monographie „Nächstes Jahr in
Marienbad. Gegenwelten jüdischer Kulmren der Moderne" (2007) Miriam Triendl
Zadoffs über Kurorte als jüdische Orte. Dass sich nun die Slavistik explizit in die
Raumdiskussion einschaltet ist ein notwendiger Schritt, denn die Bedeutung und Vielfalt

der ost- und mitteleuropäischen jüdischen Lebenswelten haben bis heute im asch-

kenasischen Judentum einen produktiven Nachhall, und andererseits ist eben dieses

östliche Europa als Hauptschauplatz der Vernichtung der europäischen Juden ein

herausragend wichtigerer Erinnerungsraum.
Die Beiträge zu Themen wie „Das Feuilleton und die Stadt" (Olaf Terpitz;

S. 1-22), zu Kafkas tschechischen Kontexten (Boris Blahak; S. 23-56) bzw. zur
aktuellen tschechischen Kafka-Rezeption (Astrid Winter; S. 57-90), zur
„tschechisch-deutschen Zwangsgemeinschaft"im Getto Theresienstadt (Natascha Drubek;
S. 91-134), zu Raumkonzepten von spätsowjetischen jüdischen Dissidenten
(Klavdia Smola; S. 157-190), zu dem litauisch-jüdischen Dichter Grigorij Kano-
vic (Christina Parnell; S. 191-220) oder zu Il'ja Ehrenburg (Britta Korkowsky;
S. 135-156), aber auch zum Thema „Polen und Israel als Resonanzräume der
Erinnerung" (Tanja Zimmermann; S. 221-246) oder der jüdisch-polnischen
Topographie Lublins und der Rolle des Kulturzentrum Brama Grodpka (Monika Bed-
narczuk; S. 247-270) spiegeln diese Vielfalt. Sie zeigen u. a., so der letzte Beitrag,
dass die jüdische Geschichte auch im heutigen Polen Orte der Erinnerung findet,
auch wenn sich Akteure des Lubliner Kulturzentrums bereits gegen antisemitische

Provokation erwehren mussten.
Olaf Terpitz geht in seinem Beitrag auf einen Raum ein, der nicht eindeutig

bzw. auf den ersten Blick nicht substantiell jüdisch sein mag, aber im Zeitalter der

Urbanisierung zunehmende Bedeutung für jüdische Intellektuelle bekam: das Feuilleton

nämlich, in dem sich das städtische jüdische Leben spiegelte. Nebenbei
bemerkt, es spielte auch im Kontext der Säkularisierung eine grosse Rolle. An drei
Urbanen Zentren: Wilna, Warschau und Kiew, alle ehemals Teil des russländischen
Reichs, und drei Autoren: Leo Levanda, Sholem Aleichem und Antoni Slonimski,
und so die Sprachgrenzen zwischen dem Russischen, dem Jiddischen und dem
Polnischen überschreitend, belegt der Verfasser die Bedeutung des Urbanen für die

Entwicklung eines gesellschaftlichen und politischen Bewusstseins, das durch die

jüdische Aufklärung geprägt (Levanda und Aleichem) oder auch dem
Assimilationsgedanken verpflichtet (Slonimski) war. Hinzu kamen freilich spielerische,
ironische und explizit literarische Schreibweisen. Das von Terpitz anhand der drei

genannten Autoren untersuchte Medium des Feuilletons erprobte die Formen und
die Spannweite der Kritik und Innovation, verhandelte die Grenzen des Jüdischen
neu und versuchte sich an bislang unbekannten Wegen des subjektiven Wissens.

„Der [...] nicht-jüdische jüdische Topos" bei Levanda (Wilna) und Slonimski

- 346 -



(Warschau) begegnet dem „Topos iudaicum since los", dem „jüdischen Topos
ohne Ort" bei Sholem Aleichem" (S. 16), resümiert der Verfasser mit Blick auf die

Herausbildung und Zugehörigkeit jüdischer Intellektualität in der und zur Urbanen
Moderne und der im Wandel befindlichen Lebens- und Wissenswelt.

Die Beziehung Kafkas zu seiner Heimatstadt Prag ist für Germanisten, Judais-
ten, Slawisten und Komparatisten ein Objekt anhaltenden Interesses: Der Prager
Germanist Boris Blahak beleuchtet sie unter dem Aspekt von Kafkas Exophonie,
„seiner Angst, aufgrund einer durch den Prager Multikulturalismus bedingten
sprachlichen Andersartigkeit für die Mehrheit seiner Sprachgemeinschaft,unlesbar'
zu sein" (S. 38). Diese Mehrheit befand sich ausserhalb von Prag, aber für einen

Autor, der über Prag hinaus gelesen werden wollte, war sie essentiell wichtig.
Blahak stellt in diesem Zusammenhang die These einer linguistischen Doppelheit
auf: „Kafkas innerste Dyade von Judentum und Slavia ist wohl unbestreitbar. Sie

manifestiert sich vor dem Hintergrund seiner jüdischen Herkunft nicht in seiner

Attitüde gegenüber dem Tschechischen und auch nicht in seiner Kompetenz, diese
als Zweitsprache aktiv zu verwenden. Sie ist rein linguistischer Natur." (S. 49)
Blahak bezieht sich hierbei auf die objektiv existierenden Sprachkontakte zwischen
dem Deutschen und dem Tschechischen in Prag. Astrid Winters Beitrag zur neueren

tschechischen Kafka-Rezeption knüpft in gewisser Weise an Blahaks These an,
insofern sie zeigt, dass Kafka neuerdings vermehrt als „tschechischer" Autor, als

Repräsentant der Moderne gesehen und die Prager Deutsche Literatur nicht mehr
so sehr als Kulturinsel, sondern als integrativer Teil der Kultur- und Literaturgeschichte

des Land gedeutet wird.
Klavida Smolas, Christina Parnells, Tanja Zimmermanns und Monika Bed-

narczuks Beiträge widmen sich der Entwicklung jüdischen Schreibens nach der
Shoah bzw. der Erinnerung an die vernichtete jüdische Lebenswelt. Zwischen 1960

und 1980 gehörten auch jüdische Autoren zum spätsowjetischen Dissens, wobei
sie einerseits an die judaistische Kulturtradition anknüpften, andererseits das

zionistischen Denken neu ausformten, retrospektive und prospektive Impulse variierend.

Im Ergebnis wurde „der von der Sowjetmacht für ein halbes Jahrhundert
zum Stillstand gebrachte öffentliche Diskurs um die jüdische Heimat [...] in den
1970er Jahren wieder vernehmbar" (S. 158), wie Smola mit Verweis auf zahlreiche
Werke u. a. von Efrem Bauch, David Markis oder Eli Ljuksemburg zeigen kann.
Der Topos des Heiligen Landes, die Imagination des biblischen Ursprungs oder
auch des zerstörten Tempels „gewinnen in der säkularen (Post)Moderne eine

ungeheure Sprengkraft" (S. 60), werden sie doch zu Wegen der politischen Kritik
und des Widerstands. Parnells Studie ist ganz dem russischsprachigen Werk des

litauischen Autors Grigorij Kanovic gewidmet, vom dem kürzlich zwei weitere
Romane ins Deutsche übertragen wurden, Ubersetzungen, auf die die Verfasserin in
ihrem Aufsatz noch nicht zurückgreifen konnte. Der 1929 im litauischen Jonava
geborene Kanovic, einer der letzten Zeitzeugen der Shoah, hat sich ganz der

Erinnerung an das litauische Judentum verschrieben und mit „Kerzen im Wind" (.Svea

na vetrü) 1979 (dt. Berlin 1984; 22014) den ersten Roman zu diesem Thema verfasst.
Kanovic baut auf das „durchlittene Wort und das unbezwungene Gedächtnis"
(S. 193), was Parnell mit jan Assmann als Akt der Aufrechterhaltung und „Ur-Akt

- 347 -



der Religion" (ebd.) sowie als lebendigen Widerspruch zur Tatsache der völligen
Auslöschung des litauischen Judentums deutet. Kanovic, der im sowjetischen
Litauen der jüdischen Gemeinde Litauens vorstand, reiste 1993 nach Israel aus, da er
nicht auf dem „Friedhof" (S. 196) des litauischen Judentums leben wolle. Gleichwohl

anerkannte er, dass es ein jüdisches Leben im heutigen Litauen gibt, vergleichbar

„einer Vogelspur am Himmel", die nur das psychische Gedächtnis zu deuten

vermöge. Die Verfasserin zeigt in ihrer Textinterpretation, dass „Kanovics Totengebet

für das litauische Judentum" zugleich den Abschied vom „multikulturellen
Raum seiner Kindheit" (S. 217) vollzieht und also auch eine generationelle Schreibweise

repräsentiert.
Die Aufgabe eines Konferenzbands ist es, Forschungsergebnisse und neue

Forschungsansätze in ihrer einerseits exemplarischen Bedeutung und andererseits in
ihrer gemeinsamen Verortung in einem Forschungsfeld vorzustellen. Es
überrascht wenig, dass auch in diesem Band eher die Einzelbedeutung als die Bezogen-
heit der Aufsätze auf ein gemeinsames Drittes überwiegt. Und doch lässt sich
neben der Zugehörigkeit zur kulturräumlichen Forschung bzw. zum spatial turn auch
Gemeinsames feststellen. Der Umgang mit scheinbar nicht zu hintergehenden
Grundannahmen (z. B. Kafka als Synonym für deutsch-jüdische Literatur) weicht
der Bereitschaft, unvoreingenommen neue Wege zu gehen. Bemerkenswert vor
allem auch die Beiträge zur jüdischen Gegenwartskultur, die etwa im Jewish Renaissance

Movement in Poland und der Aufforderung zur Rückkehr der Juden nach
Polen eine ästhetisch sehr markante Form gefunden hat, in der Politik und Kunst
untrennbar geworden sind, wie Tanja Zimmermann in ihrem Beitrag zeigt.

Insgesamt ist den Herausgebern für diesen interessanten und durchweg sehr

anregenden Band zu danken, der die slawistische Forschung innerhalb der
Jüdischen Studien vorwärtsbringt, der aber auch Einzelbeiträge enthält, die über das

Fachpublikum hinaus von allgemeinem bzw. kulturpolitischem Interesse sein dürften.

Vielleicht hätte man die Tatsache der jüdisch-nicht-jüdischen Verschränkung
der Lebenswelten im ost(mittel)europäischen Raum als Charakteristikum der hier
ehemals vorhandenen jüdischen Topografien noch ansprechen können, da sie —

neben der Intensität und partiellen Abgeschlossenheit des jüdischen Lebens - zur
Lebenswirklichkeit von Juden bis zum Beginn des Zweiten Weltkriegs und der
Shoah beitrug.

Berlin Barbara Breysach

TOLSTOY, HELEN: Akim Volynsky: A Hidden Russian-Jewish Prophet, translated by
Simon Cook (Studia Judaeoslavica. vol. 11), Leiden / Boston: Brill 2016 (copyright
year 2017), VI, 182 S., ISBN 978-90-04-29605-3, E-ISBN 978-90-04-33532-5.

TOLSTAJA, ELENA DmitrievnA: EeaHbiü pbipapb: HHTejineKTyajibHoe CTpaHCTBtie
AKHMa BojibiHCKoro [Der arme Ritter: Akim Volynskijs intellektuelle Wanderung, Moskva:

Mosty Kul'tury / Gesarim 2013, 629 S., ISBN 978-5-93273-351-6.

Mit ihrer Studie über den Literaturkritiker sowie Theater- und Kunstwissenschaftler

Akim L'vovic Volynskij (eigentlich Chaim Lejbovic Flekser; Zitomir 1863—

- 348 -



1926 Leningrad) hat Elena Tolstaja eine bislang vergessene Figur der russisch-jüdischen

Geistesgeschichte neu entdeckt. Dies gelingt auf der Grundlage einer
umfangreichen Archivrecherche (im Moskauer Rossijskij Gosudarstvennyj
Archiv Literatury i Iskusstva) sowie einer Kontextualisierung von Volynskijs Schriften

in der russischen Kulturgeschichte. Die Studie verzichtet auf theoretische
Konzepte und eine oberflächliche Thematisierung der Identität; sie bringt die veröffentlichten

und sehr viele unveröffentlichte Quellen zum Sprechen, indem sie minutiös
ihren Kontext rekonstruiert. Damit gibt sie auch dem silbernen Zeitalter eine

vergessene Stimme zurück. Sie wird ein Standardwerk für jeden bleiben, der sich mit
der russisch-jüdischen Kultur oder dem silbernen Zeitalter in Russland beschäftigt.
Zugleich kann die russische wie auch die englische Version ein Vorbild für das

Genre der wissenschaftlichen intellektuellen Biographie sein.

Volynskijs Suche nach dem Ort der jüdischen Tradition in der europäischen
Kultur und seine feinsinnige Polemik sind über den Kontext der russisch-jüdischen
Kultur hinaus relevant. Die Veröffentlichung der Studie in englischer Sprache ist
folgerichtig. Zugleich ist sie Anlass für einen Kritikpunkt: Es läge nahe, das
Verhältnis der englischen Edition von 2016 zum russischen Original von 2013
offenzulegen. Die Titeldaten des Verlags legen nahe, dass es sich um eine vollständige
Ubersetzung handelt; entsprechend erscheint die Studie in Bibliothekskatalogen.
Schon der Blick auf den Umfang (629 Seiten der russischen Version vs. 182 Seiten
der englischen Version) zeigt, dass es sich nicht um denselben Text handeln kann.
Der englische Text (S. 5) verweist auf die russische Version wie auf eine unabhängige

Veröffentlichung. Die Orientierung des ratlosen Lesers, der sich zwischen den

Ausgaben entscheiden möchte, wird erschwert, indem sich die Kapiteleinteilung
sowie die Zwischenüberschriften in vielen Fällen unterscheiden. Es handelt sich
bei der englischen Edition um eine gekürzte Ausgabe, in der einige Abschnitte
umgestellt sind. Nur vereinzelt sind Sätze, die Verknüpfungen schaffen,
hinzugefügt (mit einer Ausnahme, s. u.). An einer der Stellen, in der Fragmente umgestellt

wurden, erscheint der Text der Verfasserin in der englischen Version als

eingerücktes Zitat (russ. S. 266, engl. S. 126). Die Übersetzung ist sehr gut lesbar,
nur an einer Stelle fällt doch deutlich auf, dass ein Zitat missverstanden wurde
(russ. S. 264, engl. S. 124).

Judaistische und slavistische Fachbibliotheken sollten in jedem Falle auch die
russische Ausgabe erwerben. Die gekürzte englische Ausgabe ist jederzeit verständlich

(es ergeben sich keine Lücken in der Argumentation), vielleicht lassen sich in
ihr sogar die wichtigsten Linien in Volynskijs Denken leichter nachvollziehen.
Trotzdem ist die gekürzte Ausgabe für jeden Forscher natürlich unbefriedigend. Er
mag sich fragen, warum diese Fassung ohne Hinweis in einer renommierten
wissenschaftlichen Reihe erscheint, die sich an spezialisierte Forscher richtet. Die
englische Version verfügt über ein Namensregister; dieses hätte die Orientierung in der

umfangreicheren russischen Ausgabe erleichtert. Beide Ausgaben verzichten auf
ein Literaturverzeichnis, geben aber im Vorwort einen Uberblick über den

Forschungsstand. Auch auf ein Verzeichnis von Volynskijs Werken wurde wohl mit
Rücksicht auf den schieren Umfang verzichtet. Das Vorwort verweist auf das Werk
in Anton Bykovs unveröffentlichter Dissertation HHTepnpeTqHH pyccKoü kphthkh

- 349 -



h jiHTepaTypti b paôoTax A. JL BojtbiHCKoro interpretation der russischen Kritik und
Literatur in A. L. Volynskijs Arbeiten] (2004), die für 500 Rubel online zugänglich ist.

In der englischen Ausgabe (S. 9) führt dieser für die weitere Arbeit an und mit
Volynskij essentielle Querverweis jedoch ins Leere.

Diese Kritik kann die Bedeutung der Studie, die sich bescheiden als Beginn der

Forschung versteht (russ. S. 13, engl. S. 9), nicht schmälern. Sie geht von dem Ziel
aus, die wichtigsten Lücken in Volynskij s intellektueller Biographie zu schließen
(russ. S. 13), leistet jedoch wesentlich mehr: Für zentrale Themen der russisch-jüdischen

Geistesgeschichte stellt sie unbekannte Texte zur Verfügung, die neue
Perspektiven eröffnen. Dies gilt etwa für Volynskijs Beschäftigung mit Rembrandt,
durch die das europäische Thema des „jüdischen Rembrandt" eine neue, wichtige
Dimension bekommt (engl. S. 160-171, russ. S. 553-565). An dieser Stelle hat die
Verfasserin in der englischen Version einige Seiten über die Geschichte der
europäischen Deutungen des „jüdischen Rembrandt" hinzugefügt (engl. S. 160—165),

vor deren Hintergrund die Bedeutung von Volynskijs unveröffentlichtem Remb-
randt-Buch sichtbar wird.

Ein wichtiges Thema rückt in der englischen Version durch Umstellungen und
einen neuen Zwischentitel in den Vordergrund: Das Kapitel „A Humanist" (engl.
S. 124-134) zeigt Volynskijs Dialog mit Maksim Gor'kij (1868—1936), Aleksandr
Blok (1880—1921) und Osip Mandel'stam (1891-1938) über das in der russischen

Nietzsche-Rezeption beschworene Ende des Humanismus. Hier zeigt sich aber

auch, dass Volynskijs intellektuelle Biographie sehr stark an der russischen Kultur
ausgerichtet wird. Die Frage liegt nahe, ob Volynskij von Joseph Klausners Vision
eines hebräischen Humanismus (die zur Zeit des behandelten Disputs zwischen

Volynskij und Blok, d. h. 1916, auch in russischen Texten zugänglich gewesen ist)
beeinflusst war. Die Frage, welche Elemente Volynskij aus der hebräischen und
jiddischen Tradition (ggf. über russische Übersetzungen) entlehnt hat, wird nur an
wenigen Stellen berührt. So war der wegen seines Freidenkertums von seinen

Zeitgenossen Acher, „der Andere" genannte Elischa ben Abuja (1./2. Jahrhundert), auf
den sich Volynskij beruft (russ. S. 523, engl. S. 140), zu Beginn des 20. Jahrhunderts
eine Identifikationsfigur für Elisha Rodin (1888—1946), Simon Dubnov (1860—

1941) und Martin Buber (1878—1965). Und wie Acher gehörte auch Baruch Spinoza
(1632—1677) zu den Figuren, die von Volynskijs Zeitgenossen ebenso als

Identifikationsfigur entdeckt wurden. In Volynskijs Berufung auf „das geistige Zion" (russ.
S. 562: „nyxoBHbiH Choh"; engl. S. 173) liegt der Bezug auf Asher Ginsberg (Achad
Ha'am; 1856—1927) auf der Hand. Insofern werden künftige Studien das Netz
erweitern, das Elena Tolstaja zu den russischen Literaturkritikern der 1880er Jahre,
zu Anton P. Cechov (1860—1904), Lev N. Tolstoj (1828—1910), Fëdor M. Dosto-
evskij (1821-1881), Nikolaj S. Leskov (1831—1895), Maksim Gor'kij, Aleksandr A.
Blok und Vladimir E. (Zeev) Zabotinskij (Jabotinsky; 1890—1940) ausspannt,
möglicherweise um die Wurzeln, die Volynskij mit der jüdischen Tradition verbinden.
Volynskijs unveröffentlichte Texte — und dabei handelt es sich vor allem um das

Spätwerk und somit, der Studie nach zu urteilen, den interessantesten Teil des

Œuvres — warten noch auf ihre Veröffentlichung.

Köln Jörg Schulte

- 350 -



JURASCHEK, ANNA: Die Rettung des Bildes im Wort. Bruno Schu/g' Bild Idee in seinem

prosaischen und bildnerischen Werk (Schnittstellen, Bd. 3), Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2016, 255 S, ISBN 978-3-525-30085-5.

GONDOWICZ, JAN: Trans-Autentyk. Nie-cgysfe formy Brunona Schulau, Warszawa:

Panstwowy Instytut Wydawniczy 2014, 240 S., ISBN: 978-83-06-03366-3

Beschäftigt man sich mit dem Werk von Bruno Schulz, betritt man verschiedene
Stufen und Zwischenzonen des Bildnerischen und des Literarischen. Diese sind
nicht einfach zu begreifen und die dabei hervorgerufenen Intuitionen oder
Schlussfolgerungen noch schwieriger zu vermitteln. Schulz' meisterhafter ProfessionaEs-

mus in beiden Schaffensbereichen gilt in der Forschung als unumstritten. Die aus-

sergewöhnHche Offenheit seiner Texte und Bilder wird nicht im ausgeklügelten
technischen Experimentieren, sondern im Geflecht aus Transgressivem und
Suggestivem gesehen, das aus dem steten Sich-Durchdringen von Inhalt und Form
entsteht. Die Emotionen und Kunstemanationen sprengen die farbensatte
Substanz von Schulz' Sprache, die Jerzy Jarzçbski als „Wortmalerei" bezeichnete. Die
BEder ziehen den Betrachter in ihre erzählerisch verschachtelten Formkombinationen

und lassen ihn neue Mythen mitwirkend wahrnehmen. Zu Recht plädierte
Wojciech Chmurzyriski dafür, dass der Schriftsteller Schulz vom Zeichner Schulz
nicht getrennt werden möge; die Kohärenz von dessen Aussage in Bild und Wort
sei die grösste Kraft vom Gesamtwerk des Künstlers aus Drohobycz.

Die Bildaffinität von Schulz' Texten und die Neigung seiner Bilder zum Sprach-
Echen nennt Anna Juraschek als Ausgangslage ihrer Forschung, die eine, wie der
Titel ankündigt, Rettung des Bildes im Wort aufzeigen soUte. Die Idee der „Rettung"
entnimmt die Autorin Walter Benjamins Kulturphilosophie; sie versteht sie als eine

„in einer Gegenwart stattfindende Umschichtung der Bedeutungen". Nicht durch
„puristische" Bildvorstellung, so Juraschek, sondern durch die Betonung und
Überzeichnung der Beziehung zum SprachEchen mögen Schulz' Bilder gerettet
werden, wobei „inhärente Gesellschaftskritik" und philosophische Fragestellungen
in den Vordergrund gerückt werden soUen.

Nicht nur wegen gelegenflicher Namensvertauschungen (Anna Plockier wird
zu Anna Halpern) wünscht man sich für Jurascheks Studie ein deutEch sorgfältigeres

Lektorat. Viele inhaldiche Wiederholungen wie auch die abgehobene diskursive

Sprache erleichtern dem Leser kaum, an die Substanz des zu Rettenden zu gelangen.

Schwierigkeiten beginnen bereits bei dem Begriff Bild, das einmal als Benjamins

„dialektisches Bild", als DenkkonsteUation bzw. als „Bildidee", einmal als

reelles Bild, dann wieder als „inneres Bild" eruiert wird, das die Autorin wiederum

Beltings Bild-Anthropologie entnimmt. Da Juraschek zudem BEd und Sprache im
Rahmen des iconic turn als Medien betrachtet und in deren MediaEtät das Reale vom
Vermittelten trennt, sorgen Malerei, Grafik, Fotografie als „Transport-Bilder" und
die punktuell angedeutete Trennung zwischen Bild {image) und Medium (picture) für
noch mehr Inkohärenzen. Immer wieder angekündigte neue Erkenntnisse wie z.B.

„zur Rolle der Erfindung der Fotografie, zum Einfluss von Positivismus und der
Werbeindustrie für das moderne BEdverständnis" können den im Buch dargebotenen

Analysen kaum entnommen werden. Jurascheks Theorie vom „Erstarren der

Bilder", wie es Schulz in seiner Gegenwart wahrnehme, führt zu einer bekannt

-351 -



klingenden Schlussfolgerang, der zufolge das Drohobyczer Doppeltalent in der

Sprache ein Äquivalent für Verfahren und Mittel der Malerei finde.
Die Leserinnen, die Freude an Jurascheks thesenhaft-theoretischen Gerüsten

finden, brauchen höchstwahrscheinlich keine ausführlichen lexikonartigen Aufklärungen

über Ekphrasis von der Antike bis zur Neuzeit, wie sie von der Autorin
geboten werden. Man fragt sich auch, wieweit das Wissen über „ekphrastic hope"
und „ekphrastic fear" zur essenziellen Erkundung von Schulz' Werk führen soll.

Dort, wo die Autorin endlich auf den diskursiven Bogen verzichtet und sich den
Text- bzw. Bildanalysen widmet, ist ihr Buch noch am besten lesbar. Für ihre
Ekphrasis-Systematik der Texte bietet Juraschek nachvollziehbare Zusammenstellungen

aus Schulz' Textabschnitten mit Bildern von Künstlern wie Rembrandt
(motivisch) und Van Gogh (Malduktus). In ihrer Untersuchung des graphischen
Zyklus Das Göt^enbuch bezieht sie sich wiederum textlich auf Leopold von Sacher-
Masoch Venns m Pe/%) sowie Joseph von Eichendorff (Das Marmorbild) und iko-
nographisch auf Tizians Bildersprache. Bei der Lektüre dieser Analysen steht ständig

im Hintergrund die Frage: Wäre es nicht aufschlussreicher, wenn die Autorin
Schulz' literarisches und bildnerisches Werk aufeinander beziehen würde?

Bei allen intermedialen Eingriffen bleibt Juraschek in ihrer Analyse Des Göthen

vorwiegend motivisch ausgerichtet. Sie ersetzt die biografisch-psychologische Lesart
durch eine neue Konstellation: die Auseinandersetzung des Künstlers mit der Kunst.
Diesen Konflikt sieht sie auf eine Geschlechteropposition übertragen, was die Grafiken

zu „selbstbefreienden Metabildern" erhebe, die ihre „eigene Verfasstheit" reflektieren.

Nimmt man diese Ausführungen unter die Lupe, fragt man sich, ob liier nicht
ähnliche autoritäre Aus- und Einblendungen stattgefunden haben wie im Fall der Zu-
schreibungen von Masochismus als Bedeutungsinhalt des Zyklus.

Nach iconic Ä/7»-orientierten Verweisen auf Verflechtungen von Kunstpraxis
und -theorie, auf die Theorie als literarische Quelle der abstrakten Kunst, ohne die
die moderne Malerei ihren Sinn verliere, präsentiert Juraschek ein pauschales Fazit:
Die Grafiken von Bruno Schulz verbinden Poesie und Theorie. Damit bilden sie

eine Brücke zwischen der traditionellen und der modernen Malerei. Würde sich die
Autorin mit den Diskursen vertraut gemacht haben, in die Schulz durch seine
Freundschaften direkt eingebunden war, verschonte sie die Leserschaft vor einer
solchen Feststellung? In den 1930er Jahren konfrontierten die doppelbegabten
Künstler und Kunsttheoretiker Leon Chwistek und Stanislaw Ignacy Witkiewicz
wie auch der radikale Konstruktivist Wladyslaw Strzeminski ihre
Wirklichkeitswahrnehmungen; 1935 nahmen etliche Maler und Schriftsteller in den Krakauer
Zeitschriften Tjgodnik artystôw und Gasyta artystôw an einer regen Diskussion über
die gegenständliche und gegenstandslose Kunst teil. Ausgearbeitet wurden feine

Differenzierungen zwischen Thema, Motiv, Anekdote, untersucht wurden allerlei

Verflechtungen von Inhalt und Form sowie dialektische Entwicklungen der
Formen bis zum Schweigen und darüber hinaus. Das Literarische wird durch die
abstrakte Kunst nicht grundsätzlich negiert, es wird nur radikal in das Strukturelle
eingebunden, in Formen, Spannungen und Farbgebungen, die auf den Betrachter auch
ohne theoretischen Uberbau wirken. Gerade in „traditionellen" Themen und
Motiven haben Schulz' Zeitgenossen oft ihre modernen Konzepte ausprobiert und
durchgesetzt.

-352-



Interessante strukturelle und rezeptionstheoretische Ansätze weist Jurascheks
Analyse vom „Selbstbildnis mit dem Freund Stanislaw Weingarten und zwei
Modellen" auf. Leider werden diese nicht weiter ausgeführt und nur am Rande des

Hauptdiskurses geliefert; leider wird auch das besprochene Bild im Buch ohne den
für die Analyse, so Juraschek selbst, eine wichtige Rolle spielenden dekorativ
verzierten Bildrahmen abgebildet.

Letzteres wundert umso mehr, als eine vollständige Abbildung samt der
Provenienzangaben im 2014 erschienenen Band Trans-Autentyk. Nie-c-yyste formy Brunona

Schulya leicht zu finden ist. Dessen Autor, Jan Gondowicz, ist Juraschek nicht
unbekannt, erwähnt sie doch zu Anfang ihrer Studie seine Feststellung, dass die Analyse

der Verbindung zwischen der zeichnerischen und der prosaischen Welt bei
Bruno Schulz das Hauptproblem in der Schulz-Forschung sei. Gondowiczs Buch
wird jedoch von Juraschek nicht genannt.

Gondowicz liefert mit seinen Werkanalysen brillante Beispiele dafür, wie man
sich an der Materialität der Bilder und Texte orientieren und das Werk eines

Künstlers ganzheitlich mit sozialen und politischen Fragen verbinden kann, ohne
dabei die Leserinnen mit überzogenen theoretischen Ausführungen zu ermüden.
Im Zentrum seiner Essays stehen Werke von Bruno Schulz. Diese werden nicht
„gerettet", sondern sorgfältig unter dem Aspekt untersucht, mit welchen Mitteln
und dank welcher möglichen Inspirationen der Künstler neue Sinngehalte
erzeugt. Durch frische Interpretationsansätze, mit Witz und Liebe zur Sache
unterfütterte Gelehrsamkeit, intensive und sichere Schreibweise, überraschende

Schlussfolgerungen und breite Kontextualisierung gewinnt Gondowicz sofort
unser Vertrauen. Die überlieferten Bilder betrachtet er als Bruchstücke einer
Handlung, als Offenbarungen von Schulz' vorliterarischer, „erster Mythologie".
Die bereits von anderen „Schulzologen" gestellten Fragen greift er gerne auf. So

wird die von Marian Stala unterstrichene „verzerrte, den ständigen Perspektivenwechsel

erfordernde Art der Schulz-Lektüre" zu einer aufschlussreichen Idee der

Anamorphose. Das Verzerrte und Doppeldeutige, das in dynamischer Linienführung

versteckte Vexierbild macht Gondowicz zum Schlüssel für die Zeichnungen
von Bruno Schulz. Er sucht nach Sinnumkehrungen in den Zeichnungen und
deutet sie im Licht von Arnheims Perzeptionspsychologie und Shapiros Semiotik
der visuellen Kunst. Transformation als künstlerische Geste zeigt er auch in den
Texten auf. Hier sind es Inversion, Metapher und deren Überschreitung sowie
die Recycling-Strategie im „Traktat über die Schneiderpuppen", durch die der
Tand, der Kitsch und das Abgedroschene zu neuer künstlerischer Integrität
umgewandelt werden.

Schulz betreibe auf eine virtuose Art, so Gondowiczs Fazit, geniale „Spiele ums
Geheime", er blicke über den Horizont hinaus, suche nach Visualisierungsmöglichkeiten

für das Unanschauliche, allen Einschränkungen unserer Ausdrucksweise in
Wort wie in Bild zum Trotz.

Bern Anna Maja Misiak

- 353 -



KUZMANY, BÖRRIES: Brody: A Galician Border City in the Cong Nineteenth Century,
translated by Nadezda Kinsky Müngersdorff (Studia Judaeoslavica, vol. 10), Leiden

/ Boston: Brill 2017, XVII, 443 S, ISBN 978-90-04-28801-0.

The book under review is an attempt to write a comprehensive history of Brody,
an important Austrian-Polish-Jewish city in Eastern Galicia (today: Ukraine), in the
Austrian period of its existence (1772-1919). In fact, however, the author begins
his study with the early history of Brody, which starts with the first reference to the

city's existence in 1084, and finishes his work with today's state of the city's lieux de

mémoire. Thus, the book presents its readers a comprehensive picture of this most
interesting and important Galician urban centre through the centuries of its existence.

The monograph had been originally composed in German; its German
version had a "more comprehensive methodological and theoretical introduction"
which was not included into the English variant (p. X). The latter, in its turn, has

references to the most recent research literature which appeared after 2011, the
time of the publication of the German variant of the book.

The book is divided into three parts. The first part deals with the socio-economic

history of Brody (pp. 9-96). According to the scholar, the period from 1630

to 1815 can be characterized as a „success story", while the time between 1815 and
1914 was a period of economic and demographic „stagnation and crisis". The
second part is dedicated to the "extraordinary nature" of Brody which the author calls

"Austria's most Jewish city" (indeed, Christians were a minority in the city). This

part focuses on the city's multifaceted cultural, social, and administrative history
(pp. 99-243). Here the author analyses position and role of various ethnic, social
and confessional groups in Brody's cultural, economic, and everyday life. Especially
interesting was the complicated situation within the Ukrainian (Ruthenian)
community of Brody: Kuzmany analyses the struggle of Russophile and Ukrainophile
wings within the community and comes to the conclusion that Brody represented
"an unusually strong Russophile leaning" in comparison to the rest of Eastern
Galicia (p. 161). A large subchapter is dedicated to the importance of cultural and

language struggle in Brody high schools (pp. 162-216). Although the main line of
demarcation was between the city's German- and Polish-speakers, certain attention
is given here to the "Russophile vs. Ukrainophile" question as well (pp. 208-210).

The last part is dedicated to the perceptions of Brody in literature and travel

reports (pp. 247-282) and also in non-academic or popular academic publications which
the author calls "memorial books"! (pp. 183-300). It also has a large section on the

city's lieux de mémoire such as churches, railway station, market, streets, important
houses, cemeteries and the like (pp. 300-344). The author demonstrates that the city
has "not only Ukrainian, Polish, and Jewish but also Austrian places of memory" (p.

361). This part of the book seems to be somewhat sketchy and does not really
correspond to the overall academic tone of the rest of the book: it can certainly be used as

a good travel guide for a visitor to Brody, but it hardly meets requirements of a scholarly

study. To give an example, the author's description of the local Jewish cemetery
(pp. 339-341) lacks such essential information as the exact area of the cemetery, the
number of graves and their dating, analysis of their architectural style and symbolism,
references to current scholarship on the subject (e.g. Mikhail Nosonovsky's study),

- 354 -



information on most important people buried there etc. The same caveat applies to
several other lieux de mémoire analysed in the book.

In the conclusion, the author analyses Brody's history as that of the "failed
success" (pp. 351-361). On the other hand, Kuzmany demonstrates that having lost
its economic importance in the second half of the nineteenth century, Brody
remained to be in many respects an exceptional Austrian city: nowhere in Austria a

city was found that was home to such a clear majority ofJews that largely exceeded
the number of its Christian inhabitants. In addition to that, Brody was known also

for its unusually strong Russophile movement. And that in 1907/08, Brody's high
schools switched the language of instruction from German to Polish, was a very
unusual move. The appendices (pp. 363-383) contain a number of important
sources and numerical data.

The author of the book decided to use throughout the study modern Ukrainian
place names, and not their Polish, Yiddish and/or German counterparts from the

nineteenth century. While this approach is entirely acceptable, one still may wonder
whether the toponym Ivano-Frankivs'k (given to the city of Stanislawôiv / Stanislau

by the Soviet authorities in 1962) can be used while dealing with historic events

preceding the Second World War (e.g. pp. 82, 95, 115). And when discussing the

general importance of Brody for, and its place in, European culture, then, at least

the poet and Nobel prize winner Iosif Brodsky (1940—1996) and several other

important Jewish men of letters, scholars and scientists with the same family name,
should have been mentioned.

Furthermore, there is one more type of sources which is entirely missing in the
book. A number of European newspapers from the end of the nineteenth century
(e.g. The London Illustrated News and lu; monde illustré) published journalist reports about
the expulsion of Russian Jews or about the life ofJews in Russia, Poland, and Galicia.

They often were supplemented by most interesting pictorial material presenting, inter

alia, the life and mores of the Jews of Brody, like he Sketches ofeveryday life in Brody by

Joseph Penne/l (that are especially interesting):

- 355 -





or a drawing like this by de Haenen based on a sketch by Paul MerwarP.

This type of representation of Brody — its reflection in art - was, however, somewhat

downplayed by the author of the study.
These are, however, minor matters which do not spoil the overall picture. On

the whole, the book leaves a very positive impression: It is based on a number of
archival and printed sources in a host of languages including Russian, Ukrainian,
Polish, Yiddish and Hebrew. The study provides readers with the comprehensive
picture of the life, history, and architecture of this important Galician urban centre.
It is to be hoped that further analytical studies of this type, analysing fates of other
Galician cities in a similar vein, shall appear in the future.

Simferopol' Mikhail Ki-yi/ov

ZAJDBAND, ASTRID: German Rabbis in British Exile. From "Fleimat" into the Unknown,
Berlin / Boston: de Gruyter 2016, 321 pp. ISBN

A broad and varied historiography documenting Britain's response to the Jewish
refugee crisis of the 1930s emerged in the final years of the Second World War and

expanded in the following decades. The earliest studies, by authors such as Norman
Bentwich, celebrated voluntary organisations' efforts in bringing refugees to the

UK, but more recent works, by scholars such as Bernard Wasserstein and Louise
London have critically examined government emigration policies while others
have critiqued Anglo-Jewish community responses. Within the oeuvre, Manchester's

Bill Wilhams has pioneered the study of individual community responses,
and a growing body of literature has also been generated by and about the refugees

- 357 -



themselves, much of it emanating from the Association ofJewish Refugees. Added
to this range of scholarship has been a profusion of works focussing upon specific
sub-groups of refugees, most notably the unaccompanied children of the Kinder-

transport and the prominent scientists and academics rescued by the efforts of the
British intelligentsia.

Despite this diverse coverage, a number of refugee sub-groups have been
virtually ignored in the historiography and subsequently in British public memory.
Among these are the 20,000 women who came as domestic servants, the trainee

nurses, transmigrants, students, agricultural trainees preparing for alijah in Palestine,

and religious officials and their families. One of these gaps in the historiography

has been ably addressed in Astrid Zajdband's recent volume German Rabbis

in British Exile: From 'Heimat' into the Unknown, a comprehensive study of nearly
200 rabbis still living in Germany at the time of Kristallnacht in November 1938,
who managed to escape to the British Isles as well as the nearly 100 of their
coreligionists who could not - or chose not to - leave before the onset of the Second
World War.

Zajdband's research was sparked by a work of Jewish literature she had inherited

from her grandmother- a manuscript published in 1935 by one of the rabbis
who subsequently fled to safety in Great Britain. Questions about his ability to
publish on Jewish practice during the Nazi years led the author to pursue a study
that focuses upon the lives and experiences of rabbis in 1930s Germany, the
challenges of escape and integration into a new and foreign culture, and 'the cultural
and religious transfer of Judaism in exile' (p. 13).

Exhaustively researched, this detailed study is especially strong in exploring
Germany's pre-Nazi Jewish landscape, the persecutions that arose after 1933, the
difficulties in escaping and the moral dilemmas posed by fleeing and leaving
congregations behind. The attempt to portray the situation in interwar Britain is less

successful and the discussion of Anglo-Jewry is somewhat muddled, but this weakness

is made up for in a thorough and engaging exploration of the rabbis' difficulties

in establishing themselves in the UK, including the challenges of internment
and adaptation to new lives, work, language, and religious institutions in wartime
Britain, as well as post-war emigration decisions. The work of various groups and
individuals in rescuing German rabbis and their families is well presented within
the exploration of the human stories of individual rabbi's adjustments in Britain. In
addition, the author devotes a significant part of this study to an interrogation of
Jewish leadership, contrasting the German and British models and demonstrating
the effects of exile on the German rabbinate. An excellent and comprehensive
appendix presents many of the study's findings in summary form.

Although written in English, this work is a German doctoral thesis, and as is

the custom on the Continent, it has been published in its original form, without the
revision and editing more commonly undertaken in Britain and the USA. In the

opinion of this reviewer, the work would present its extensive and important
research more effectively had it been thoroughly revised into a cohesive narrative

monograph. In its current form, it remains a highly specialised study with much to
recommend it for the reader willing to tackle reading a doctoral dissertation, but

- 358 -



the depth of research and the manifold findings deserve a wider readership. Overall,

this is a welcome and valuable addition to the study of Jewish refugee
subgroups in 1930s Britain and it makes an important contribution to the historiography

of migration, exile and refugee studies and the Second World War.

Southampton, UK Jennifer Craig-Norton

SCHUSTER, Dirk: Die Dehre vom »arischen« Christentum: Das wissenschaftliche Selbstverständnis

im Eisenacher »Dntjudungsinstitut« (Kirche — Konfession - Religion; Bd. 70),
Göttingen: V & R Unipress 2017, 327 S., ISBN 978-3-8471-0716-3.

Als ein besonders prägnantes Beispiel für die unheilvolle Verstrickung von Religion

und Wissenschaft mit der Weltanschauung des Nationalsozialismus kann
das Wirken des am 6. Mai 1939 auf der Wartburg bei Eisenach gegründeten
»Instituts zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche

kirchliche Leben« gelten, zu dessen erklärten Zielen die Tilgung »jüdischer«
Wörter und Verweise aus kirchlichem Liedgut und Liturgie und die Löschung des

heilsgeschichtlichen Zusammenhangs zwischen dem »Alten Testament« und dem
Christentum gehörten. In seiner im Wintersemester 2015/16 dem Institut für
Religionswissenschaft der Berliner Freien Universität vorgelegten und von
Almut-Barbara Renger betreuten Dissertationsschrift untersucht Dirk Schuster
Sch.) den wissenschaftlichen Werdegang und die erbrachten Forschungsleistungen

einer Reihe von aktiven Mitarbeitern des Eisenacher »Entjudungsinstituts«
(Johannes Leipoldt, Walter Grundmann, Rudolf Meyer, Siegfried Morenz, Gerhard

Delling, Carl Schneider, Hans Heinrich Schaeder), welche sowohl in der
deutschen religionswissenschaftlichen Forschung vor und nach 1945 verortet
werden können als auch eng mit der Universität Leipzig verbunden waren. Ihre
thematisch relevanten Publikationen, deren Rezensionen, Verwaltungsakten des

Instituts sowie zahlreiche weitere Archivalien werden dabei in ihrem wissen-
schafts- und gesellschaftsgeschichtlichen Kontext analysiert und interpretiert, um
auf diese Weise einen wichtigen Aspekt der Geschichte des Faches Religionswissenschaft

in der Zeit des »Dritten Reichs« zu erhellen und zugleich aufzuzeigen,
„wie religiöse und historische Narrative der Konstruktion einer religiösen Identität

dienten" (S. 22).
Während das einleitende erste Kapitel (S. 15-33) die üblichen Ausführungen

zum aktuellen Forschungsstand, zum Gegenstand, zur Methode und zum Aufbau
der Arbeit enthält, bietet das forschungsgeschichtlich ausgerichtete zweite Kapitel
(S. 35-44) einen konzisen Einblick in die Herausbildung der Religionswissenschaft
als eigenständiger akademischer Disziplin während der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts. Dabei macht Sch. darauf aufmerksam, dass auch die Erforschung der -
wesentlich durch den weltanschaulichen Einfluss des Nationalsozialismus
bestimmten — religionshistorischen und religionsvergleichenden Arbeit des

»Entjudungsinstituts« unbeschadet aller Pluriformität des Faches als ein legitimes Arbeitsfeld

der gegenwärtigen Fachgeschichtsforschung gelten könne.

- 359 -



Das dritte Kapitel (S. 45-98) enthält eine knappe Darstellung der Kirchenbewegung

»Deutsche Christen« (insbesondere in Thüringen) und eine zusammenfassende

Geschichte des »Entjudungsinstituts«. Zur Sprache kommen zunächst die

Entstehung, die Entwicklung und das religiöse Weltbild (bzw. die völkisch-christlichen

Vorstellungen und das antisemitische Gedankengut) mit dem Nationalsozialismus

sympathisierender Strömungen innerhalb der protestantischen Kirchen
und sodann die eigentliche Geschichte des Eisenauer Instituts, seine Initiatoren,
seine Gründung, seine organisatorische und administrative Struktur, seine

Veröffentlichungen (darunter die „entjudete" Bibelübersetzung »Die Botschaft Gottes«
[1940] und das gemäss der explizit judenfeindlichen Intention seiner Herausgeber
überarbeitete Kirchengesangbuch »Grosser Gott wir loben dich« [1941]), seine
internationalen Verbindungen (vor allem mittels Tagungen und Vortragsreisen)
sowie sein kirchlicher und akademischer „Impact", hinsichtlich dessen zentraler
Inhalte festzuhalten sei: „Die Institutsprogrammatik deckte sich mit den vom Staat

vollzogenen Massnahmen zur »Lösung derJudenfrage«,, (S. 98). Im vierten Kapitel
(S. 99-123) wird die Bedeutung des Instituts im Gesamtzusammenhang der
Entstehungsgeschichte der institutionalisierten nationalsozialistischen »Judenforschung«
beleuchtet, welche den (traditionell religiös motivierte Judenfeindschaft mit vulgären

Rassentheorien verknüpfenden) neuzeitlichen Antisemitismus als gedankliche
Hauptgrundlage in den Bereich der Geistes- und Sozialwissenschaften übertrug.
Unbeschadet der Tatsache, dass gerade die seinerzeit behauptete „religiöse
Höherwertigkeit" des christlichen Glaubens gegenüber der jüdischen Religion die Rezeption

seiner verbreiteten kirchlichen Akzeptanz entsprach, könne festgehalten werden,

dass das »Entjudungsinstitut« im »Dritten Reich« nicht als eine innerkirchliche
Forschungseinrichtung wahrgenommen wurde, sondern als Teil eines

gesellschaftspolitisch relevanten Wissenschaftszweiges bzw. als „integraler Bestandteil
der gesamtpolitischen Entwicklung" (S. 122).

Das ausführliche fünfte Kapitel (S. 125-251) enthält eine Analyse der
wissenschaftlichen Methoden, der Argumentationsstrukturen und der Zielsetzung von
Forschungsarbeiten des Eisenacher Instituts sowie werkbiographische Untersuchungen

seiner wichtigsten Mitarbeiter. Sch. weist nach, dass diese Mitarbeiter sich
— unbeschadet des ihnen gemeinsamen Bestrebens, die christliche Religion mithilfe
rassischer Exklusion neu zu gestalten und ein »arisches« Christentum zu konstruieren

- durchweg nicht an einem neopaganen »arteigenen« Glauben orientierten,
sondern an ihrer selektiven Wahrnehmung der kirchlichen Tradition: „Anders als

bei den Vertretern der Völkischen Religionswissenschaft im »Dritten Reich«, fusste
die Vorstellung eines rassisch bedingten, religiösen Glaubens auf dem protestantischen

Christentum" (S. 147). Die Ausführungen zu den o. g. sieben Wissenschaftlern

aus dem Mitarbeiterkreis des Instituts umfassen jeweils Eckdaten ihrer Biographie,

ihren akademischen Werdegang, ihre religiöse und politische Einstellung
(insbesondere ihr Verhältnis zum Nationalsozialismus), ihre Wahrnehmung und Wertung

des Judentums in Geschichte und Gegenwart, ihre einschlägigen Veröffentlichungen,

ihren Einsatz für das »Entjudungsinstitut«, ihre Beteiligung an seinen
Aktivitäten sowie eine zusammenfassende Beurteilung. Als ihre gemeinsame Zielsetzung

formuliert Sch.: „Das angebliche, durch die Rassenforschung bestätigte Bild

- 360 -



über »den Juden« der Gegenwart projizierten die Mitarbeiter im Eisenacher Institut
auf die Antike und bestätigten die vermeintliche Richtigkeit dieses Bildes mithilfe
von selektiv ausgewählten Quellenbelegen oder blossen Behauptungen über die

Handlungs- und Denkeigenschaften »des Juden« (S. 247).
Das sechste Kapitel (S. 253-277) enthält eine differenzierte Betrachtung der im

vorangehenden Kapitel in den Blick genommenen Wissenschaftler und ihrer
höchst unterschiedlichen Karriereverläufe in der Zeit nach dem Kriegsende. Hierbei

stehen sich Akteure der vormaligen »Judenforschung«, die sich zwar den neuen
politischen Gegebenheiten anpassten, aber dennoch in ihren Arbeiten weiterhin
danach strebten, einen grösstmöglichen Gegensatz zwischen dem Christentum und
dem Judentum zu betonen (Grundmann, Leipoldt, Schneider) solchen ehemaligen
Institutsmitarbeitern gegenüber, welche in dezidierter Weise mit den antisemitischen

Zielsetzungen und Argumentationsweisen des Instituts brachen (Delling,
Meyer, Morenz, Schaeder). Das abschliessende siebte Kapitel (S. 279-288) enthält
ein kurzes Resümee der Einzelergebnisse der instruktiven Behandlung eines

relevanten Gesichtspunktes der religionswissenschaftlichen Fachgeschichte. Beigegeben

sind Verzeichnisse der Quellenschriften (S. 289f.), Sekundärliteratur (S. 291 -

323) und Namen (S. 325-327).
Die gründlich gearbeitete Untersuchung ist nicht nur von besonderer Bedeutung

für die Untersuchung des »wissenschaftlichen« Antisemitismus während der
Zeit des Nationalsozialismus, sondern auch ein lesenswerter Beitrag zur jüngeren
Forschungsgeschichte der neutestamentlichen Wissenschaft.

Tübingen Michael Tilly

STEINER, Barbara: Die Inszenierung des jüdischen. Konversion von Deutschen yum
Judentum nach 1945, Göttingen: Wallstein Verlag 2015, 351 S., ISBN 978-3-8353-
1706-2.

„Ich wusste nicht, dass man konvertieren kann,
aber ich hab' gemerkt, dass ich Jüdin sein wollte."

[Eine dreizehnjährige Waldorfschülerin aus christlichem Elternhaus (S. 7)]

Was veranlasst nichtjüdische Deutsche, nach 1945 zum Judentum zu konvertieren?
Welche Beweggründe haben sie? Aus welchen Familien kommen sie? Gibt es

äussere Einflüsse auf die Übertrittswilligen? Welche Rolle spielt die Schoa? Diesen
und vielen weiteren Fragen geht die 2014 von der Universität Potsdam angenommene

und mit dem Potsdamer Nachwuchswissenschaftler-Preis 2014 ausgezeichnete

Dissertation von Barbara Steiner nach. Die Autorin, selbst Konvertitin, hält
in ihrer Einleitung fest: „Als hilfreich [für diese Untersuchung] erwies sich, dass ich
selbst [...] zum Judentum übergetreten bin. Als damalige Ehefrau eines Juden
erfolgte die Konversion sogar auf Anregung der Gemeinde, sodass die Aufnahme
nicht infrage stand. Alteingesessene Mitglieder begegneten mir wohlwollend und
ermunterten mich, den Prozess durchzuhalten'." (S. 19f.) Diese für Steiner eher

günstigen Voraussetzungen für einen Übertritt sind keineswegs immer und überall

gegeben — im Gegenteil:

-361 -



Der Aufwand, jüdisch zu werden, ist vergleichsweise hoch, denn ist nach
reiflicher Überlegung die Entscheidung zur Konversion gefallen, müssen die ersten
formalen Hürden genommen werden: „Es hat sich eingebürgert, dass Anfragende
dreimal [vom Rabbiner] abgewiesen werden." (S. 47) Stellt dieses Abgewiesenwerden

auch eher ein Ritual dar, das von Rabbiner zu Rabbiner recht unterschiedlich
gehandhabt wird, so muss der bzw. die Konversionswillige sich wohl oder übel
damit abfinden, was in einer Lebensphase, in der ein gravierender Einschnitt,
namentlich jener der Konversion, geschieht, auf persönlicher Ebene problematisch

werden kann. Auf jeden Fall aber werden Konversionsbereite, nachdem sie

ihr schriftliches Gesuch beim Rabbinat eingereicht haben, in ersten klärenden
Gesprächen auf Herz und Nieren geprüft. Fällt die Entscheidung des Rabbiners
zu Gunsten des bzw. der Übertrittswilligen aus, beginnt zum einen die religiöse
Unterweisung, zum anderen sind die Teilnahme am Gemeindeleben sowie der
Besuch des Gottesdienstes verpflichtend. Selbstverständlich haben die Übertretenden

auch den Schabbat, die Feiertage sowie die Kaschrut einzuhalten. Für
gewöhnlich wird ein Jahr, in dem der jüdische Jahreszyklus von den Konvertierenden

einmal durchlebt worden ist, als ausreichend angesehen. Es gibt aber auch

Rabbiner, die ihren Konvertitinnen drei Jahre abverlangen. An dieser Stelle sei

angemerkt, dass die verschiedenen Strömungen und Denominationen des Judentums
sehr unterschiedlich mit dem Phänomen giyynr, hebräisch für Übertritt, umgehen.
Zu erwarten ist, dass ein sog. orthodoxer Übertritt mit mannigfachen Schwierigkeiten

einhergeht, da die Orthodoxie Übertritten gegenüber eher ablehnend eingestellt

ist (vgl. u.a. S. 48). Nicht-orthodoxe Richtungen gehen hingegen insgesamt
offener und integrativer mit dem Thema gjyjurum. Wohlgemerkt, es kann nur einen

religiösen, nicht aber etwa einen kulturellen oder sozialen Übertritt ins Judentum
geben, obwohl sich das Judentum nicht nur als Religion, sondern auch als

Volkszugehörigkeit versteht.
Konversionsbereite können in den allermeisten Fällen weder jüdische

Familienbande vorweisen noch das, was jüdische Schicksalsgemeinschaft ausmacht
wie etwa die Erfahrung von Antisemitismus und, noch viel grausamer, das Überleben

der Schoa. Konversionswillige weisen hier gewisse Defizite auf, die anderweit

kompensiert werden müssen. Wahljüdinnen und -juden sind daher häufig
sehr darauf bedacht, in ihrer neugewonnenen Identität, die sie für sich vor, während

und nach dem Prozess des giyjur immer wieder aufs Neue ,erfinden' müssen,
Bestätigung und Anerkennung von Seiten des Rabbinats und der Gemeinde zu
erhalten, der sie nun angehören.

Die Autorin wagt sich vor dem liier geschilderten Hintergrund mit ihrer Studie,
der ersten überhaupt, die sich systematisch unter detailgetreuer Ausleuchtung
biografischer Skizzen mit der Konversion von Deutschen zum Judentum nach 1945

auseinandersetzt, an ein heikles, noch immer reichlich tabubesetztes und umstrittenes

Thema. Denn: Es herrscht bis heute weder auf jüdischer noch auf nichtjüdischer

Seite ein Konsens darüber, ob Übergetretene vollgültige Angehörige des

jüdischen Volkes sein können. Eine weitläufige Bekannte der Rezensentin konnte
sich auch nach Jahrzehnten des giyjur, den sie in einer amerikanischen Reformgemeinde

absolvierte, des Eindrucks nicht erwehren, nicht ,so richtig' dazuzugehören.

- 362 -



Um diese Scharte — ihrer Ansicht nach — wenigstens etwas auszuwetzen, trug sie

stets eine Halskette mit einem überdimensionierten ,Chai'-Anhänger [...]. Es muss
nicht eigens betont werden, dass ein reformierter bzw. progressiver Ubertritt keine

Anerkennung in orthodoxen Gemeinden findet, die Übergetretenen dort also auch
nicht als Gemeindemitglieder aufgenommen werden können.

Kommen wir zu den häufigsten Gründen und Motiven, die zu einem Übertritt
führen. Barbara Steiner kristallisiert in ihrer Studie drei Hauptmotive heraus: familiäre

Gründe, theologische Motive sowie die Bewältigung von Lebens- oder
Sinnkrisen. Familiäre Gründe liegen beispielsweise dann vor, wenn etwa eine nichtjüdische

Frau ihren jüdischen Partner heiraten möchte und aus Respekt (und Neigung)
vor der Religion des Partners den Übertritt wählt. Den umgekehrten Fall gibt es

natürlich auch, aber angesichts der Tatsache, dass das Judentum grundsätzlich
matrilinear (mater semper certa est) weitergegeben wird, ist der Übertritt einer nichtjüdischen

Frau von grösserer Bedeutung als der eines nichtjüdischen Mannes. Ein
weiterer ,Fall' sind die in patrilineare Familien Hineingeborene, die sich jüdisch fühlen,
aber in orthodoxen bzw. konservativen Gemeinden keine Mitglieder werden können.

Sehr viel leichter wird es diesen ,Vaterjüdinnen und -juden' in den progressiven

Gemeinden gemacht; doch nach ihrer Aufnahme dort stellt sich das Problem,
dass sie, falls sie das je wünschten, ebenfalls nie in eine orthodoxe Gemeinde

aufgenommen werden können, es sei denn, sie treten dort über, wie es das Fallbeispiel
von Mirjam (S. 139ff.) zeigt. Besonders pikant: Mirjam, die ihre ,Papiere ordnen'
wollte und sich zum Übertritt entschloss, wurde gar viermal vom Rabbiner
abgewiesen, womit die Vaterjüdin nicht im Mindesten gerechnet hatte.

Theologische Beweggründe können ebenfalls eine bedeutende Rolle für einen
Übertritt spielen; dazu ein Beispiel: Der 1940 als Wolfgang Schmidt geborene A-
haron Shear-Yashuv wollte zunächst evangelischer Pfarrer werden, fand dann aber

zu den geistig-religiösen Wurzeln des Christentums und trat zum Judentum über,
wurde (orthodoxer) Rabbiner und amtierte nach seiner Alija viele Jahre im Rang
eines Majors als anerkannter Militärrabbiner in Israel. In den letzten anderthalb

Jahrzehnten — diese Anmerkung sei hier der Vollständigkeit halber gestattet — sind
immer mehr übergetretene Deutsche später Rabbinerinnen geworden, so u. a. der
dem progressiven Flügel zugehörige Walter Homolka, die konservative Geza Eder-
berg, die zuvor evangelische Pfarrerin war, sodann der Chabad-Rabbiner Yitzchak
Mendel Wagner. (Barbara Steiner stellt in diesem Zusammenhang zu Recht die Frage,
wie denn diese übergetretenen Rabbinerinnen auf die noch lebenden Opfer der
Schoa zugehen und wie sie sich in der Gemeinde ihre religiöse Autorität sichern).
Doch auch weniger Prominente haben sich aus theologischen Gründen für einen
Übertritt ins Judentum entschieden, wie das Fallbeispiel von Isaak (S. 64ff.) zeigt, der
in eine sehr observante katholische Familie hineingeboren wurde und letztlich,
ausgelöst durch sein Studium der Judaistik, zum Judentum als .seiner' Religion fand.

Lebens- und Sinnkrisen können mannigfaltig und vielschichtig und - sehr

persönlich sein; zwei, fast könnte man sagen: ,typisch deutsche' Konversionsarten

sind zum einen die sog. Vergangenheitsbewältigung (die als Übertrittsmotiv
noch immer ein grosses Tabu darstellt), zum anderen die „Konversion zum
Judentum in Israel als Identitäts- und Heimatsuche" (S. 215ff.). Es überrascht - aus

- 363 -



der Sicht der heutigen Zeit; anders war dies direkt nach dem Ende des Zweiten
Weltkrieges — nicht allzu sehr, wenn für jugendliche wie auch erwachsene nach der
Schoa geborene Deutsche das Judentum eine diffuse Faszination und eine nicht
näher definierbare Anziehung (eine Art „Exotik der Juden", S. 152) gerade wegen
der Verfolgung der Jüdinnen und Juden im ,Dritten Reich' ausübt. Barbara Steiner
konnte aufgrund ihrer Interviews folgende drei wesentlichen Motive für diejenigen
ausmachen, die hauptsächlich wegen der Schoa zum Judentum übergetreten waren:
Schuld, Scham und Opferidentifikation (vgl. S. 153). Die nach der Schoa Geborenen

können per se nicht schuldig sein — weder im juristischen noch im moralischen
Sinne. Da viele der Konvertitinnen aber aus nationalsozialistisch belasteten
Elternhäusern stammen, soll durch einen Ubertritt ins Judentum unter anderem „eine
unliebsame Familiengeschichte verschleiert, umgedeutet oder gar vollständig
ausgeblendet" (S. 149) werden. Die Identifikation mit den Opfern der Schoa kann in
Ausnahmelallen zur Uberidentifikation führen, wie der weit über die Schweizer

Landesgrenzen hinaus bekannt gewordene Fall des Bielers Bruno Dössekker alias

Binjamin Wilkomirski beweist, der sich in seinem 1995 erschienenen Buch „Bruchstücke

— aus einer Kindheit 1939-1948" als Holocaustüberlebender ausgab und
öffentlich über seine angeblichen Leiden in Majdanek und Auschwitz berichtete.

In diesem Zusammenhang stellt sich denn auch die Frage, wie es deutschen
Konvertitinnen gelingt, sich in eine von der Schoa traumatisierte Gemeinschaft zu
integrieren, in der bis heute mit den Spätfolgen des Holocaust gekämpft wird.
Tatsache ist, dass alle von Barbara Steiner befragten Übergetretenen — gleich aus
welchen Gründen sie sich für einen giyyur entschieden haben - letztlich immer mit
einem Akzeptanzproblem zu tun haben, sowohl gegenüber sich selbst als auch
gegenüber den Gemeindemitgliedern, wie es etwa Interviewpartnerin Esther auf den
Punkt bringt: „Konvertiten [haben] nicht nur einen Minderwertigkeitskomplex
gegenüber gebürtigen Juden. Sie [haben] zudem Angst, von ihnen nicht akzeptiert
und als Jude nicht ernstgenommen zu werden." (S. 262f.)

Die Konversion in Israel ist, wie weiter oben angedeutet, eine weitere, bei nach
der Schoa geborenen Deutschen wichtige Art des Übertrittes. Auch hier fallen zwei
Typen von Konversionen auf: Da ist zum einen die Identitätssuche aufgrund von
Heimatverlust etwa bei ehemaligen DDR-Bürgerinnen. Wie die Fallbeispiele von
David (S. 215ff.) und Eliezer (S. 219ff.) zeigen, tritt in ihren beiden Lebensentwürfen

Israel quasi an die Stelle der DDR und wird ihnen zur Ersatzheimat. Ein
weiterer Grund, als Übergetretene/r nach Israel auszuwandern bzw. vor Ort überzutreten,

ist ein radikaler Wandel bei der Identitäts- und Heimatsuche; die Konvertierten

finden ihren Weg beispielsweise in jüdische Siedlungen in den palästinensischen

Gebieten. So zeigt Leas Fall, dass die ursprünglich links orientierte Kibbutz -

sympathisantin durch zunehmende Radikalisierung zur nationalreligiösen Siedlerin
werden konnte (vgl. S. 243). Extremer indes nimmt sich der Fall des Sohnes eines

österreichischen SS-Verbrechers aus, der als ultraorthodoxer Jude im Jerusalemer
Stadtteil Mea Schearim lebt und vorgibt, der deutschen Sprache nicht mächtig zu
sein (S. 258), des Weiteren der Fall Schlomos, der — geradezu vom Judentum
besessen — ebenfalls die Nähe der ultraorthodxen Neturei Karta gesucht hat, die es ihm
ermöglicht hat, seine antijüdischen Ressentiments (sie) innerhalb des Judentums
explizit zu formulieren (S. 259).

- 364-



Wie verschieden die Motive für einen Übertritt auch sein mögen - in allen Fällen

sind die Konvertiten zugleich immer neue Mitglieder einer Gemeinde geworden
und prägen diese mehr oder minder aktiv mit. Und dass dies durchaus zahlreich

geschieht, hält Barbara Steiner u.a. in ihren Nachbetrachtungen fest: „Bei
deutschen Nichtjuden ist das Judentum [...] so populär, dass nicht alle Konversionswilligen

aufgenommen werden können." (S. 268) Einige Zahlen belegen dies:
Zwischen 1955 und 1959 fanden 83 Aufnahmen statt, bis 1969 kamen 73 Eintritte
dazu. In der Zeit zwischen 2009 und 2013 sind ca. 500 weitere Personen zum
Judentum übergetreten (vgl. S. 11 f.).

Doch wie könnte mit Blick auf all die Herausforderungen, denen sich Wahljüdinnen

und -juden zu stellen haben, ein „neues deutsches Judentum" (S. 270) mit
den Konvertitinnen in Zukunft aussehen? Barbara Steiner kommt aufgrund ihrer
Forschungen zu dem Schluss, dass die „jüdischen Gemeinden [...] in Zukunft also

hauptsächlich von zwei Gruppen geprägt werden: von den russischen Zuwande-
rern einerseits und deutschen Konvertiten andererseits." (S. 270) Und just diese

werden wohl das Jüdische in Deutschland neu inszenieren [...].

Freiburg im Br. Yvonne Domhardt

- 365 -




	Rezensionen

