
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 73 (2017)

Artikel: Materielle Kulturen des Judentums : Anmerkungen zu Neuansätzen
judaistischer Forschung

Autor: Pöldsam, Anu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • •

Materielle Kulturen des Judentums
(Anmerkungen zu Neuansätzen judaistischer Forschung)

Von Anu Pöldsatri*

Anstelle von „Hast du was, dann bist du was" könnte man auch sagen „Du
bist, was du hast" — die Dinge, mit denen wir uns umgeben, und unsere Beziehung

zu diesen Dingen erzählen von dem, was und wer wir sind. Bezogen auf
eine Person, sind sie gleichsam Quellen ihrer Identität, in ihrer Formen- und
Symbolsprache berichten sie aber auch von sozialen und politischen Anliegen
eines Zeitalters einer, Kultur, einer Gesellschaft, einer Gemeinde. Nicht nur die
Zahl der Dinge wird immer grösser, die Dinge selber werden anscheinend
immer wichtiger — statistisch gesehen, besitzt ein Durchschnittseuropäer heute
10 000 Gegenstände —, eröffnen neue Möglichkeiten, bringen aber auch Probleme

und Fragestellungen mit sich (wie z. B. die Objektivierung von Menschen
und die Subjektivierung von Dingen) und bilden die Grundlage für eine materielle

Kultur.1
Von daher ist es nur verständlich, dass das Interesse für die Dinge und

materielle Kultur neben den Disziplinen, die sich — wie die archäologischen
Wissenschaften, die Ethnologie und die Volkskunde — „von Amts wegen" mit
materieller Kultur beschäftigen, auch in den Fächern ins Zentrum wissenschaftlicher

Betrachtung gerückt hat, deren ursprünglicher Forschungsgegenstand
zunächst einmal keine materiellen Hinterlassenschaften (gewesen) sind, wie
Geschichtswissenschaft, Wissenschaftsgeschichte, Zeitgeschichtsforschung,
Philosophie, Philologie und Linguistik, verschiedene Bereiche der Sozialwissenschaften

und Religionswissenschaft. Das gilt auch für die Judaistik/Jüdische
Studien, in deren bisheriger zweihundertjähriger Geschichte die Erforschung
der Kulturgeschichte und insbesondere der materiellen Kultur bislang eine eher

* Dr Anu Pöldsam, University of Tartu, Faculty of Arts and Humanities, School
of Theology and Religious Studies, Ülikooli 18, EE—51014, Tartu, Estland.

1 RIEMER, NATHANAEL (Hg.): Einführungen in die materiellen Kulturen des Juden¬

tums (Jüdische Kultur - Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur,
Bd. 31), Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2016, 261 S., 119 Abb., ISBN 978-3-
447-10608-5. — Einen Überblick über die ältere diesbezügliche Forschung bietet
Thomas J. Schlereth (Hg.), Material Culture: A Research Guide, Lawrence, Kansas

1985.

-310-



untergeordnete Rolle gespielt hat. Unterdessen jedoch ist nicht zuletzt in
Deutschland eine neue Generation von judaistinnen/Judaisten herangewachsen,

die daran Interesse haben, sondern über hinreichendes Fachwissen und

interdisziplinäre Erfahrung verfügen, um diese Lücke zu füllen; und es sind ihre

Forschungen auf dem Gebiet materieller Kulturen des Judentums, die in Form
einführender Studien im vorliegenden Sammelband zusammengefasst sind und
das theoretische Wissen über jüdische Kultur um einen Blick auf ihre materielle
Seite zu ergänzen. Gegenstand und Ziel dieser Erforschung der materiellen
Kulturen und ihre Stellung im Rahmen der Jüdischen Studien hat der Herausgeber

des Bandes, Nathanael Riemer, erst kürzlich in seinem andernorts
erschienenen Artikel „Brauchen die Jüdischen Studien einen weiteren 'turn'? Ein
Plädoyer für die Methoden der Materiellen Kulturen in der Judaistik/Jüdischen
Studien" näher beschrieben.2 Dabei geht es um weit mehr als um Sachkulturforschung

oder um Sachen als Artefakte. Das Forschungsinteresse richtet sich
hier vor allem auf Dinge als Exofakte und deren Dingbedeutsamkeit, die nach

Karl-Sigismund Kramer aus der Dreiheit Stoff-Gestalt-Funktion besteht. Oder
wie Riemer in der Einführung des vorliegenden Bandes sagt: Die Materielle
Kultur fragt nicht nur nach dem Ding und seiner stofflichen Zusammensetzung,

sondern auch nach seiner in anderen Quellen bezeugten Form und Funktion

sowie seiner tieferen Bedeutung für die Gesellschaft (S. 4). Die Dinge sind

Erinnerungs- und Beziehungsträger, sie sind Zeugen der kulturellen, historischen

und religiösen Vergangenheit und Gegenwart und deren Verbinder.
Dinge haben Biographien und sprechen von und aus einem zeitgeistlichen
Kontext.

Den historischen und kulturgeographischen Rahmen der von zehn Autoren
(Felicitas Heimann-Jelinek, Nathanja Hüttenmeister, Andreas Lehnardt, Katrin
Keßler, Ulrich Knufinke, Nathanael Riemer, Michaela Schmölz-Häberlein,
Martha Stellmacher, Annette Weber, Linda Wiesner) verfassten und mit
reichlichem Bildmaterial illustrierten neun Artikel des vorliegenden Bandes bildet
das deutsche Judentum des 17. bis 19. Jahrhunderts. Die Artikel selber beziehen

sich sowohl auf den persönlichen als auch den öffentlichen Raum der

Dinge, auf verschiedene Aspekte des Familienlebens (Nahrungserwerb als

Kulturvermittlung; das jüdische an einem Haus; Mikweh) und des Gemeindelebens

(Kultobjekte, Dinge der Synagoge, Tora-Wickelbänder, Genisa, synagogale
Musik und jüdische Friedhöfe). Dabei fügen sie sich in das Schema der von
Mihaly Csikszentmihalyi erwähnten drei Gründe, warum wir Dinge brauchen:

2 NATHANAEL Riemer, Brauchen die Jüdischen Studien einen weiteren 'turn'?
Ein Plädoyer für die Methoden der Materiellen Kulturen in der Judaistik/Jüdischen

Studien, in: ANDREAS LEHNARDT (Hg.), Judaistik im Wandel. Hin halbes

Jahrhundert Forschung und Hehre über das Judentum in Deutschland, Berlin 2017,
S. 93-109.

- 311 -



Objekte bestimmen die Macht ihres Besitzers und seine Stellung in der
gesellschaftlichen Hierarchie, verleihen dem Selbst eine Kontinuität durch die Zeit
und stellen als Symbole wertvoller Beziehungen die besitzende Person in ein
soziales Netzwerk.3

In den ersten beiden Artikel des Sammelbandes beschäftigen sich Michaela
Schmölz-Häberlein und Nathanael Riemer mit Repräsentationsobjekten, ers-
tere mit „Mittler zwischen Stadt und Land — das Warenangebot jüdischer
Händler zwischen Grundversorgung und innovativen Produkten" und letzterer
mit „Das jüdische Haus in seiner Materialität". Der von Schmölz-Häberlin
untersuchte jüdische Detailhandel sowohl mit traditionellen Gütern (Stoffe und

Juwelen) wie mit innovativen neuen Produkten (Uhren, Porzellan und
Meerschaumpfeifen, Rohrstöcke), die im Zeitalter der „Konsumrevolution" als Status-

und Distinktionsmerkmale fungierten, widerspiegelt einerseits gesellschaftliche

Abgrenzungspraktiken und Hierarchien und andererseits den Anteil
jüdischer Händler an wirtschaftlicher Verflechtung von Juden und Nichtjuden. Die
Autorin spricht im Kontext eines Mikrokosmos von Objekten des täglichen
Gebrauchs auch zeichnet Alltagsgeographien und Dinglandschaften, die dabei

sichtbar werden (S. 12). Zu letzteren gehört auch das jüdische Haus, das Nathanael

Riemer zum Gegenstand seiner Studie gemacht hat. Darin sucht er nach
seiner bestimmten Bauform, seiner Beschaffenheit oder sonstigen materiellen

Aspekten des Hauses, die im deutschsprachigen Raum als typisch „jüdisch"
gelten können und vergleicht dabei das in den halachischen Regelungen
dokumentierte Ideal eines jüdischen Hauses mit seiner Lebenswirklichkeit. Es geht
um die Frage, ob und inwieweit die von aussen sichtbaren (Meyu^ot,
Hausinschriften) und die im Inneren verborgenen Bestandteile des einzelnen Hauses
das Jüdische repräsentieren. Während Riemer den Blick von aussen nach innen
richtet, sucht Vanessa L. Ochs dieselbe Frage dadurch zu beantworten, dass sie

von den einzelnen Dingen ausgeht, die ein Haus zu einem „jüdischen" Haus
machen. Dabei unterscheidet sie zwischen ursprünglich „jüdischen" und „an
sich neutralen" Objekten, die in einem jüdischen Haus(halt) verwendet, ipso

facto zu jüdischen werden (z. B. gewöhnliches Geschirr, das zu Geschirr für
Milchiges wird und dgl.).4

Eine architekturhistorische Perspektive bietet Katrin Kessler in „Jüdische
Ritualbäder und ihre „Dinge" und zeigt darin, dass neben der Architektur
gerade Dinge wie beispielsweise die zur Ausstattung einer Mikweh gehörenden

3 MIHALY CSIKSZENTMIHALYI, "Why We Need Things," in: STEVEN LUBAR &
W. DAVID KinGERY (Hg.), Historyfrom Things, Essays on Material Culture,
Washington / London 1993 [21996; reprint 2000], S. 20-29, dort S. 23.

4 Vgl. dazu auch VANESSA L. OCHS, "What Makes a Jewish Home Jewish?" in:
Cross Currents 49 (1999/2000), No. 4; auch online zugänglich unter der URL:
https://www.crosscurrents.org/ochsv.htm.

- 312 -



infolge ihrer Nutzung(sgeschichte) eine besondere Rolle spielen und zugleich
entscheidende Aufschlüsse über die sich wandelnde Gesellschaft, ihre Ansprüche

und Empfindungen geben. Auf die Rolle, die gerade die Mikwe als zentrale

gesellschaftliche Institution gespielt hat, hatte bereits Debra Kaplan aufmerksam

gemacht.5
Gesellschaft, Obdach und Mikweh bilden den Raum, der die Kontinuität

des Selbst ermöglicht, die ihrerseits von den Dingen in Haus und Gemeinde
unterstützt wird, wie Felicitas Heimann-Jelinek in ihrem Beitrag „Zu
Geschichte und Geschichten jüdischer Kultobjekte" deutlich macht und eine
Definition der Judaica-Objekte anbietet, die sie nicht nur als religiöse, sondern
auch als regional-jüdische und zugleich transkulturelle und transsoziale

Bedeutungsträger betrachtet, die von der Eingebundenheit ihrer Auftraggeber,
Verwender und/oder Besitzer in die europäische Geschichte und Kultur zeugen.
Darüber hinaus zeigt sie, wie die Ritualobjekte mit ihrer jeweils verwendeten
Formen- und Symbolsprache auch Ausdruck sozialer und politischer Anliegen
werden und so die Spannung zwischen Akkulturation und Beharren auf
(traditioneller) jüdischer Identität abbilden.

Um Symbole und Kontinuität eines jüdischen Selbst geht es auch in Linda
Wiesners und Annette Webers „Symbol für Bund und Lehre: Tora-Wickelbänder

und ihre Bedeutung für den Einzelnen und die Gemeinde". Im Mittelpunkt
der Betrachtung steht hier der im 15./16. Jahrhundert aufgekommene und für
das deutschsprachige Judentum einzigartige Brauch, aus der Beschneidungs-
windel eines Jungen ein Tora-Wickelband (Mcppa oder Wimpelgenannt) zu
fertigen und damit den Jungen auf symbolische Weise mit dem Judentum und
seiner Gemeinde zu verbinden. Am Beispiel der Mappot zeigen die Autorinnen
zugleich, welche methodischen Zugänge für die Arbeit an Textilien geeignet
sind, deren Erforschung im Rahmen der materiellen Kulturen des Judentums
immer noch am Anfang steht.

Von den Tora-Wickelbändern führt der nächste Schritt zu Tora-Rollen,
Tora-Schrein und anderen zur Ausstattung von Synagogen gehörenden
typischen Dingen wie Vorbeterpult, Sitze und Ständer, Frauenbereiche, Leuchter
und dgl., um die es in Ulrich Knufinkes Beitrag „Die Dinge der Synagoge" geht.
Indem der Autor diese Dinge vor allem aus architekturhistorischer Sicht und
in ihren räumlich-funktionalen und symbolischen Zusammenhängen betrachtet,

möchte er zeigen, dass und wie der liturgische „Handlungsraum" Synagoge
nicht nur ein „Dinge-Speicher" ist, sondern in erster Linie ein religiöser
„Verweis-" und soziokultureller „Gedächtnisraum".

Während Knufinke seinen Blick auf den „Lebensraum" der Judaica-Objekte

richtet, konzentriert sich Andreas Lehnardt in „Genisa - Die materielle

5 DEBRA KAPLAN, 'To Immerse their Wives': Communal Identity and the

'Kahalishe' Mikveh of Altona, in: AJS Review 36 (2012), S. 257-279.

-313-



Kultur des deutschen Judentums im Spiegel neu entdeckter synagogaler
Ablageräume" auf den „Nachlebensraum" dieser Dinge, die Geni^ot (Repositorien).
Man kann die Geni^ot als Schatzgruben betrachten, deren Grabschätze man
wiederaufstehen lassen kann, aber man kann in ihren Fundstücken auch Zeugen

einstiger Lebenswirklichkeit und Praxis der Gemeinden sehen, die — wie
der Autor zeigt — auf ungewöhnliche Details des durch sie möglicherweise
bewahrten jüdischen Brauchtums hinweisen. Zugleich unterstreicht der Beitrag
am Beispiel dreier inzwischen besser erforschter Genippt aus Rheinland-Pfalz

(Alsenz, Weisenau und Niederzissen) die Dringlichkeit der Erforschung der

neu entdeckten Genippt. Welch aufschlussreiche Dokumente und Objekte diese

Genippt enthalten können, belegt nicht zuletzt die angefügte Wiedergabe und
Übersetzung eines exemplarischen Fundes aus der Alsenzer Genipa.

In den „Klangraum" der Synagoge blickt Martha Stellmacher in „Instrumente,

Noten, Tonträger. Dinge der synagogalen Musik" und betrachtet die

Beziehung zwischen Musik und Materialität, genauer den dinglichen Verkörperungen

von Musik, die hier am Beispiel der drei materiellen Formen —

Musikinstrumente, Noten und Tonträger — in Bezug auf jüdische Musiken dargestellt
wird. Ob und in welcher Weise Musik materialisiert wird, deutet auf ihre
Verwendung und Rolle in der Gemeinschaft hin und reflektiert ihre Wechselwirkungen

mit dem sozialen Leben. Dabei hebt die Autorin hervor, wie aus
gemeinsamem Singen entstehende Nähe und Emotionalität die religiöse Identität
der Gemeinschaft stärkt und die Verwendung bestimmter Melodien als lokale

Eigenheit zudem zugleich die lokale (religiöse) Gemeindeidentität unterstützt.

Jüdische Dinge und Räume dieser Dinge zeugen von jüdischem Leben.
Paradoxerweise jedoch zählen zu den ältesten materiellen Zeugen jüdischen
Lebens in Deutschland gerade die Friedhöfe mit ihren Grabsteinen, von denen

schwer zu sagen ist, ob es sich dabei um einen „Lebens-" oder einen „Todesraum"

der Dinge oder deren Dinglichkeit handelt. Beide Momente sind hier
ineinander verflochten. Und genau darum, um den jüdischen Friedhof als ein

Ganzes geht es Nathanja Hüttenmeister in „'Die allerletzten Dinge' — jüdische
Friedhöfe in Deutschland". Denn die Gestaltung eines Grabmals, seine Position

und Ausrichtung in Bezug zu den anderen Grabmalen des Friedhofs sowie

Aufbau, Inhalt und Sprache seiner Inschrift sind ebenso vom Status des

Verstorbenen bestimmt wie von den Vorstellungen, Traditionen, Bräuchen und

Möglichkeiten der jeweiligen Familie einerseits und der jeweiligen Gemeinde
und ihrer Zeit andererseits.

Dass es für die Erforschung der vielen Bruchstücke materieller Kultur, ihrer
verschiedenen Fundsorte und Materialien, Spezialisten braucht, die in der Lage
sind, die unterschiedlichen Aspekte und Bedeutungen der unterschiedlichen
Artefakte zu erkennen, wie Andreas Lehnhardt meinte (S. 196), ist unbestritten;
dass es solche Spezialisten aber durchaus schon gibt, belegt der vorliegende
Band auf (s)eine beeindruckende Weise. Darüber hinaus möchte er, wie sein

-314-



Herausgeber, Nathanael Riemer, in der Einleitung andeutet, die verschiedenen
idealisierenden Vorstellungen von „deutschen Judentümern" aufbrechen und
versuchen, neue, umfassendere Zugänge zur jüdischen Kultur und Religion zu
erschließen" (S. 3), und das ist den Autorinnen und Autoren denn auch gelungen.

In ihren Einführungen in die materiellen Kulturen des Judentums fragen
sie je auf ihre Weise nicht nur nach den „Dingen" und ihrer stofflichen
Zusammensetzung, sondern auch nach ihrer in anderen Quellen dokumentierten
Form und Funktion sowie ihrer tieferen Bedeutung für die Gesellschaft, aus

der sie hervorgegangen sind, und bieten damit zahlreiche Anknüpfungspunkte
nicht nur für weitere Diskussion, sondern ebenso auch für die weitere
Entschlüsselung jüdischen Alltagslebens in Vergangenheit und Gegenwart. Dabei

spürt man deutlich die gewonnene Erkenntnis der Autorinnen und Autoren
und vor allem des Herausgebers von der veränderlichen Natur der Dinge und
ihrer Bedeutsamkeit und der Verflochtenheit des Dinglichen mit dem Ideellen,
von Form und Inhalt, von Ding und Wort, wie sie auch in dem Hebräischen

Begriff davar vereint sind. Das aus dieser Erkenntnis erwachsene Buch lässt das

Judentum auf neue und zugleich andere Weise — im wahrsten Sinne des Wortes
— begreifbar werden.

-315-


	Materielle Kulturen des Judentums : Anmerkungen zu Neuansätzen judaistischer Forschung

