
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 73 (2017)

Artikel: Theologie und "jüdisch-christlicher" Dialog (ein Nachtrag)

Autor: Lauer, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie und „jüdisch-christlicher" Dialog
(ein Nachtrag)

Von Simon Lauer*

„Wenn ein Buch über die Theologie des Alten Testaments
etwas taugen soll, erscheint es postum und als Fragment."

Jakob Hausheer, mündlich1

Bei der Arbeit an meinem Beitrag zum Thema „Von Julius Wellhausen bis

Joseph Ratzinger" für den von Edith Petschnigg und Irmtraud Fischer
herausgegebenen Aufsatzband Der jüdisch-christliche" Dialog veränderte die

Theologie2 war mir wichtige Literatur teils noch nicht zugänglich, teils noch nicht
erschienen. Das veranlasst mich nun zu einigen Korrekturen und Ergänzungen.

Sie betreffen insbesondere meine Darstellung von Julius Wellhausen.
Was Wellhausen betrifft, sehr aufschlussreich ist dazu immer noch die

Marburger Dissertation von Friedemann Boschwitz (Berlin 1909-1974
Jerusalem): Julius Wellhausen. Motive und Massstäbe seiner Geschichtsschreibung,3

Den Hinweis darauf verdanke ich Rudolf Smends monumentaler Ausgabe

* Prof. Dr. Simon Lauer, Zürich, profsimonlauer@gmail.com.
1 Jakob Hausheer (Wollishofen b. Zürich 1865—1943 Zürich), war von 1905 bis

1935 Professor für Altes Testament und orientalische Sprachen an der Zürcher
Universität. Er hat ausser seiner arabistischen Dissertation (Halle, 1905) be-
wusst nichts publiziert. Von 1907 bis 1931 war er massgeblich an der „Zürcher
Bibel" beteiligt. — Über ihn siehe PETERSCHWAGMAIER, Der Zürcher Gelehrte
Jakob Hausheer, in: JOHANNES F. DlEHL / MARKUS WITTE (Hg.), Studien %ur
Hebräischen Bibel und ihrer Nachgeschichte. Beiträge der 32. Internationalen ökumenischen

Konferenz der Hebräischlehrenden, Trankfurt a. M. 2009 (Kleine Untersuchungen

zur Sprache des Alten Testaments und seiner Umwelt, Bd. 12/13), Mainz
2011, S. 41-144.

2 In: Edith Petschnigg / IRMTRAUD Fischer (Hg.), Der jüdisch-christliche "Dia¬

logveränderte die Theologe. Ein Paradigmenrvechsel aus Expertinnensicht, Wien / Köln
/Weimar 2016, S. 225-238.

3 Friedemann Philipp Boschwitz, Julius Wellhausen. Motive und Massstäbe seiner

Geschichtsschreibung, Marburg 1938; Nachdruck Darmstadt 1968. Die Promotion
war schon 1934 erfolgt; Referenten waren die Professoren Mommsen und
Bultmann. Der 1909 geborene Verfasserist 1935 nachJerusalem emigriert. In Teodor
Hatalgis hebräischer Übersetzung erschien Boschwitz's Dissertation posthum
unter dem Titel fw rPDilvnüDTQ rrra-npi nniD' nmrfri ovVp 1982 in Tel Aviv.

-197-



von Wellhausens Korrespondenz.4 So sehr Wellhausens Arbeiten traditionell

gläubige Christen und Juden erregt haben, so bleibt doch die Frage, ob

man ihm Antisemitismus vorwerfen müsse. Sein Marburger Kollege
Hermann Cohen (Coswig 1842—1918 Berlin), mit dem er freundschaftlich
verkehrte, hat diese Frage entschieden verneint, ihm auch jeden Hass

abgesprochen.5 In den mehr als tausend privaten Schreiben sind es etwa drei, in
denen man gängigen Clichés begegnen kann. In einem Brief an Hermann
Usener vom 22. Februar 18866 meldet er: „Wir haben liier wahrscheinlich
einen Antisemiten in den Reichstag gewählt.7 Da er für das Septennat
stimmt, so schadet es nicht viel. Es ist zwar ein Irrthum zu meinen, daß die

Laus die Ursache des Schorfes ist; aber die Wahl ist doch überaus
charakteristisch als ein gänzlich unbeeinflußter und treuer Ausdruck der

Stimmung des hiesigen Landvolks. [...] Die Frauen sollen die Hauptanstifter der

Judenhetze sein; das ist auch wieder charakteristisch. [...]." Mir scheint das

ein distanziertes Urteil zu sein.

Allerdings konnte sich Wellhausen auch scharf äussern; aber 1911

schreibt er an den evangelischen Theologen Adolf Jülicher (Falkenberg b.

Berlin 1857—1938 Marburg):8 „Meine humoristische Auffassung mag ein

Naturfehler sein —ich bin nun einmal kein Smend und kein Cohen, sondern
amüsiere mich eher als daß ich mich ärgere." Es sei jedoch nicht verschwiegen,

dass Wellhausen nicht von jedermann gleich beurteilt worden ist und
wird wie von Cohen. So habe Franz Overbeck (St. Petersburg 1857—1905

Basel) in Wellhausens Schriften einen „Antisemitismus des Tones" gefunden.9

Mindestens ebenso wichtig scheint mir — nebst Wellhausens Nähe zu

4 Julius Wellhausen, Briefe, hg. von Rudoie Smend, Tübingen 2013, 887 S.

5 Hermann Cohen, Werke, Bd. 17: Kleinere Schriften VI. 1916-1918, bearbeitet
und eingeleitet von Hartwig Wiedebach, Hildesheim 2002, S. 615-622.

6 Wellhausen, Briefe (Anm. 4), S. 194.

7 Es handelt sich um den Marburger Bibliothekar Otto Bockel (Frankfurt am
Main 1859—1923 Michendorf), Gründer einer antisemitischen Partei (ab 1893

„Deutsche Reformpartei"). Siehe dazu: TORSTEN Lattki, Benfon Kellermann —

Prophetisches Judentum und Vemunftreligion (Jüdische Religion, Geschichte und
Kultur; Bd. 24), Göttingen 2016, S. 58f.

8 Wellhausen, Briefe (Anm. 4), S. 575.

9 Michael Bauer,Julius Wellhausen, in: FRIEDRICH WILHELM GRAF (Hg.), Klas¬

siker der Theologie, Bd. 2: Von Bichard Simon bis KarlBahner, München 2005, S. 123-

140, dort S. 132-133. Zitat auch bei Gerald Härtung, Der,eminent historische
Charakter jüdischer Prophétie' beiJulius Wellhausen, Max Weber und Hermann
Cohen,in: HansMartin Dober/Matthias Morgenstern (Hg.), Religion aus

den Quellen der Vernunft. Hermann Cohen und das evangelische Christentum (Religion in

Philosophy and Theology; Bd. 65), Tübingen 2012, S. 96-115, dort S. 97.

-198-



Friedrich Nietzsche (Rocken 1844—1900 Weimar)10 — seine Einstellung zur
Philosophie: „Mein Naturell ist anders als Cohens, und ich pfeife auf die
humanistische Philosophie, die gewöhnlich doch nur nachdenkt, was von
Anderen intuitiv vorgedacht oder von ganzen Völkern u Gemeinschaften erlebt
ist."11 Es entzieht sich meiner Kenntnis, ob diese Einstellung in Gelehrtenkreisen

verbreitet war. Jedenfalls hat Friedrich Gogarten (Dortmund 1887—

1967 Göttingen) 1932 eine antihumanistische Ethik propagiert.12 Der Altphilologe

Willy Theiler (Adliswil 1899—1977 Bern) hat dazu festgehalten: „Es
gibt eben keine antihumanistische Philosophie, es gibt nur antihumanistische
Barbarei Um dieses Urteil zu begründen, hat der Meister philologischen

Telegrammstils gerade vier Zeilen gebraucht.13 Zu Hermann Cohens

Beschäftigung mit der alttestamentlichen Wissenschaft seiner Zeit (besonders
mit Wolf Grafvon Baudissin, Alfred Bertholet, RudolfKittel, und Ernst Tro-
eltsch) lese man den feinsinnigen Beitrag von Rudolf Smend.14

Bei der Erwähnung von Benno Jacobs (Frankenstein 1862—1945 London)

Genesis-Kommentar15 ist meinem Gedächtnis ein Fehler unterlaufen:
Nicht Augustin Bea SJ hat das Buch besprochen, sondern dessen Schüler
G. E. Gosen SJ.16 Die systematische und oft detaillierte Rezension ist
keineswegs unkritisch, aber stets von hohem Respekt für den Dterarkritiker,
Exegeten und Ubersetzer getragen. Diese Wertschätzung für all das

„Grosse und Schöne, was dieses Buch enthält" trägt auch die entscheidende

Kritik an Jacobs strikter Ablehnung chrisdicher Lektüre des Alten
Testaments.17 Im Vorwort zu diesem Buch schreibt Jacob u.a.: „Dieser
Kommentar will und soll ein jüdischer sein, das soll heissen: von einem Sohn des

Volkes verfasst, für das die Tora geschrieben ist, lässt er sich nicht von
vornherein das Verständnis durch die Zielsetzung oder stillschweigende
Voraussetzung verbauen, das das „alte" Testament nur Vorbereitung auf

10 Sie hat Friedemann Boschwitz (Anm. 3) eingehend dargestellt.
11 Wellhausen, Briefe (Anm. 4), S. 487.

12 Friedrich Gogarten, Politische Ethik— Versuch einer Grundlegung, 1932.

13 Willy Theiler, Porphyriosund Augustin, in: Schriften der Königsberger Gelehrten

Gesellschaft, Geistesivissenschaftliche Klasse 10 (1933), S. 34f. Anm. 4.

14 Rudolf Smend, Cohen und die alttestamentüche Wissenschaft seiner Zeit, in:

Dober / Morgenstern (Hg.), Keligion aus den Quellen der Vernunft (Anm. 9),
S. 86-95.

15 In: Petschnigg / Fischer (Hg.), Der„christlichjüdische"Dialog(A.<nn\. 2), S. 216.

16 B. Jacobs „Das Erste Buch der Tora" in: Bibtica 17 (1936), S. 104-116.

17 Bibtica 17 (1936), S. 110-116. — Ist es Zufall, dass Augustin Bea einJahr zuvor
in derselben Zeitschrift Bibtica [16 (1935)], S. 175-200, den „heutigejn] Stand

der Pentateuchfrage" dargelegt hat? — Für Photokopien beider Artikel danke

ich P. Nikolaus Klein SJ, Zürich.

-199-



ein neues sei und erst in diesem seine Vollendung und seinen wahren Sinn
finde. [...] Ihr [der Bibelkritik] gegenüber kann das Judentum mit einem
seinen Ursprung nicht verleugnenden Christentum, das das Alte Testament
gleichfalls hochhält und verteidigt, eine gemeinsame Front bilden und für
solche Bundesgenossenschaft und Hilfe wollen wir von Herzen dankbar
sein. Aber zu erklären ist das Alte Testament ganz allein nach seinem absoluten

Eigenwert und der Jude ist so glücklich, dies sowohl mit dem
Verständnis als der Pietät des eingeborenen Sohnes tun zu können".18

Benno Jacob hatte auch einen jüdischen Kontrahenten: Benzion Kellermann,

wohl allgemein (so jedenfalls dem Schreibenden) nur noch als

Hermann Cohens Palladin in der Auseinandersetzung mit Ernst Troeltsch19
bekannt, hat jüngst eine umfassende und sehr gründliche Monographie
bekommen,20 auf die sich das Folgende stützt. Kellermann (Gerolzhofen
1869—1923 Berlin) stammte aus streng orthodoxem Haus und besuchte
entsprechende Schulen bis er — nach zwei Semestern am Orthodoxen
Rabbinerseminar in Berlin — das Studium an der Hochschule für die Wissenschaft
des Judentums fortsetzte. Hier verband ihn Freundschaft mit Ignaz Gold-
zihers (Székesfehérvâr 1850—1921 Budapest) Schüler Martin Schreiner

(Nagyvârad 1863—1926), der ein Verfechter der Bibelkritik war.21

Bereits ein Jahr nach Kellermanns Eintritt in die Hochschule, also 1898,

richtete er einen Artikel mit dem Titel „Bibel und Wissenschaft" gegen
Benno Jacob, der eine spezifisch jüdische Bibelwissenschaft gefordert
hatte.22 Gegen Jacobs Forderung, ein Jude habe die Bibel mit der von ihm
verlangten Pietät zu lesen, pochte Kellermann auf rein sachbezogene wis-
senschafdiche Historisierung.23

Konrad Hammanns Buch über den Al ttes tarnender Hermann Gunkel
(Springe b. Hannover 1862—1932 Halle/Saale)24 veranlasst mich dankenswerter

Weise zur Korrektur meiner knappen Bemerkung.25 Die dort in

18 Das erste Buch der Tora. Genesis, Berlin 1934, S. lOf.
19 In: Petschnigg / Fischer (Hg.), Der „christlich-jüdische''Dialog(Anm. 2), S. 228£

20 Lattki, Benson Kellermann (Anm. 7).
21 Martin Schreiner, Gesammelte Schriften — Islamische undjüdisch-islamische Studkn,

hrsg. und eingeleitet von MOSHE PERLMANN, Hildesheim / Zürich / New York
1983; über ihn siehe Imre HERMANN SCHMELCZER, Martin Schreiner, 1863-
1926, in: Studies in Bibliography and Booklore 10, No. 3/4 (1973/74), S. 83-93.

22 Lattki, Benson Kellermann (Anm. 7), S. 108 mit Anmerkung 246, wo sich
neben den Belegen weitere hilfreiche Hinweise finden.

23 LATTKI, Benson Kellermann (Anm. 7), S. 108f.

24 Konrad Hammann, Hermann Gunkel. Eine Biographie, Tübingen 2014.

25 In: Petschnigg / Fischer (Hg.), Der„christlich-jüdische "Dialog(Anm. 2), S. 228.

-200-



Anmerkung 19 wiedergegebene Nachricht von Rabbiner Dr. Arthur Weil26

bleibt freilich bestehen. Dass Gunkel aus anderem Holz geschnitzt war als

Wellhausen, zeigt ein Vergleich: Dieser schrieb am 18. März 19 1 727 „Vivant
die Tauchboote!". In einem offenen Brief hatte der mit Gunkel befreundete

norwegische Slawist Olaf Broch (Horten 1867—1961 Oslo) die deutsche

Kriegspolitik scharf kritisiert; in seiner Antwort bemühte sich Gunkel, den

U-Boot-Krieg zu rechtfertigen, gab aber zu, dass der uneingeschränkte U-
Boot-Krieg „ethisch höchst bedenklich" sei. Das ethische Problem des

Krieges überhaupt hat Gunkel umgetrieben; mitten in der Euphorie des

Kriegsbeginns veröffentlichte er einen Artikel „Jesus weint" (in Anlehnung
an Dürers „Kleine Passion").28 Wichtig wäre — gerade im Hinblick auf
Faulhabers Predigten von 1933 — Gunkels Aufsatz von 1914 „Was haben wir
am Alten Testament?"29. Unglücklicherweise sind mir die von Hammann
zitierten Werke nicht zugänglich. Hatte Gunkels Artikel zum Estherbuch in
der ersten Auflage der „Religion in Geschichte und Gegenwart" unliebsames

Aufsehen erregt, so hat er doch sein Verhältnis zum antiken wie zum
zeitgenössischen Judentum laufend geändert.30 Den zeitgenössischen
Antisemitismus hat Gunkel — ebenso wie Martin Rade (Rennersdorf 1857—1940

Frankfurt am Main) und Hugo Gressmann (Mölln 1877—1927 Chicago) —

ebenso radikal abgelehnt wie Theodor Mommsen (Garding 1817—1903

Charlottenburg) und Adolf von Harnack (Dorpat 1851-1930 Heidleberg)
schon 188031. Ferner hat Gunkel sein früheres Urteil über die Wissenschaft
des Judentums gründlich revidiert: Auf seine Initiative wurden der Historiker

Ismar Elbogen (Schildberg 1874—1943 New York), der Philosophiehistorikerjulius

Guttmann (Hildesheim 1880—1950 Jerusalem) und der Rabbiner

Leo Baeck (Lissa b. Posen 1873—1956 London) — alle an der Hochschule
bzw. Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums — mit Artikeln für die
zweite Auflage der „Religion in Geschichte und Gegenwart" betraut.32

26 1880 in Hatten/Elsass geboren, hatWeil in Berlin sowohl am OrthodoxenRab-
binerseminar als auch an der Universität studiert, 1906 das Rabbinerdiplom
erhalten und 1907 in Strasbourg promoviert. Gunkel war damals Extraordinarius
in Berlin; seine spätere Entwicklung wohl nicht vorhersehbar. Weil war von 1926

bis zu seinem Hinschied 1956 Rabbiner der Israelitischen Gemeinde Basel.

27 Wellhausen, Briefe (Anm. 4), S. 652, Nr. 1091.

28 Hammann, Hermann Gunkel (Anm. 24), S. 260f.
29 Hammann, Hermann Gunkel (Anm. 24), S. 265.
30 Hammann, Hermann Gunkel (Anm. 24), S. 272-274.
31 Hammann, Hermann Gunkel (Anm. 24), S. 274-277.
32 Hammann, Hermann Gunkel (Anm. 24), S. 278-281. — Der geneigte Leser möge

sich durch mein Referat nicht davon abhalten lassen, Hammanns wertvolles
Buch selber ganz zu lesen.

-201 -



Um was ging es den jüdischen Partnern in diesem Gespräch? Stark
verkürzt und zugespitzt könnte man vielleicht sagen: An die Stelle des

Spannungsverhältnisses von Gesetz und Evangelium tritt dasjenige von Gesetz
und Prophétie. (Wellhausen hat sich erst in späteren Jahren dem Neuen
Testament zugewendet.) Nach den Bibelkritikern kamen zuerst die Propheten

als ursprüngliche (um nicht zu sagen urwüchsige) Gestalten, während
das Gesetz Produkt einer geschwächten Spätzeit (nämlich des Exils) gewesen

sei. Wellhausens Lieblingspropheten waren Elia und Arnos; mit
Ezechiel konnte er nichts anfangen. Einem bedeutenden Teil der progressiven
Bewegung im Judentum kam das entgegen, sodass man immer mehr geradezu

von „prophetischem Judentum" (so auch im Untertitel des Buches

von Lattki33) im Gegensatz zum orthodoxen (auch gesetzestreu oder
toratreu genannt) sprach. Es sollte freilich nicht vergessen werden (was

heutzutage oft zu geschehen scheint), dass es innerhalb des liberalen (progressiven

oder prophetischen oder liberalen) Judentums auch bedeutende
Differenzen gab; Benno Jacob stand exemplarisch dafür, was Lattki gebührend
hervorhebt. Sowohl für Jacob als auch für Hermann Cohen war ein Begriff
mindestens mitbestimmend: Pietät. So hat Cohen zeidebens am „Breslauer
Programm"34 festgehalten, auch als er an der Hochschule für die Wissenschaft

des Judentums in Berlin dozierte und deren Kuratorium angehörte.
Wie weit die Fokus sierung auf den Prophetismus freilich auch bei Cohen

gehen konnte, zeigt seine Formulierung im Gespräch mit seinem späteren
Vorgänger Friedrich Albert Lange (Waldb. Solingen 1828—1875 Marburg).
Dieser meinte: „In der Auffassung des Christentums besteht wohl eine
Differenz zwischen uns", worauf Cohen erwiderte: „Was Sie Christentum nennen,

nenne ich Prophetismus."35
Kardinal Michael von Faulhabers (Heidenfeld 1869—1952 München)

Predigten hatten mindestens einen Vorläufer: Augustin Bea SJ (Riedböhringen
b. Donaueschingen 1881—1968 Rom) hat unter dem Titel „Antisemitismus,
Rassentheorie und Altes Testament" eine scharfe Auseinandersetzung vor

33 Lattki, Benson Kellermann (Anm. 7).
34 D. h. der historisch-positiven Einstellung der Breslauer „jüdisch-theologischen

Lehranstalt", an der er von 1857 an einige Jahre studiert hatte.

35 Hermann Cohen, Der Jude in der christlichen Kultur (1917), in: Hermann
Cohen, Werke, Bd. 15: Kleinere SchriftenVl. 1907—1912, bearbeitet und eingeleitet

von Hartwig Wiedebach, Hildesheim / Zürich / New York 2002, S. 426.

Dazu lese man auch Hermann Cohens „Programmschrift" „Der Begriff der

Religionim System der Philosophie", in: Hermann Cohen, Werke, Bd. 10: Der
Begriff der Religion im System der Philosophie, Gießen 1915; 2., erweiterte Reprintauflage,

mit einer Einleitung von Andrea Poma, Hildesheim / Zürich / New
York 1996, S. 125.

-202-



allem mit Rassenlehre und Ablehnung des Alten Testaments publiziert.36
Auf Joseph Arthur de Gobineau (Villed d'Avray 1816—1882 Turin), Houston

Stewart Chamberlain (Portsmouth 1855-1927 Berlin), Friedrich Delitzsch

(Erlangen 1850—1922 Langenschwalbach b. Wiesbaden), Theodor
Fritsch (Wiesenena 1852—1933 Gautzsch) und Artur Dinter (Mühlhausen
1876-1948 Offenburg) z. T. ausführlich zurückgreifend und vier antisemitische

Vereinigungen nennend, stelltBea fest, „wie gut der Boden für eine

Bekämpfung des Judentums vorbereitet ist." Im (billigen) Rückblick des

später Geborenen erstaunlich sind Beas Konzessionen an damals in
Deutschland grassierende Urteile über die damaligen deutschen Juden. Sie

könnten — wenigstens teilweise — damit zu tun haben, dass Bea das nachbiblische

jüdische Schrifttum explizit aus seinen Erwägungen ausschliesst.37 Sein

Fazit als katholischer Christ ist aber klar: „Eine Lästerung des alttestamentli-
chen Gottes ist also eine Gotteslästerung und bleibt es, und wir müssen

uns mit allen Kräften dagegen verwahren, daß man einen wesenhaften

Gegensatz zwischen dem Gott der christlichen Religion und dem alttestament-
lichen Jahve aufstellt."38 Wesendich ist schliesslich, dass Bea seine Ausführungen

mit nachdrücklichen Hinweisen auf Römer 11 beschliesst.
Zur Vorgeschichte von „Divino afflante Spiritu" erarbeitet zur Zeit

Michael Pflster bei Prof. Hubert Wolf (Münster) eine Dissertation. Ihm
verdanke ich wertvolle Hinweise auf einschlägige Literatur, besonders zu
Augustin Bea. Bei allem Fortschritt, den diese Enzyklika gebracht hat, wird
François Laplanche wohl recht haben, wenn er feststellt, das Kapitel „An-
timodernismus" sei damit noch nicht geschlossen39.

Mit einer einigermassen haltbaren Würdigung von Kardinal von Faulhabers

Denken und Handeln in der Zeit des Nationalsozialismus wird man
sich wohl noch gedulden müssen, bis die enorme Masse seiner persönlichen
Notizen ausgewertet ist. Gesichert ist jedenfalls, dass der Kardinal Co-Au-
tor der Enzyklika „Mit brennender Sorge" gewesen ist.40

36 Stimmen derZeit 100 (1921), S. 171-183.
37 Stimmen derZeit 100 (1921), S. 177. In seiner, freilich sehr kurzen, Berliner Stu¬

dienzeit hätte Bea allerdings von Hermann Leberecht Strack (Berlin 1848—1922

Berlin) etwas von der Relevanz der nachbiblischen rabbinischen Literatur
erfahren können. Zu Konstanz und Wandel in Beas Denken — besonders im
Hinblick auf „Nostra Aetate, Nr. 4" siehe KLAUS UNTERBURGER, Gefahren, die der

Kirche drohen, Regensburg 2011, S. 78-87, zu Beas Artikel von 1921 dortS. 76-78.
38 Stimmen der Zeit 100 (1921), S. 177. Diese Formulierung hat in der Enzyklika

„Mit brennender Sorge" eine deutliche Spur hinterlassen.

39 François Laplanche, Ka crise de l'origine, Paris 2006, S. 284.
40 HUBERT Wolf, „Wechsel in der Kampftaktik"? in: Stimmen derZeit2S0 (2012),

S. 241-252.

- 203 -


	Theologie und "jüdisch-christlicher" Dialog (ein Nachtrag)

