
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 73 (2017)

Artikel: Synagoge als Text, Text als Synagoge : zur biographischen und
wissenschaftlichen Bedeutung von Christoph Wallichs Die Mayerische
Synagoga in Greiffswalde

Autor: Stein Kokin, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Synagoge als Text, Text als Synagoge:
Zur biographischen und wissenschaftlichen Bedeutung von

Christoph Wallichs Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde

Von Daniel Stein Kokin*

Einführung

„Synagoge als Text, Text als Synagoge". Mit diesem Wortspiel versuche ich,
den Charakter und die bleibende Bedeutung eines ebenso bemerkenswerten
wie merkwürdigen Projektes zu umreissen, dessen Urheber der jüdische
Konvertit Christoph Waliich (Worms 1672—1743 Dresden) war:

1708 richtete Wallich in Greifswald eine Lehrsynagoge für Christen ein

und verfasste dazu eine ausführliche Beschreibung.1 Wenn man diese Mayer-
sche Synagoge — so benannt nach dem damaligen Dekan der Greifswalder

Theologischen Fakultät und Wallichs Patron Johann Friedrich Mayer (Leipzig

1650—1712 Stettin)2 — betrachtet, dann hat man es zunächst mit Texten

* Jun.-Prof. Dr. Daniel Stein-Kokin, Juniorprofessur für Jüdische Literatur und
Kultur, Theologische Fakultät der Ernst-Moritz-Arndt-Universität, Am Rube-

nowplatz 2/3, D-17489 Greifswald.

1 Sowohl zur Biografie Wallichs als auch zur Geschichte dieser Lehrsynagoge,
die innerhalb weniger Jahren zuerst nach Leipzig und danach nach Dresden

verlegt worden ist, siehe CHRISTFRIED BÖTTRICH, THOMAS K. KUHN und
DANIEL Stein KOKIN (Hg.), Die Greifswalder Eehrsynagoge Johann Friedrich

Mayers, Leipzig 2016. Der Inhalt des vorliegenden Aufsatzes basiert auf Themen
aus dem von mir in Zusammenarbeit mit meinem Greifswalder Kollegen
Prof. Christfried Böttrich verfassten Kommentar, in diesem Band S. 133-185.
Eine frühere Fassung ist am 21.03.2017 im Jüdischen Museum Berlin im Rahmen

der Veranstaltung „Eine Synagoge für Christen: Die Geschichte und
Bedeutung der Greifswalder Lehrsynagoge" vorgetragen worden. Ich bedanke
mich bei Christfried Böttrich für die Einladung, an dem Projekt zur Mayerschen
Synagoge mitzuwirken und für seine Hilfe mit dem deutschen Text dieses

Aufsatzes. Mein herzlicher Dank gilt auch Prof. Peter Schäfer, dem Direktor des

Jüdischen Museums Berlin, für sein Interesse an diesem Thema und seine

freundliche Einladung, unseren Band im Museum vorzustellen.
2 Zur Biografie und zur wissenschaftlichen Tätigkeit Mayers, siehe VOLKER

GUMMELT, Der lutherische Kontrovers theologe Johann Friedrich Mayer und
das Judentum seiner Zeit, in: BÖTTRICH, KUHN, STEIN KOKIN (Hg.), Die Greifswalder

Fehrsynagoge (Anm. 1), S. 349-371, und DIRK AlvERMANN, Deus ex

- 153-



zu tun. Wie viele andere Synagogen (vor allem in der frühen Neuzeit) war
auch diese Synagoge sehr stark von Schriftbildern, also Texten geprägt.
Zahlreiche Verse und Aussagen ethischer oder religiöser Art begleiteten den
Besucher vom Betreten bis zum Verlassen des Raumes. Liturgische Texte,
auf Tafeln geschrieben, schmückten die Wände.3 Wallich präsentierte in seiner

Synagoge vor allem Toralesung und Gebetspraxis — sowohl für die

lutherischen Theologiestudenten als auch für seinen Patron.4 „Synagoge als

Text" also.

Auf der anderen Seite betitelte Wallich seine Schrift, die das Projekt
beschreibt, eben als Synagoge: Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde oder Bet

ha-Knesset (beide Bezeichnungen sind auf dem Titelblatt zu sehen) (Abb. I).5
Und dafür hatte er gute Gründe — nicht nur, weil diese Schrift den christlichen

Besucher durch die Mayersche Synagoge begleiten sollte: Allein schon
das Durchblättern dieses Büchleins erzeugt tatsächlich das Gefühl, eine deutsche

Synagoge aus dem späten 17. |h. zu besichtigen. Das erscheint aus der

Rückschau von heute insofern umso bedeutsamer, als von dem ganzen Projekt

nur noch diese kleine Schrift übriggeblieben ist (und auch sonst aus dieser

Zeit nur noch sehr wenige Synagogen existieren). Wallichs Schrift hat zwar
ihre begleitende Funktion verloren, dafür aber tritt ihre Beschreibung nun als

Ersatz an die Stelle der einstigen Einrichtung: „Text als Synagoge" also.

Dieser Aufsatz ist Wallichs Schrift gewidmet und thematisiert ihre
Bedeutung als Quelle für die Geschichte der jüdischen Bräuche und der

christlich-jüdischen Beziehungen in Deutschland.6 Nach einer kurzen Skizze

ihres Inhalts und einer Vorstellung ihrer Hauptquelle möchte ich mich auf
eine besondere Stelle, nämlich auf die Behandlung des "irbï 'Alenu- oder,
wie es hier heisst, „Läster-Gebetes" konzentrieren, da sie uns wichtige

Machina: Johann Friedrich Mayer als Wissenschaftsorganisator, in: BÖTTRICH,
KUHN, Stein Kokin (Hg.), Die Greifswalder Dehrsynagoge (Anm. 1), S. 373-425.

3 Zu synagogalen Wandinschriften, siehe TAMAR SHADMI, niTp bytZ/ TTDiron
riTDin y?nn ncsn mrm irpsm imyawa ,irrnmpa - nsi-px mran noiDn tra
Empn, PhD Diss., Bar-Ilan University, Ramat Gan 2012; und TAMAR SHADMI,
From Functional Solution to Decorative Concept: Stages in the Development of
Inscribing Dturgical Texts on Synagogue Walls, in: Ars Judaica 6 (2010), S. 69-80.

4 So berichtet Wallich selbst in der Widmung an Mayer zu Beginn seiner Schrift,
Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde, in: BÖTTRICH, KUHN, STEIN KOKIN (Hg.),
Die Greifswalder Dehrsynagoge (Anm. 1), S. 94.

5 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde, in: BÖTTRICH, KUHN, STEIN
KOKIN (Hg.), Die Greifswalder Dehrsynagoge (Anm. 1), S. 88-89.

6 Wallichs Text ist erstmals seitdem 18. Jahrhundert nachgedruckt in: BÖTTRICH,
Kuhn, Stein Kokin (Hg.), Die Greifswalder Uhrsynagoge (Anm. 1), S. 88-132.

- 154-



Aufschlüsse über Wallichs Biographie sowie über jüdisches Leben um die

Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert vermittelt.
Danach wende ich mich dem „spielerischen" Aspekt dieser Schrift zu,

denn Wallich arbeitete darin mit feiner Ironie — wie ich behaupten möchte —

seine gespaltene jüdisch-christliche Identität auf. Der Auftrag, eine komplette
Synagoge einzurichten, das heisst, rituelle Objekte zu sammeln, Inschriften
anzufertigen sowie einen ganzen Raum zu gestalten, muss für den ehemaligen
Hassan (Kantor) und Sojer (Schreiber)7 starke und widersprüchliche Emotionen

ausgelöst haben. Tatsächlich wird das Judentum in Wallichs Text immer
wieder kritisiert und attackiert. Besonders bei seiner Behandlung des 'Alenu-

Gebetes spürt man, wie sich der Autor von seinem früheren Leben als Jude
distanziert.8 Zugleich aber gibt es auch eine ganze Reihe von positiven
Äusserungen,9 und im Allgemeinen (von einigen markanten Ausnahmen abgesehen)

bleibt Wallichs Schrift gegenüber dem Judentum überraschend neutral
— vor allem im Vergleich zu der vom Greifswalder Theologen Brandanus

Henricus [Heinrich] Gebhardi (Braunschweig 1657—1729 Greifswald) ver-
fassten Vorrede.10 Der Christ Wallich zeigt eindeutig Respekt gegenüber der

7 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffsmlde (Anm. 6), S. 101. Obwohl Wal¬

lich seine Tätigkeit als Ha^an in dieser Schrift nie erwähnt, impliziert sein

mehrmaliger Bezug auf Kantoren in deren Lauf eine grosse Vertrautheit mit dem
Beruf. Siehe ibidem, S. 94, 102, 106, 107, 114. Dass Wallich als Kantor tätig
war, wird von anderen Zeitgenossen bestätigt.

8 Er schreibt zum Beispiel von der „Lügen-Verantwortung" der Juden bezüglich
der Frage, auf wen sich die besonders kontroverse Zeile des 94/e»»-Gebets
beziehe (WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greijfsivalde [Anm. 6], S. 115). Zu dieser

Zeile, siehe unten.
9 Zum Beispiel, wenn er schreibt, dass „alle Rabbinen behaupten / daß man vor

das Gebet soll Allmosen geben (WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greijfsivalde

[Anm. 6], S. 100), dass der Hassan „soll mit Furcht und Zittern vor GOtt
stehen" (ibidem S. 102), dass die Sprüche an den Wänden der Synagoge nicht nur
„an statt der Bilder / die die Juden nicht haben durffen / sondern wegen
Erinnerung guter Gedancken dahin geschrieben" sind (ibidem, S. 104).

10 Nach Gebhardi ist die Synagoge überhaupt eingerichtet worden, damit man
beispielsweise erfährt, „aus allen Verrichtungen des Jüdischen Gottesdienstes

[...], daß ein Jude heut zu Tage mitten unter den Prophetischen Schrifften /
welche er täglich lieset / sey ohne Geist und Leben / und nichts mehr habe
als nur die Beschneidung und den blossen Buchstaben" (WALLICH, Die Mayerische

Synagoga in Greijfsivalde [Anm. 6], S. 97). Elisheva Carlebach hat zwar
beobachtet, dass manche Konvertiten, vor allem sie, die nach der Verbreitung
der Gattung einer „convert autobiography" geschrieben haben, „avoided the
malicious, blatant distortions [of Jewish life] which characterized the earliest

- 155 -



Synagoge als Institution.11 Seine starke, religiöse Bindung an die hebräische

Sprache hat nach wie vor Bestand: Der Text endet wie er beginnt — mit
hebräischen Bibelzitaten. Der spielerische Charakter dieser Schrift aber, so

möchte ich behaupten, ermöglichte es Wallich, diese widersprüchlichen
Einstellungen zu bearbeiten und vielleicht auch die inhärenten Risiken und

Spannungen zu lindern, die ein solche Projekt für einen Konvertiten beinhaltete.

Schliesslich ist es ein ganz bestimmter Vers aus dem Psalter und sein

spezifisch jüdischer Horizont, der für Wallichs Religiosität zentrale Bedeutung

erlangt. Gegen Ende dieses Artikels wird sich zeigen: Dieser Vers ist
der stärkste Beleg dafür, dass Wallich selbst seine Schrift als eine Art textuelle

Synagoge verstanden hat — und dafür, dass er das perfekte Beispiel einer

„divided soul" darstellt (um eine Wendung der amerikanischen Historikerin
Elisheva Carlebach zu gebrauchen).12

I. Ein Ausstellungskatalog plus für ein aussergewöhnliches Museum

Wie jeder ordentliche Ausstellungskatalog ist auch Die Mayerische Synagoga

in Greijfsivalde gut organisiert. Nach einer Widmung Wallichs an seinen

works". Zugleich behauptet sie aber, dass immer noch „an unsavory tinge
clung to every treatment of Jewish ritual" und merkt bezüglich Carl Anton
(eigentlich Moses Gershon Cohen, Mitau 1722 —?), Professor für hebräische
Sprache in Helmstedt und „one of the most favorably disposed eighteenth-
century converts," an, dass er über die Diskrepanz zwischen dem jüdischen
Gesetz und dessen Erfüllung unter den Juden gespottet habe. Siehe dazu ElI-
SHEVA CARLEBACH, Divided Souls: Convertsfrom Judaism in Germany, 1500-1750,
New Haven, 2001, S. 177. Wallichs Schrift scheint einzigartig oder wenigstens
bemerkenswert für seine Zeit gewesen zu sein.

11 Gegen die unterstellte jüdische Erwartung, dass seine Lernsynagoge „zu spot¬
ten / oder ein Gauckelspiel daraus zu machen" gestaltet sei, versichert Wallich,
dass „man zwar kein Heiligthum daraus macht / hingegen auch keine Be-
schimpffung daran geschieht ..." und er fährt fort: „ob schon das Thorah auf
Jüdische Mannier nicht geküsset wird/ so wird doch das Wort GOttes / so
darinnen geschrieben / eben so gut in Ehren gehalten / als sonst die gedruckte
Bibel." (WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greijfsivalde [Anm. 6], S. 121).

12 Ich beziehe mich hier auf das für die Thematik dieses Aufsatzes wichtige Buch
von CARLEBACH, Divided Souls (Anm. 10). Wallich wird nur einige Male im
Laufe dieses Bandes erwähnt (dort S. 126, 160, 200, 202, 269 Anm. 18), in
einem Fall irrtümlicherweise. Carlebach weist auf Wallichs „own 'modest'
testimony that among converts he was by far the best educated in religious
matters" hin (CARLEBACH, Divided Souls [Anm. 10], S. 269, n. 18); allerdings wird
das von Gebhardi und nicht von Wallich behauptet; siehe WALLICH, Die Mayerische

Synagoga in Greijfsivalde (Anm. 6), S. 97.

- 156 -



Patron Mayer13 und der bereits erwähnten Vorrede des Greifswalder
Philosophen und Theologen Brandanus Henricus Gebhardi14 beginnt die

Beschreibung der Synagoge. Sie enthält drei Teile: Im ersten Teil handelt Wallich

von den Objekten der Einrichtung (vom Schabeisen vor der Eingangstür

um die Schuhe zu putzen über den Beschneidungsstuhl bis hin zum
cEruv-Kuchen) und von den Inschriften, die sie begleiten.15 Im zweiten Teil
geht es um die bereits erwähnten Gebetstafeln.16 Dieser Abschnitt, der fast
ein Drittel des ganzen Buches ausmacht, erscheint für den heutigen Leser
als der überraschendste Teil. Heute sind solche Tafeln eher selten in
Synagogen zu finden; in der frühen Neuzeit jedoch und vielleicht auch schon im
Mittelalter tauchen sie häufiger auf. Dieses Phänomen lässt sich auf zweierlei

Weise erklären: zum einen mit Rücksicht auf die hohen Kosten von
Gebetbüchern,17 zum anderen (wie Wallich selbst schreibt) um die Teilnahme

am Gebet ohne aufwändiges Nachschlagen im Gebetbuch zu erleichtern.18

Zu guter Letzt kommen im dritten Teil noch Objekte zur Sprache, die zwar
nicht unbedingt mit einer Synagoge zu tun haben, die aber für jüdisches
Brauchtum im Allgemeinen höchste Relevanz besitzen.19 Sie stellen ein gutes

Beispiel dar, wie sich die Bedeutung und Verwendung solcher Objekte
mit der Zeit veränderte. In einem Kästchen sind zum Beispiel drei Me^uspt-

Pergamentstreifen (Wallich nennt sie „Zettel"20) anzuschauen, während
eine Me%u%a an der Tür zur Synagoge — wie heute üblich — nicht erwähnt
wird. Erst nach Wallichs Zeit hat sich der Bereich der ursprünglich auf die

Wohnung begrenzten Me^u^a ausgeweitet. Ab der zweiten Auflage — insgesamt

wurde Wallichs Buch vier Mal veröffentlicht21 — folgen dem Text 74

sogenannte „Talmudische Moralen, die mit Christi Lehr wohl übereinstimmen"

sollen, eine Ergänzung, die den textuellen Charakter der „Synagoge"

weiter verstärkt.22 Innerhalb der drei Teile sind die jeweiligen Objekte
oder Texte in logischer Reihenfolge angeordnet und erklärt.

13 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 90-95.

14 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 96-98.
15 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6),S. 99-111.

16 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 111-119.

17 Shadmi, niTp mmnnn (Anm. 3), S. 93.

18 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 111.

19 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 119-121.

20 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 119.

21 Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde erschien 1708 (Greifswald), 1711 (Greifs¬
wald), 1712 (Helmstedt) und 1715 (Braunschweig).

22 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 122-132.

- 157-



II. Ein Minhogimbukh für Christen?

In seiner Schrift greift Wallich wiederholt auf seine Erfahrungen als Jude,
der in Worms geboren wurde und aufwuchs und später in Frankfurt als

Kantor und Schreiber (So/er) tätig war, zurück. Aber wie es scheint, reichen
ihm diese persönlichen Erinnerungen nicht aus. Denn immer wieder
bezieht sich Wallich auch auf das jiddische Minhogimbukh, eine Erklärung
jüdischer Bräuche (hier sowohl liturgischer Vorschriften als auch ritueller

Handlungen) während des liturgischen Jahres. Schon auf der ersten Seite

wird dieses Werk zitiert — und taucht dann noch mehrfach im weiteren Verlauf

des Textes auf.23 Zu Beginn meiner Beschäftigung mit Wallichs Schrift
stellte dieser Umstand eine grosse Schwierigkeit dar: Seit dem ausgehenden
Mittelalter gab es eine ganze Reihe solcher Minhagim-Bücher! Wallich aber

schreibt einfach nur: „wie im Minhagim, S. 5 zu lesen ist",24 ohne das Zitat
weiter zu spezifizieren. Glücklicherweise konnte dieses Rätsel jedoch
schnell gelöst werden, unter anderem deshalb, weil sich die von Wallich
benutzte jiddische Fassung im Bestand der Mayerschen Bibliothek
nachweisen lässt.25 In der frühen Neuzeit wurde das Minhogimbukh im aschken-
asischen Judentum tatsächlich zu einem der populärsten Bücher neben
Bibel, Pessach-Haggada und Siddur (Abb. 2). Basierend auf dem hebräischen

crman TDO Sefer ha-Minhagim des ungarischen Rabbiners Isaak (Isak Eisig
bzw. Nagyszombati Izsäk) Tyrnau aus dem späten 14. oder frühen 15.

Jahrhundert, erschien dieses von dem schwäbischen Juden Schimon Levi Ginz-
burg revidierte und ins Jiddische übersetzte Werk 1589 zum ersten Mal in
Venedig. Allein bis 1787 erlebte das Minhogimbukh 42 Auflagen.26 Schon

23 WALLICH, Die Mayerische Sytiagoga in Greiffsivalde (Anm. 6), S. 99, 104, 109, 114.

24 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffsivalde (Anm. 6), S. 99.

25 Dass Mayer dieses Buch besass, lässt sich aus dem Versteigerungskatalog seiner
Bibliothek nachweisen: In der Bibliotbeca Mayeriana seu Apparatus librarius

]o[bannis] Frid[erici] Mayen, II. partibus constans, quarum classes post praefationem
exhibentur, Berolini [Berlin] MDCCXVI [1716], S. 737 Nr. 69, steht geschrieben:
WÜÖ TDD mit der weiteren Bemerkung „Teutsch" - was eindeutig auf das
jiddische Minhogimbukh hinweist.

26 Zum Sefer ha-Minhagim siehe die Einführung in SCOTT-MARTIN KOSOFSKY, The
Book of Customs. A Complete Handbook for the ]eivish Year, San Francisco 2004,
S. XV-XXX; Scorr-MARTIN KOSOFSKY, A discovery: the Venice Minhogimbukh,

in: Judaism 53/3-4 (2004), S. 207-219, und dazu JEAN BAUMGARTEN,
Prayer, Ritual and Practice in Ashkenazic Jewish Society. The Tradition of
Yiddish Custom Books in the Fifteenth to Eighteenth Centuries, in: Studia
Kosenthaliana 36 (2002-2003), S. 121-146; vgl. auch CARLEBACH, Divided Souls

(Anm. 10), S. 175-176. Um leichter zwischen den hebräischen und jiddischen

-158-



bald galt es als das wichtigste Nachschlagewerk für jüdische Bräuche. (Trotz
seiner Popularität — oder vielleicht auch gerade deswegen — ist das Minhogim-
bukh bisher allerdings nur sehr wenig erforscht worden.)

Die Verwendung des Minhogimbukhs in Wallichs Die Mayerische Synagoga

in Greiffswalde weist Parallelen zur physischen Gestaltung des Raumes für ein
christliches Publikum auf: In beiden Fällen handelt es sich um die

Bereitstellung und „Übersetzung" jüdischer Rituale für Christen. Und wenn diese

christliche Benutzung eines Werkes, das für den jüdischen Haushalt verfasst

wurde, auch merkwürdig aussehen mag, passt sie doch — Ironie der Situation

— eigentlich ganz gut zu jener Charakterisierung des Minhogimbukhs, die

Jean Baumgarten formuliert hat: „Diese Art Manual", so der französische

Judaist und Jiddist, „war besonders in solchen Gemeinden von Nutzen, die

weit entfernt von Studienzentren lagen und in denen es an rabbinischen
Autoritäten mangelte, die man im Falle von Unsicherheiten hinsichtlich der

guten und richtigen Anwendung eines Brauches hätte fragen können."27 Mit
einem Wort: Greifswald! Deshalb ist es vielleicht auch gar nicht so
überraschend, dass Wallich die Unterstützung eines solchen Werkes benötigte,
denn wie viele Konvertiten, deren „own meagre schooling placed them far
below the established scholarly elite,"28 gehörte er — mit den Worten der
Historikerin Deborah Hertz — dem „lower social stratum of religious
intelligentsia" an.29 Die Vorstellung entbehrt nicht einer gewissen Ironie, wie

Ausgaben des Sefer ha-Minhagim unterscheiden zu können, wird die jiddische
Version in der Forschung häufig, wie hier, Minhogimbukh genannt; der Titel im
laufenden Text lautet allerdings Minhagim.

27 JEAN Baumgarten, La tradition des livres de coutumes en yiddish dans le

monde ashkénaz (XVIe-XVIIIe siècle), in: CRISTINA BENUSSI (Hg.), Storie di
Ebreifra gli Asburgo e l'italia: Diaspore — Galuyyot (Atti del convegno tenuto a

Trieste nel 2003), Udine 2004, S. 15-21, dort S. 17.

28 CARLEBACH, Divided Souls (Anm. 10), S. 125.

29 DEBORAH Sadie Hertz, Women at the edge ofJudaism: female converts in
Germany, 1600-1750, in: MENACHEM MOR (Hg), Jewish Assimilation,
Acculturation, and Accommodation. Past Traditions, Current Issues and Future Prospects

(Studies injewish Civilization, Bd. 2), Lanham/Md. 1992, S. 87-109, dort S. 106

Anm. 20. Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Bemerkung Carlebachs:

„Many of the converts emerged from the same stratum ofJewish society as the
second-rank religious functionaries who wrote the minhag books, and, despite
their very different motivations, their literature bears strong similarities." Auch
der bekannte Konvertit Antonius Margaritha (16. Jh.) verwendete für sein Buch
Der gant1,i Jüdisch glaub (1530) die Minhag-Literatur; siehe dazu CARLEBACH,
Divided Souls (Anm. 10), S. 176.

- 159 -



der gebürdge Jude Wallich das jiddische Minhogimbukh in der Bibliothek
des christlichen Theologen Mayer entdeckt und liest — was sehr
wahrscheinlich der Fall war.31'

III. Das 'Alenu- oder „Däster-Gebet"?

Wallichs Zitate aus dem Minhogimbukh sind normalerweise völlig transparent

— in einem Falle aber geben sie dem heutigen Leser ein Rätsel auf. Bei
seiner Behandlung der Gebetstafeln kommt Wallich auch auf das 'Alenu-

Gebet zu sprechen. Dieses Gebet (genannt nach seinem ersten Wort
'alenu, „Es ist an uns") gehört zu den wichtigsten Texten der jüdischen
Liturgie. Nach jüngsten Forschungen entstand es wahrscheinlich zwischen
dem 3. und 7. Jahrhundert und wurde um die Mitte des 12. Jahrhunderts zu
einem festen Bestandteil der täglichen Liturgie.31 Kein anderes Gebet stellt
die Erwählung Israels so prominent dar, kein anderes Gebet hat so intensive
Kontroversen zwischen Juden und Christen ausgelöst.32

Dieses Gebet, erklärt Wallich, „haben die Juden zwar auf eine Taffei
geklebet, aber aus Furcht kommen sie nicht eher damit herfür als wenn ein
Kind beschnitten wird".33 Weiter berichtet er, dass es in Worms Brauch

gewesen sei, das 'Alenu unmittelbar nach einer Beschneidung laut zu beten.

Auf das Thema der Furcht und die Frage der Lautstärke des Gebetes ist
gleich noch näher einzugehen. Zunächst aber gilt es zu klären: Worin
besteht eigentlich diese starke Verbindung zwischen 'Alenu und Beschneidung?

Sie besteht darin — so Wallich — dass „das Kind erst nach der

Beschneidung mit in die Gemeinschafft der Juden (7taw1 7733 bi-khlalYisra'el)
kommt." Und er fährt fort: „das beschnittene Kind könne sich nun auch
rühmen / es sey nicht von Gott gesetzt / wie die (Goyim) Heyden / oder
Völcker der Erden." Diese Erklärung bezieht sich zwar auf den Text des

'Alenu, fällt aber immer noch auf — vor allem wegen Wallichs Verweis auf
das Minhogimbukh. Dessen Text bestätigt zwar seine Äusserung, erst nach

30 Dies jedenfalls ist die einfachste Erklärung für Wallichs Zugang zu diesem
Buch.

31 REUVEN KIMELMAN, The God of All or the God of the Jews: The Theological
Tension of Aleinu, unter der URL: http://thetorah.com/theological-tension-
of-aleinu/ (Zugang am 09.07.2017).

32 Für eine ausführlichere Diskussion der Kontroversen um das Alenu-Gebet,
auch bei Wallich, siehe RUTH LANGER, Wallich's Polemical Discussion of
Aleynu and its Context, in: BÖTTRICH, KUHN, STEIN KOKIN (Hg.), Die Greifs-
walderDehrsynagoge (Anm. 1), S. 485-500.

33 WALLICH, Die Majerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 114.

- 160-



der Beschneidung dürfe man Gott loben, „der uns nicht wie alle anderen

Menschen gemacht hat". Aber er behauptet dennoch, dass „wen dag kind nit

gejudsht (das heisst: beschnitten) ig go ig es akh (trotzdem) im klal (Gemeinschaft)"

— also das genaue Gegenteil von Wallichs Behauptung!34
Diese Position entspricht dem jüdischen Gesetz, denn aus halachischer

Sicht hat die Beschneidung mit dem Judesein des männlichen Säuglings
nichts zu tun, sondern die jüdische Identität der Mutter ist allein ausschlaggebend.35

Aber wie erklären wir die auffällige Behauptung Wallichs dann?

Das Rätsel wird noch grösser.
Denn wenige Seiten zuvor, bei der Behandlung des Purimfestes, äussert

sich das Minhogimbukh so: „wen eyn Bris Milo wen (wäre) an Purim, goyudsht

man dag kind ey (ehe) men die Megille leyet (liest) den es shteht drinen >Den Juden
aber war Licht und Freude und Wonne und Ehre gekommen36< un dag kind

ig keynyud (Jude) ey (ehe) men esyudsht."31 Wie lässt sich der klare Widerspruch

zwischen den beiden Stellen im gleichen Text erklären? Liegt ein
Fehler im Minhogimbukh vor, in dem es eigentlich heissen müsste „go ig [das

Kind] nokh nit im klaP [statt: so ig es akh im klafft Das ist wohl möglich —

und würde auch gut zur Bedeutung des jiddischen Verbsyudshen („zum
Juden machen") für „beschneiden" passen; alle fünf der von mir überprüften
Ausgaben des Minhogimbukhs38 stimmen jedoch im Wortlaut überein, ohne
dass man hier korrigiert hätte. Deshalb braucht es wohl eine andere Lösung:
Vermutlich spiegelt dieser Widerspruch zeitbedingte Spannungen zwischen
der halakhischen Auffassung einerseits und dem volkstümlichen Verständnis

der Beschneidung andererseits wider. Vor diesem Hintergrund erscheint
Wallichs Äusserung als ein Versuch, seine Quelle noch stärker an das

volkstümliche Verständnis anzupassen. Möglich ist wohl auch, dass Wallich die

jüdische Beschneidung nun aus der Perspektive der christlichen Taufe, die

34 Minhogim, Venedig 1593, fol. 76v; Dyhernfurth (Niederschlesien; heute: Brzeg
Dolny) 1691/1692), fol. 54v; siehe dazu auch BÖTTRICH, KUHN, STEIN KOKIN
(Hg.), Die Greifswalder Lehrsynagoge (Anm. 1), S. 169.

35 DANIEL Stein Kokin, 'Der Bund, den Du an unserem Fleisch besiegelt hast':

Beschneidung in jüdischem Denken und jüdischer Praxis, in: MARTIN LANGANKE,

Andreas RUWE und Henning Theissen (Hg.), Rituelle Beschneidung

Von jungen: Interdisgiplinäre Perspektiven, Leipzig 2014, S. 99-112, dort S. 100-101.

36 Zitat aus dem Ester-Buch 8,16, das zu Purim im Gottesdienst vorgetragen wird.
37 Minhogim, Venedig 1593, fol. 74v; diese Seite fehlt in der Dyhernfurther Ausgabe

von 1691/92. Siehe auch BÖTTRICH, KUHN, STEIN KOKIN (Hg.), Die

Greifswalder Lehrsynagoge (Anm. 1), S. 169.

38 Venedig 1593; Venedig 1601; Amsterdam 1645; Dyhernfurth 1691/92; und
Frankfurt 1729.

- 161 -



ja tatsächlich identitätsstiftend ist, versteht oder wenigstens für seine christliche

Leserschaft so beschreibt.39

Dieser Aspekt der Quellenforschung zu Wallichs Schrift ist deshalb
besonders spannend, weil er ein bisher übersehenes Problem im Minhogimbukh

ans Licht bringt. Zugleich bestätigt diese Beobachtung, dass Wallich mit
seiner Quelle auch durchaus kreativ umgehen konnte.

Nachdem die enge Beziehung zwischen dem 'Alenu-Ge.bet und der

Beschneidung erklärt worden ist, wenden wir uns nun der Frage nach dem
lauten Beten des Alenu zu. Bei diesem Thema wird deutlich, inwieweit Wallichs

Buch zu unserer Kenntnis der jüdischen Liturgiegeschichte beitragen
kann. In seiner Abhandlung über die Wormser Bräuche berichtet R. Juspa
Schammes (eigentlich: Jiftah Josef Juspa b. Naftali Herz; 1604—1678) um
die Mitte des 17. Jahrhunderts, dass ausschliesslich nach dem letzten Segen
der Beschneidungszeremonie das Alenu zum Teil laut gesagt werde;
ansonsten wird es komplett schweigend gebetet.40 Wallichs Beschreibung
ergänzt diese Informationen auf interessante Weise, da er nun noch die visuelle

Dimension hinzufügt. Die Ausstellung der Alenu-Tafel aus Anlass einer

Beschneidung kann als Fortsetzung zur lauten Rezitation dieses Gebetes
verstanden werden. Möglicherweise wurden solche Tafeln aber auch erst

eingeführt, nachdem R. Juspa Schammes sein Minhagim schon verfasst hatte

(seine Niederschrift datiert zwischen 1648 und 1673). In diesem Falle würde
Wallichs Bericht bestätigen, wie ein alter liturgischer Brauch einer neuen Technik

angepasst werden konnte. Was vorher nur zu einem besonderen Anlass
laut gesagt wurde, wird nun ausnahmsweise auch visuell vorgestellt.41

39 Siehe STEIN KOKIN, 'Der Bund' (Anm. 35), S. 100-101.

40 R. Juspa Schammes, xpam nwnp nVripi epvub, hg. von Benjamin Schlomo
Hamburger und Eric Zimmer, 2 Bde, Jerusalem 1988, Bd. II, § 236, S. 72-73:
„Entweder der Hazan oder der Shamash sagt (Klip) mE?1? irhï 'alenu le-shabbeah

laut (D~l 3lp3), und dann sagt die ganze Gemeinde das Alenu-G&btt." Zu diesem
Abschnitt merkt der Herausgeber an, dass an allen anderen Tagen das Alenu-
Gebet schweigend gebetet werde; vgl. ibidem, Anm. 105. Eine ähnliche Situation

ist für die Nachbarstadt Mainz belegt, in der „das Alenu-Gebet immer
schweigend gesprochen wird, gleich ob im Morgen- oder Abendgottesdienst,
es sei denn, dass eine Beschneidung in der Synagoge stattfindet. In diesem Falle
spricht der Vorbeter nach der Beschneidung die zwei Worte mE?1? 1TP5J

laut." (aus: KEIM nWHpn HTnpn "UrUÖ, zitiert in: ibidem, Bd. II, 73 Anm. 105.
In beiden Orten wurde das 'Alenu-Gebzt demnach ausschliesslich bei einer
Beschneidung laut begonnen, nach den beiden ersten Worten allerdings schweigend

weitergebetet; vgl. ibidem, Bd. I, S. 17, Anmerkungen (mmn).
41 Im Allgemeinen scheinen solche Tafeln mit dem Alenu-Gebet jedoch extrem

- 162 -



Die jüdische Furcht42 bezüglich des Alenu-Gebets hat mit einem besonders

umstrittenen Satz zu tun, der sowohl intern als auch extern (wenigstens
was die niedergeschriebene oder gedruckte Schrift angeht) immer wieder
zensiert worden ist.43 Zunächst einmal wird die Frage beiseitegelassen, ob
die Worte (in Wallichs Ubersetzung: „Sie bücken sich zu Thorheit und
Eitelkeit und beten zu einem Gott, der nicht helfen kann"), die aus dem

Propheten Jesaja stammen, ursprünglich anti-christlich gemeint worden sind
oder nicht. Klar ist allein, dass sie später von Juden so verstanden und von
Christen so empfunden wurden.44 Was uns an dieser Stelle interessiert ist
das, was Wallich dazu aus seiner Kindheit mitzuteilen weiss. Er erzählt, wie

er als kleines Kind im Cheder von seinem Lehrer aufgefordert wurde,

„wann ich an das O Sign. [ Signum, Zeichen] käme / müste ich vor den
ribn (Thole) Gehenckten ausspeyen / und die Läster-Worte /welche weiter
sollen gemeldet werden / dazu sprechen / müste dieselbe auch auswendig
lernen."45 Die Identität dieses „O" stellte zunächst ein Rätsel dar — bis klar

wurde, dass es sich hier um ein Zeichen handelt, das im Druck auf den

fehlenden Satz hinweist Abb. 3).46 Der kleine Anschel Moshe (so lautet

Christoph Wallichs ursprünglicher jüdischer Name)47 hatte aber keine Idee,

was das alles bedeuten sollte — vor allem aber, wer dieser „Gehenckte" sei.

Erst später, als er die deutsche Stadt-Schule besuchte und sich unabsichtlich
an der Reverenz gegenüber Jesus beteiligte, habe ihn ein jüdischer Mitschüler

selten gewesen zu sein; in ihrer Dissertation berichtet Tamar Shadmi lediglich
von einem einzigen Fall, der zudem nur auf einer mündlichen Uberlieferung
basiert; vgl. SHADMI, ITITp mmron (Anm. 3), S. 56.

42 Diese Furcht der Juden vor den Nicht-Juden hinsichtlich des P4/i?»»-Gebetes

wird von Eric Zimmer bestätigt; vgl. SCHAMMES, n^Tip nVTIpl mmn
(Anm. 40), Bd. I, § 12, S. 17 Anm. 22.

43 Zu diesem Satz siehe auch LANGER, Wallich's Polemical Discussion Anm. 32),
S. 487-492.

44 LANGER, Wallich's Polemical Discussion Anm. 32), S. 487-492.

45 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 116.

46 Es ist zumindest bedenkenswert — und vielleicht auch kein Zufall -, dass dieses

Zeichen in seiner Form an den gelben Ring erinnern konnte, den die Juden
mancherorts tragen mussten; siehe dazu BÖTTRICH, KUHN, STEIN KOKIN (Flg.),
Die Grefswalder Eehrsynagoge (Anm. 1), S. 176-177 Anm. 223, und JENS J. SCHEI-

NER, Vom „Gelben Flicken" yum „Judenstern"? Genese und Applikation von Judenab-

^'eichen im Islam und christlichen Europa (841-1941), Frankfurt am Main 2004.

47 CHRISTFRIED BÖTTRICH, Christoph / alias Anschel Moses / Wallich (1672—

1743): Fragmente einer Biographie, in: BÖTTRICH, KUHN, STEIN KOKIN (Hg.),
Die Greifsimlder Ijihrsynagoge (Anm. 1), S. 247-303, dort S. 249.

- 163 -



darüber aufgeklärt. Wallichs Bericht über seine frühe Kindheit scheint

einzigartig zu sein: Weder kenne ich eine andere Quelle, die eine Unterweisung
im Alenu-Gtbets darstellt, noch einen früheren Beleg für die Anwesenheit

jüdischer Schüler in einer nicht-jüdischen deutschen Schule.48

IV. Rabbi Mayer?

Kataloge sind im Allgemeinen nicht besonders bekannt für Humor, doch
Die Mayerische Synagoga in Greiffsivalde ist auch von spielerischen Elementen

geprägt. Das lässt sich bereits am Titelblatt erkennen (Abb. 1), wo oberhalb
des deutschen Titels eine parallele hebräische Fassung geschrieben steht.49

Ihr Text lautet:
nomn mn

mm irai xravia wn bimn mn yixn
txö 3-1 mn ima mm

snbNnrmm nmimm piwn rrpnsi warn nmm

Die Synagoge des

Gaon und bedeutenden Rabbiners, Haupt der Jeschiwa und Hoherpriester,
unseres ehrwürdigen Lehrers, des Rabbiners Rabbi Mayer,

es bewahre ihn der Barmherzige und erlöse ihn, der in der Siedlung
Greifswald wohnt.

In diesem hebräischen Titel ist ein ganzes Heer rabbinischer termini technici

im Einsatz, mit denen sich der Konvertit Wallich den Spass erlaubt, seinen

Patron Mayer zu judaisieren und zu rabbinisieren! Der Pfarrer wird zum
„Rabbiner", der Dekan und Prokanzler der Universität zum Rosh, zum
„Haupt der Jeschiwa", der Generalsuperintendent zum „Hohenpriester".

Dieses textuelle Manöver wirkt nicht nur witzig, sondern erfüllt aller
Wahrscheinlichkeit nach auch zusätzlich eine ganz andere Funktion:
Konvertiten wurden häufig verdächtigt, im Geheimen noch immer ihrer ehemaligen

Religion treu zu sein. Wallich selbst bemerkt zwei Mal, wie schwierig
der echte Übertritt vom Judentum zum Christentum sei.50 Auch wenn

48 Für eine ähnliche Situation unabsichtlicher kindlichen Reverenz an Jesus, aller¬

dings ohne Verbindung mit dem Alenu-Gebet, siehe CARLEBACH, Divided Souls

(Anm. 10), S. 99.

49 Carlebach berichtet von Konvertiten, die Hebräisch auf dem Titelblatt verwen¬
deten, um jüdische Leser anzulocken. Siehe CARLEBACH, Divided Souls (Anm.
10), S. 166. Hier jedoch ist, wie im Folgenden geklärt, das Ziel ein anderes.

50 Bei seiner Mitteilung über die jüdische Unterweisung des 94/<?»#-Gebets be¬

hauptet Wallich, dass alle getauften Juden seinen Bericht bestätigen müssten, es

- 164-



Gebhardi in seiner Vorrede betont, die Schrift Waliichs stelle „eine
Versicherung [...] seiner Christlichen Beständigkeit"51 dar, lässt sich dennoch

vermuten, dass andere wegen der Errichtung der Mayerschen Synagoge und
deren Beschreibung leicht zu einem gegensätzlichen Schluss kommen
konnten — nämlich, dass Wallich noch immer eine viel zu starke Bindung
ans Judentum erkennen lasse.

Angesichts dieses naheliegenden Verdachts ist die Strategie, seinen Patron

Mayer zum Rabbiner zu machen, äusserst klug. Denn auf diese Weise

wird das eventuelle Judaisieren Wallichs demjenigen Mayers untergeordnet
und so zum Teil eines breiteren christlichen Aneignungsprozesses gemacht.
Dass Wallich sein Synagogenprojekt gleichsam unter dem Schirm des

„Hauptes der Jeschiwa" Mayer betreibt, bietet ihm auch dort Schutz vor
Kritik, wo sein Text das Judentum weitgehend neutral behandelt.

Wallichs Vergleich des Namens Mayer mit dem einer Reihe hochgelehrter

Rabbiner (er listet insgesamt 18 Me'irs auf, le-hayyim\) geht in dieselbe

Richtung52 — ebenso seine spätere Behauptung, dass Mayer eine bessere

Kenntnis des Judentums besitze als „der hundertste gebohrnejude".53 Dem
schliesst sich ein kunstvolles Spiel an, in dem Wallich den hebräischen
Namen Mayer als Akronym betrachtet und die tugendhafte Kraft jedes einzelnen

Buchstabens darstellt.54 Im Laufe dieses Verfahrens wird Johann Friedrich

Mayer zu Johanan Shlomo Me'ir, wobei die positive Bedeutung der

jeweiligen Namen erläutert wird (Shlomo zum Beispiel als der Friedfertige).55
In diesem Kontext zitiert Wallich 1. Samuel 25,25: „wie sein Nähme ist, so
ist er auch".56 Allerdings entsteht hier freilich ein kleines Problem: Denn in
seinem biblischen Kontext wird dieser Satz über den Schurken Nabal
ausgesagt, dessen Name „Tor, Narr" bedeutet. Handelt es sich dabei nur um
einen unglücklichen Zufall — oder bedient sich Wallich eher der altehrwürdigen

jüdischen Kunst, mit Hilfe textueller Hinweise das verdeckt anzudeuten,

sei denn, dass „ihr Hertz [...] noch Jüdisch ist" (WALLICH, Die Mayerische Syna-

gogain Greiffswalde [Anm. 6], S. 116). Danach, fast schon am Ende seiner Schrift,
heisst es: „Denn ob zwar bey diesen Zeiten was leichtes ist einen Juden zur
Tauffe / so ist es doch was schweres / zur wahren Bekehrung zu bringen"
(ibidem, S. 121).

51 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 97-98.
52 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 91-92.
53 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 94.
54 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 92-93.
55 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 93.
56 Wallich, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 93.

- 165-



was offen nicht gesagt werden darf?57 Bedenkt man den Ruf Mayers in
seiner Zeit, dann neigt man eher der zweiten Möglichkeit zu.58

Solche Beispiele bleiben jedoch nicht nur auf die Widmung begrenzt.
Bei seiner Beschreibung der Synagogengegenstände erwähnt Wallich unter
anderem auch die Präsenz einer Tora-Rolle und bewundert, dass „die Juden
ihr grosses Heiligtum einem 'U (goj) überlassen / indem ja Asur einem Juden
selbiges nur mit blosen Händen anzurühren / verbohten."59 Durch die

Verwendung der bekannten, negativ konnotierten Bezeichnung ru (goj) für
einen Nicht-Juden6" ausgerechnet in diesem heiklen Kontext wird nun gerade
die Beschaffung einer Tora besonders betont und gefeiert (Abb. 4). Diese
Situation erhält ihre besondere Brisanz aber noch einmal dadurch, dass der

Terminus nur auf Hebräisch geschrieben ist. Ansonsten achtet Wallich stets

sorgfältig darauf, hebräische Begriffe zu übersetzen und zu transkribieren.
Das Beispiel 1-U (goj) aber ist eine von nur sehr wenigen Ausnahmen (und
die einzige in dem ganzen Abschnitt). Dieses textuelle Manöver impliziert,
dass die jüdische Zurückhaltung und Geheimhaltung der Tora vollständig

57 Den klassischen Fall dieses Phänomens stellt das jüdische Gebet für den nicht¬

jüdischen König dar: Q'07ül7 TOIET) llTUn ha-noten teshua li-mlakhim. Was sich auf
den ersten Blick als reines Lob und als Treuebekundung für den Herrscher liest,
sieht auf den zweiten Blick eher nach einer Bitte um Rettung und Erlösung aus

- wenn man den weiteren Kontext der Bibelzitate berücksichtigt. Zu diesem
Gebet und seiner esoterischen Bedeutung, siehe JONATHAN D. SARNA, Jewish
Prayers for the U.S. Government, in: KAREN HALTTUNEN und LEWIS PERRY

(Hg.), Moral Problems in American Life. New Perspectives on CulturalHistory, Ithaca,
NY, 1998, S. 201-222, dort S. 202; JONATHAN D. SARNA, Praying for Governments

We Dislike, unter der URL: http://www.thelehrhaus.com/commen-
tary-short-articles/2017/1/2/praying-for-governments-we-dislike (Zugang am
04.07.2017). Ein ähnliches Beispiel bieten die rituellen Verherrlichungen der
Machthaber durch Juden im Rahmen unmittelbarer Begegnungen; vgl. dazu
AMNON LINDER, 'The Jews too were not absent carrying Moses's Law on
their shoulders': The Ritual Encounter of Pope and Jews from the Middle Ages
to Modern Times, in: The Jewish Quarterly Review 99/3 (2009), S. 323-395.

58 Zu der problematischen Persönlichkeit Mayers (dem in seiner Amtsführung
wiederholt „Tyrannis" bescheinigt wird) und zu seiner Streitlust, siehe ALVER-

MANN, Deus ex Machina (Anm. 2), vor allem S. 389, 395, 401-407, 409-411,
421-424. 1708 scheint ein besonders problematisches Jahr für den Ruf Mayers

gewesen zu sein. Siehe ALVERMANN, Deus ex Machina (Anm. 2), S. 421-422.

59 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 101.

60 Wörtlich bedeutet hJ „Nation" und wird so gelegentlich auch für Israel oder
die Juden als Nation verwendet. Absolut gebraucht, bezieht es sich vorzugsweise

auf Nicht-Juden.

- 166-



preisgegeben worden ist — und dies in einem Ausmass, dass dieser Spott

sogar allein auf Hebräisch geschrieben werden kann, oder anders gesagt:
Wenn die Gojyim eine Tora-Rolle besitzen und dazu wissen, was W bedeutet
dann existiert eine private jüdische Sphäre kaum mehr.

Geschickter Weise wird die Ubersetzung „verbohten" erst am Ende des

Satzes und mit grosser (und für Wallich seltener) Entfernung von ihrem
hebräischen Äquivalent TIOK asur geboten.61

Das mit Abstand beste Beispiel solcher Spielereien taucht aber am
Schluss des 'Alenu-Abschnittes auf. Nachdem Wallich bedauert hat, wie die

Juden Jesus gelästert und gespottet hätten (vor allem im Kontext des To/dot

Yeshu oder Geben Jesus, einer polemischen „Jesusbiografie", hier Ma'aseh

Talui, also „Geschichte des Gehenckten"),62 wendet er sich dem vollen Text
und der Ubersetzung des 'Alenu-Gebets zu.63 Es folgt eine knappe
Zusammenfassung: „Das wäre nun das Gebet / worinnen der Ttri (Thaluy) Ge-
henckter / verlästert / verspeyet und verspottet wird". Dann beendet Wallich

die ganze Diskussion mit einem hebräischen Wortspiel: Ttd ''ihn hsn

ha-kol talny be-Taluy, „es hanget alles an dem Gehänckten."64 Mit taluy haben

wir es mit einer hebräischen Redewendung zu tun, deren Bedeutung „es
hängt davon ab" bzw. „es kommt darauf an" lautet. Der Ausdruck ist
besonders bemerkenswert, da es sich um einen hebräischen Witz handelt, der
auf einen jüdischen Spott antwortet. Mit anderen Worten: Der jüdische
Konvertit übertrifft die Juden — oder noch besser: der jüdische Spott
fungiert im Nachhinein als Wegweiser für die christliche Wahrheit. Die klassische

christliche Ersetzung wird in den Bereich des Humors übertragen.
Auch in diesem Fall wird Wallich durch seinen Witz geschützt, da sich sein

Zugang zu einem Text wie den Toldot Yeshu als ungefährlich erweist.

V. „Ich habe den Herrn immer vor Augen"
Am Ende dieses Artikels kehre ich zu seinem Titel zurück: „Synagoge als

Text, Text als Synagoge". Der vielleicht überraschendste Aspekt dieses Büchleins

zeigt sich für mich an jenem Punkt, an dem die Idee einer textuellen

Synagoge am deutlichsten zu Tage tritt. Es handelt sich dabei um ein sehr

61 Vgl. Wallichs unterschiedliche Behandlung der hebräischen Termini Sojer (ge¬

druckt auf Hebräisch mit Transkription und Definition), Goj (gedruckt
ausschliesslich auf Hebräisch), und Asur (Hebräisch mit Transkription und verzögerter

Definition) in Abb. 4.

62 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greijjswalde (Anm. 6), S. 115-117.
63 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greijjswalde (Anm. 6), S. 117-118.
64 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greijjswalde (Anm. 6), S. 118.

- 167 -



subtiles Signal Wallichs, das wohl nur von den wenigsten Lesern überhaupt
wahrgenommen wurde und wird und das auch von mir zunächst übersehen
wurde. Auf die erste Seite des eigentlichen Textes — also nach Widmung
und Vorrede und vor den Beginn der Synagogenbeschreibung — setzt Wallich

das hebräische Akronym rr^W Shilf (zusammengesetzt aus den hebräischen

Buchstaben shinyod-lamed-tav) (Abb. 5) — und zwar ohne jede

Übersetzung oder Erklärung.65 Erst einige Seiten später kommt er im Rahmen
seiner Behandlung der Heiligen Lade wieder auf diese Abbreviatur zurück,
die er nun als shiwiti Adonai le-negdi tamid entziffert: „Ich habe den Herrn
immer vor Augen".66 Er erwähnt aber nicht, weder hier noch andernorts,
dass dieser Satz ein Vers aus dem Psalter (Ps 16,8) und deshalb für Christen
wie Juden gleichermassen relevant ist. Dies heisst, er verpasst (vielleicht mit
Absicht?) die Gelegenheit, auf das Gemeinsame hinzuweisen. Offenbar
interessiert ihn allein die jüdische Bedeutung dieses Verses und seine übliche

Positionierung an oder neben der Heiligen Lade (in der die Tora-Rolle
beherbergt wird). Er fährt an dieser Stelle weiter fort und erläutert: „Es pflegen

die Chasidim — fromme Juden — diese 4 Worte in Rasche Tebot oder
Abbreviatur schreiben zu lassen, als Schilt und setzen es (gleich wie die
Christen ein Crucifix) zur lincken Seiten, damit desto andächtiger zu
beten." Was mit der linken Seite gemeint sein soll, bleibt mir ein Rätsel. Klar
ist jedoch, dass das Akronym shilt aus Wallichs Sicht als eine Art textuelle
Parallele zum Kruzifix gilt. In dieser Beschreibung, so möchte ich behaupten,

öffnet Wallich für den aufmerksamen Leser ein kleines Fenster zu seiner

Seele. Diese Abbreviatur ist ein Zeichen jüdischer Frömmigkeit — an die

Wallich auch als Christ immer noch eine starke Bindung spürt. So meine ich
zumindest seine Entscheidung zu verstehen, shilt anstelle — beispielsweise —

eines Kruzifix so prominent in seinem Text zu platzieren. Wallichs Entscheidung

fällt besonders auf, weil diese Abbreviatur — soweit wir wissen —

ausschliesslich als Inschrift in synagogalen Kontexten auftaucht, nie aber in Texten!

So offenbart uns Wallich etwas über sich selbst und versichert uns
zugleich des synagogalen Charakters seiner Schrift, der Text als Synagoge also.

Schluss

Im Mittelpunkt des Artikels stehen Inhalt und Bedeutung von Christoph
Wallichs Schrift Die Mayerische Synagoge in Greiffwalde. Zu zeigen habe ich
beabsichtigt, wie dieses Büchlein das weitverbreitete Minhogimbukh verwendet

65 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 99.

66 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 102,

- 168 -



und gleichsam übersetzt, um das Judentum einem christlichen Publikum zu
vermitteln. Dazu habe ich seine Behandlung des 'Alenu-Gebets analysiert,
den spielerischen Charakter dieses Textes vorgestellt und schliesslich die

Rolle aufgezeigt, die ein bestimmter Psalmenvers für Wallichs Identitätsbearbeitung

spielt.
Ehrlicherweise wird man sagen müssen: Die Mayerische Synagoga in Greiffs-

ivalde ist kein literarisches Meisterwerk; letztendlich enthält sie nicht mehr
als einen „Ausstellungskatalog plus" für ein aussergewöhnliches Museum.
Doch selbst wenn es dieser Schrift an synthetischer Kraft wie theologischer
Tiefe fehlt, ist sie doch gut organisiert und erschliesst für ein christliches
Publikum die dichte Einrichtung einer Synagoge. Zudem enthält sie einige
kleine Juwelen bezüglich der Bräuche und des Glaubens von Juden im
spätbarocken Deutschland. Meist lassen sich die Behauptungen Wallichs mit
anderen Quellen abgleichen; in manchen Fällen jedoch liefern sie

Auskünfte, die wir nirgendwo sonst finden können. Auch dem kundigen Juden
und/oder Judaisten im frühen 21. Jahrhundert hat diese Schrift mithin viel
Unbekanntes und Überraschendes zu bieten. Trotz aller Defizite ist und
bleibt Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde ein ganz aussergewöhnliches
Dokument.

Mit Anschel Moshe alias Christoph Wallich begegnet uns zugleich eine

bemerkenswerte Persönlichkeit. In seiner Schrift erzählt er, dass er unter
den Juden ein Schreiber {Sojer) gewesen sei. Ironischerweise wird er wohl
erst als Christ mit seiner wichtigsten Aufgabe in diesem Bereich beauftragt
— nämlich mit der Anfertigung von Gebetstafeln und Inschriften für eine

komplette Synagoge. Wallich ist stolz auf seine Synagoge und beschreibt
sie als einen schönen, reinlichen Raum — besser als diejenigen, die man bei
den Juden selbst finde/'7 Mit einer solchen Deklaration erweist sich Wallich

gerade durch die Gestaltung der Mayerschen Synagoge paradoxerweise

als Christ — als ein Christ freilich, der sehr viel aus seiner jüdischen
Vergangenheit mitgebracht und mitgenommen hat. Es ist vielleicht an
diesem Punkt, dass Wallich und seine Schrift ihren wichtigsten Beitrag leisten.

Elisheva Carlebach hat ihre Studie über Konvertiten in Deutschland
zwischen 1500 und 1750 Divided Souls betitelt; ihr Kapitel über die autobi-
ografischen Schriften von Konvertiten trägt den Titel „Writing the Divided

Self".68 Über die Konvertiten aus der frühen Neuzeit heisst es dort,
dass „although they abjured their Jewish religion, elements of their Jewish

67 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 121.
68 CARLEBACH, Divided Souls (Anm. 10), S. 88-123 (Kapitel 5).

- 169 -



identities remained, and they asserted that their Jewishness formed a

positive component of their new identities".69 Immer wieder kommen zwar
Indizien des ehemaligen Jude-Seins der Konvertiten in ihrer Arbeit zum
Vorschein. Echte Beispiele „gespaltener Seelen", von Neu-Christen also,
die ständig von ihrer früheren Identität belastet oder tief geprägt sind,
tauchen m.E. in ihrem Band allerdings nur sehr selten auf. Wallichs Schrift
öffnet vielleicht gerade deshalb, weil sie keine Autobiografie ist und somit
auch keinem narrativen Muster folgt, einen seltenen und besonderen

Zugang zu einer solchen „divided soul". Wallichs Innenleben offenbart sich,

wenn er, wie in seiner Widmung an Meyer, zugibt, dass er „Tag-Täglich"

seinen El-Schaddai (eine gängige jüdische Bezeichnung für Gott)
„anflehe"70 und wenn er die Abbreviatur, die ihm einst als Kantor in der

Synagoge vor Augen stand, als Motto für Die Mayersche Synagoge in Greiffs-
walde wählt. Offensichtlich lag ihm dieser Vers in seinen Greifswalder
Tagen immer noch tief am Herzen:

t#çi 1^7 np? P"W

„Ich habe den Herrn immer vor Augen."

69 CARLEBACH, Divided Souls (Anm. 10), S. 3; siehe auch ibidem, S. 91: „[Die
Konvertiten] affirmed the central place of their former Jewish identity within their
Christian lives, forging a continuum on which both selves could exist." Dieses
Phänomen lässt sich m. E. indessen sehr viel besser an Wallich als an den

Hauptpersönlichkeiten in Carlebachs Buch beobachten.
70 WALLICH, Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde (Anm. 6), S. 95.

- 170 -



hm •

V* WJ? 3i? i'fe-i:/
-n"no3

5 i>7ifi)î5'U oiwro pis? "n>

.SDU

SYNAGOGA
; in @t4eijf£n>atbe/ 1

gum ^Ru^en t>ee ftuditenöen äugen*
aufgerichtet/

^winMn hk "bÄaii'^-geprlge
* 3u£>ifc{)é: @ebetao farot il)£em@e*

ratfiejü fsn'octr.
Slué betten Rabbinen freitf!tcl)&0£/ '

-. gcftcUet/
' • - -

URbmttctoci'Bottebt : v>U*'
• 3$tö J^oc|)?@&wârb^ £ V

JP)Î1, D. Brandani Henrici
• 'Gebhard! P.R ö,/ ^;

"ium £)rucf before#'
• mk

gtjrtfbpfr gBattftfr/ J»»iC ;V :

©rçipRjfltojbïBîïtê ©. £. $. U. %

I il :,

Si--

Abb. 1:

CHRISTOPH Wallich, Die Mayerische Synagoge in Greiffswalde (Greifswald 1708)
Titelblatt.

(Ich danke Prof. Christfried Böttrich für die Bereitstellung dieser Abbildung.)

- 171 -



jpj \ym r Nn If"1 ittfS'in Vi
I jv1? on jpiyo S«n |no tnim tn

f jÎid • •>•{ olitit -jx * -»X' (M) n "prt hsoh px o-j«?» >?x p3'
*pl> -y uii'î'4 o>5>- l'i'jt» : nxiiniä pmiw -pi-a

î pl>i li vt>:n tnjijj px vvn -vx n
sjci-X'4 Im ix» .pi»'« niS p»x • iex>^ nâ w> t'X-jH

XX u'i |U 0it> tin I »X o:\vn * pin ii rnSa 'jih r\ia»pp u-x

fe 4

* JBß

•flltfW
\

t |TiUt?'j

5^rir
2
-•
C
»-*
P

anT

rfyrnIIf
D

^r
5C

I>xi?is»|tin4 ->in px JiMjniX ^ li t'prrij|

y*W
^'iiû ïix X'm 'iix üTiin x«m ui-j |n ,)*. ^srmn|*mnua

Abb. 2:

Minhogim (Venice 1593), Titelblatt
heb-90, The Judaica Collection, Royal Danish Library.

www.kb.dk/books/judsam/2010/maj/jstryk/en/object59318/#kbOSD-0=page:5
(Reproduktion mit Erlaubnis der Bibliothek).

-172 -



SDöö ©ebetÂlcnuLefchabbeack
;ßo ?$>7J ppi b? pfl ragst

< >b cwfo JWO&PO »PO ßt .Ptfift? no »04?
* »r?ß o o:tro bo »but ooo »pb ç&

D»ob? »ob -jb »ooi ç»7tPi Qtyfjtitft p>ino
np fpot pfa 7»)») 9»po 313» fipp oVpp

Abb. 3:

CHRISTOPH Wallich, Die Mayerische Synagoge in Greffswalde (Greifswald 1711)
S. 58, Zeile 4: O-Zeichen beim 'Alenu-Gebet.

Sächsische Landes- und Universitätsbibliothek Dresden, Theol.Jud.269
www.digital.slub-dresden.de/id432708383

(Reproduktion mit Erlaubnis der Bibliothek)

SEßorf, UnD geflebe id; mit SEöarbeit /
ta icf) föet' ici; ein tb>d (Sofer) ©cbrei*
her unter Den Suben war ] folcbes gcfe#

l>en / bate id; mid; fei;c Darüber »er*
wunDert/ Dafi Die SuDen i!)r greifet ^ci*
iigîf)urn einem va ju überlafen / inDem

ja ")1DK Afur) einem SuDen felbigeä

nur mit bloffen #driben atipfübten/
»erboten, 3'JDeni nmcl;en fid) Die

Abb. 4:

CHRISTOPH Wallich, Die Mayerische Synagoge in Greiffswalde (Greifswald 1708), S. 8

(Ich danke Prof. Christfried Böttrich für die Bereitstellung dieser Abbildung.)

- 173 -



ï.
C£i) bent ©ttftiff bet; 3«^
fc!;eti Synagogœ |îcl)ct fl[lenial)t

Abb. 5:

CHRISTOPH Wallich, Die Malerische Synagoge in Greiffsivalde (Greifswald 1708), S. 1

Sh"YLT — Abbreviatur am Beginn des Textes.
(Ich danke Prof. Christfried Böttrich für die Bereitstellung dieser Abbildung.)

- 174-


	Synagoge als Text, Text als Synagoge : zur biographischen und wissenschaftlichen Bedeutung von Christoph Wallichs Die Mayerische Synagoga in Greiffswalde

