Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 73 (2017)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

EPSTEIN, MARC MICHAEL (Hg.): Skies of Parchment — Seas of Ink: [ewish Illuminated
Manuscripts, Princeton / Oxford: Princeton University Press, 2015, 4°, X, 288 S.,
287 Abb., ISBN 978-0-691-16524-0.

,,okies of Parchment® ist ein wunderschon ausgestatteter Band zur Geschichte der
judischen Handschriftenkunst, der sich nicht an ein akademisches, sondern ein in-
teressiertes breites Publikum wendet. In dieser Funktion erwarb das Buch den ,,Na-
tional Jewish Book Award® in der Sektion ,,Visual Arts® (2015). Marc Michael
Epstein ist nicht nur der Herausgeber des Buches, sondern verfasste selbst auch
die Mehrzahl der Kapitel und seine Sichtweise der Materie verfolgt das gesamte
Narrativ wie ein roter Faden. Unterstitzt wird er dabei von einer Rethe von weite-
ren Autoren, die alle eine langjahrige Erfahrung in der jidischen Kultur- oder
Kunstgeschichte des Mittelalters und der frithen Neuzeit aufweisen. Die dreizehn
Kapitel des Buches spannen einen weiten Bogen der Geschichte der jidischen
Buchkunst; sie sind nicht wie dhnliche Biicher der traditionellen Kunstgeschichte
chronologisch aufgebaut, sondern verfolgen, wie es die jingere Geschichtsschrei-
bung zumeist vorsieht, eine thematische Gliederung,

Die ersten vier Kapitel sind als Einfithrung gedacht und geben einen konzisen
Uberblick tiber relevante Themen. Epsteins Einleitung erklirt eine Reihe von rele-
vanten Begriffen, die dem Laien nicht vertraut sein mogen. Das zweite Kapitel
(Hartley Lachter und Epstein) beschreibt die wesentlichen Typen jiidischer Bicher
und versucht abschliessend diese in einem breiteren Zusammenhang judischer
Buchkultur einzuordnen. Es folgt ein Uberblick tiber die Begriffe Kodikologie und
Paldographie sowie eine kurze Beschreibung der wesentlichen Techniken der
Handschriftenkunst (Barbara Wolff). Das letzte der einfithrenden Kapitel ist einem
kurzen historischen Uberblick iiber die Geschichte der jiidischen Kulturen des Mit-
telalters gewidmet, der um einige herausragende Beispiele der Buchkunst erweitert
wird (Epstein, Eva Frojmovic, Raymond P. Scheindlin). Interessant ist zum Ab-
schluss dieser einfithrenden Sektion eine Thematisierung der Historiographie der
jidischen Buchkunst, die, wie die Autoren geltend machen, lange Jahre von Fragen
um ,,nationale Stile® getragen war, die von der Forschung des ausgehenden 19. und
frithen 20. Jahrhunderts besonders hervorgehoben wurden. Zum Ausklang zeigen
die Autoren, was Form und Stil fiir die jingere Forschung bedeuten kénnen: ,,par-
ticipation and resistance, imitation and appropriation® (S. 87).

Kapitel 5 bis 13 behandeln wesentliche ikonographische Themen, die die For-
schung der vergangenen rund 120 Jahre prigten. Zunichst wird, wie in vielen anderen
einschligigen Publikationen zur jidischen Buchkunst, das sogenannte ,,Bilderverbot*
kritisch unter die Lupe genommen. Frojmovic und Epstein thematisieren verschie-
dene fiir die jidische Buchkunst charakteristische Erscheinungen, die auf unter-
schiedliche Auseinandersetzungen mit dem Bilderverbot hindeuten. Auf einschligige
Auseinandersetzungen des Ritualgesetzes mit dem Thema verzichten sie, sondern

- 109 -



beschrinken sich darauf, Phinomene, wie ausgekratzte Gesichtsziige oder Menschen
mit Tierképfen, vor dem Hintergrund dieser Frage in den Raum zu stellen. Der Vi-
sualisierung biblischer Narrative ist ein weiteres IKapitel gewidmet (Epstein). Wie sich
das komplexe Verhiltnis der jidischen Gesellschaft zu Christentum und Islam in der
mittelalterlichen Bildsprache manifestiert, ist Thema des siebenten Kapitels (Epstein).
Es folgt eine Auseinandersetzung mit der Frage, was wir aus der jidischen Buchkunst
lber das tigliche Leben bzw. das religiose Leben jiudischer Gesellschaften lernen kon-
nen (Shalom Sabar und Epstein). Ein Schwerpunkt dieser Diskussion liegt auf dem
Leben jiidischer Frauen. Kapitel 9 und 10 fithren den Leser in visualisierte judische
Vorstellungen von himmlischen Sphiren und Endzeitszenarios ein (Lachter, Epstein
und Sabar). Kapitel 11 behandelt die Handschriftenkultur im Zeitalter des Buch-
drucks (Epstein und Diane Wolfthal), und das vorletzte Kapitel gibt einen kurzen
Ausblick auf die Moderne (Susan Vick und Epstein). Der Band schliesst mit einer
rudimentiren, Uberblicksartigen, an Laien gerichteten bibliographischen Abhandlung
zu einigen Titeln der Literatur und stellt eine Auswahl spezifischer Handschriften
beschreibend vor (Jenna Simon Jacobs und Epstein).

Als Einfuhrung in die judische Buchkunst, die an ein breites Publikum gerichtet
ist, ist der vorliegende Band ausgesprochen gelungen. Die Vielfalt der sorgfiltig aus-
gewihlten Beispiele eroffnet dem interessierten Laien ein reiches Spektrum judischer
Buchkultur. Besonders erwihnenswert ist, dass die Autoren immer wieder die tradi-
tionellen Grenzen zwischen Mittelalter und Neuzeit verwischen und die Dichotomie
der traditionellen Periodisierung in Frage stellen. Insbesondere hinsichtlich des kunst-
wissenschaftlichen Aspekts greifen die Autoren vielfach auf jiingste Forschungser-
gebnisse zurtick und sind bemiiht, dem Laien entsprechende methodische Ansitze
zu vermitteln. In anderen Bereichen, wie beispielsweise der Geschichte und der Buch-
kultur, wire mitunter allerdings eine subtilere Auseinandersetzung mit der jiingeren
Forschung und dem aktuellen Diskurs wiinschenswert gewesen.

Miinster Katrin Kogman-Appel

ATTIAS, JEAN-CHRISTOPHE: The Jews and the Bible, translated by Patrick Camiller
(Stanford Studies in Jewish History and Culture), Stanford, CA: Stanford University
Press 2015, XV, 235 S., g1.8°, pb, ISBN 978-0-8047-9319-3.

Unter dem Titel Les [uifs et la Bible 2012 auf Franzosisch erschienen, liegt Jean-
Christophe Attias’, Professor fiir mittelalterliche jiidische Philosophie an der Ecol
pratique des haute études, Sorbonne, Paris (= V1.), wichtiges Buch dankenswerterweise
auch in einer englischen Version vor. Darin unternimmt Vf. den Versuch, die jidi-
sche Rezeptionsgeschichte der Bibel, die Geschichte der besonderen Beziehung
zwischen den Juden und ihrer Bibel nachzuzeichnen und dabei nach dem Platz und
dem Stellenwert zu fragen, den die Bibel im Laufe der Jahrhunderte im jiidischen
Leben und Bewusstsein, in der jiidischen Religion und Kultur gehabt hat und hat,
verbunden am Ende mit der provozierenden Frage, ob diese Bibel fiir Juden noch
relevant ist. Denn, wie Vf. gleich am Beginn seines Buches ausdriicklich festhiilt,
haben sich Juden im Laufe ihrer Geschichte “in various times and places with the

- 110 -



Bible, without the Bible, against the Bible” definiert: “With the Bible, but not with it
alone. Without the Bible, but never completely without it. Against the Bible, but at
the same time ‘right up against it’.” (S. XII-XIII), so dass sich die Frage stellt: “Take
the Bible from the Jews, and they will no longer be Jewish. But if they are left only
the Bible, will they still be Jews?” (S. 57)

Doch was ist ,,die Bibel” iiberhaupt? Allein schon die Vielzahl ihrer Benennun-
gen, der judischen wie auch der christlichen, an deren Beginn mehrheitlich Plural-
formen als Bezeichnungen stehen — erst im mittelalterlichen Latein wurde der grie-
chische Plural 7z biblia (,,die Bicher®) zum femininen ,,strangely plural singular*
biblia (S. 3) —, zeigt die Problematik an und ldsst so schnell keine alle Aspekte be-
ricksichtigende Antwort finden (8. 1-19). Und nicht nur das; denn das miindlich
tradierte, zu einem spateren Zeitpunkt zum Text verschriftete prophetische Wort
(8. 19-27) ist vorab mehr ein Gegenstand, der auch als ein solcher behandelt wird,
als ein gelesenes Buch, und kann sogar zu einer mit Krone und Mantel bekleideten,
in einem eigenen ,,Haus* untergebrachten Person werden (S. 28-50).

Die eingangs gestellte Frage aufgreifend, unternimmt V. sodann einen Streif-
zug durch die Rezeptionsgeschichte der Bibel (8. 57-91) und kommt dabei zu dem
Schluss, dass sie, da sie nicht den Juden allein gehort, “an improbable locus of an
identity” ist. Vielmehr ist sie Teil einer “shared legacy”. Jidisch ist die Bibel nur (a)
als ,,hebraische Bibel (,,schriftliche Tora®) und (b) dies auch nur in Verbindung mit
der ,,mundlichen Tora“ oder wie Vf. im Anschluss an André Neher schreibt:
“Scripture,” ‘the Oral’ (the Talmud) and ‘lived experience’ (the Zohar, Kabbalah)
together form Judaism.” (S. 66) Fiir den Umgang mit ihr folgt daraus, dass die Bibel
auch nur in diesem Kontext zu studieren ist, wie die lange Geschichte der Bibel-
auslegung belegt, aber studiert werden soll und muss sie, auch “at the risk of her-
esy,” auch auf die Gefahr hin, dass das Studium der Bibel zur Hiresie fihrt, und
zur Hiresie gefithrt hat es im Lauf der Geschichte nicht nur einmal (8. 92-120).

Der Blick in die Rezeptionsgeschichte der Bibel zeigt dariiber hinaus, dass sie
im Laufe der jidischen (und christlichen) Geschichte nie von so zentraler Bedeu-
tung gewesen ist wie in den letzten vier-, flinfhundert Jahren, seit der Reformation
und ithrem Prinzip der sola scriptura, allerdings um den Preis, dass sie mit der — wann
immer — aufgekommenen historisch-kritischen Bibelwissenschaft ithre Demiitigung
erlebt hat. Denn das Zeitalter der Bibelkritik ist fiir Vf. gleichbedeutend mit “the
Bible humiliated” (S. 121-130); dem gegeniiber bedeutet das postkritische Zeitalter
folglich “the Bible redeemed,” wobei diese ,,Erlésung® hier “redemption of book,
land, and people” einschliesst (S. 130-152).

Es ist ein ausserordentlich anregendes, ebenso spannendes wie erhellendes
Buch, das V£, gestiitzt auf profunde Quellenkenntnis und beeindruckende Bele-
senheit in der sog. Sekundirliteratur (S. 211-228), vorgelegt hat. Es zeigt, was die
Bibel, jenes “elusive book,” wie V{. es nennt (wenngleich mit Fragezeichen), den
Juden iiber zweitausend Jahre bedeutet hat: Mal Urkunde gottlicher Offenbarung,
mal Sammlung literarischer Texte, mal offenbartes Gesetz, mal nationales Ge-
schichtsbuch, immer aber, “like the Koran, the Bible has never been anything other
than what its readers make of it,” wie es mit Recht im Klappentext heisst.

Tibingen Stefan Schreiner

- 111 -



BADE, NORMAN & BELE FREUDENBERG (Hg.), VVon Saragenen und Juden, Heiden
und Hdretikern. Die christlich-abendlindischen Vorstellungen von Andersglaubigen im Friih-
und Hochmittelalter in vergleichender Perspektive, Mit Beitrigen von Anna Aurast, Nor-
man Bade, Bele Freudenberg, Hans-Werner Goetz, Claudia Valenzuela, Bochum:
Verlag Dr. Dieter Winkler, 2013, 192 S., ISBN 978-3-89911-202-3.

In the last few decades, the concept of ‘representation’ as an interpretative pattern
has played a dominant role in the study of medieval Christian understandings of
Islam, Judaism, and other religious groups. Ever since the seminal work of Norman
Daniel and Richard W. Southern in the early 1960s, scholars have extensively ex-
plored the ways in which medieval authors represented non-Christian people, es-
pecially “Saracens” and Jews, from the early Middle Ages to the modern colonial
period. The representation of “the other” in European literature became the focus
of debate in the light of Edward Said’s Ornentalism which was published in 1978.
However, Said’s work has also played a pivotal role in creating a reverse static con-
ception of “the West”; hence the recurrence of terms such as Western “image”, West-
ern “view”, or Western “perception”, which in fact have been used without much
critical scrutiny. Therefore, the nuances of Christian or European understandings of
“otherness” as reflected by various literary documents often are missed.

Despite these controversial implications on a theoretical level, the study of
Western representations of “otherness” has allowed innovative investigations of
primary sources. An excellent example is the recent text-based repertoire by Mich-
elina di Cesare devoted to “The Pseudo-Historical Image of the Prophet Muham-
mad in Medieval Latin Literature” (2012). Intrinsically, this research approach aims
ultimately to assess the achievements and limits of Christian knowledge as well as
the distortions of this knowledge due to a plurality of historical contingencies that
affect the subject of knowledge. In this regard, the risk of considering just the po-
lemical aspects of the Christian understandings of “the other” is undeniable. Re-
cently, a few contributions such as the collection of essays by J. Martinez Gazquez
and J. V. Tolan (Ritus infidelinm. Miradas intercomfesionales sobre las practicas religiosas en
la Edad Media, Madrid, 2013) have attempted to transcend a research focus on the
purely polemical aspects of literary representations by dealing with polemics
through the lens of religious rites and practices.

Though many years have passed since the publication of Daniel’s and South-
ern’s books, their legacy is still important as a scholarly method. A research meth-
odology based upon perception and representation has been adopted also in this
collection of essays which Norman Bade and Bele Freudenberg edited. The book
provides a second series of findings from an ERC-Advanced-Project launched by
the University of Hamburg following a first book that focused on lexicological and
methodological issues (A. Aurast & H.-W. Goetz [eds.|, The Perception of Other Reli-
gions in the Early Middle Ages. Terminological Problems and Methodological Approaches, Ber-
lin / Minster, 2012). In contrast to the first book, this second book deals with a
series of well-defined case studies through which the authors discuss questions
such as the features of representation, ambiguity and misunderstanding, forms of
knowledge, the terminology adopted time after time to define religious difference,
conceptions of non-Christian beliefs, and heresiological issues.

-112 -



The volume consists of a short yet well-resourced introduction followed by six
substantial essays. In the introduction, the editors rightly observe that the origins
of Christian Europe are rooted in medieval culture and its interaction with non-
Christian traditions. Accordingly, this very conception of Europe is the result of
continuous engagement between a variety of religious practices which ultimately
led to the making of modern “multi-religious Europe”. Along the project’s research
lines, the authors seek to explain both religious “self-validation” as well as the per-
ception of the ‘enemy’ in medieval Europe by comparing coeval authors and con-
sidering doctrinal diversity as pivotal to understanding the context. In so doing,
Bade and Freudenberg’s proposal laudably encompasses not only the images of
Jews and Muslims reflected by diverse types of Christian sources, but also of pagans
and heretics, including the Easter Orthodox Christians of the Byzantine Empire.

Each essay is devoted to one or more authors or literary works dating back to
the 11% and 12% century. Sources investigated include Latin chronicles, hagi-
ographies, miracle stories, and literary dialogues. In his opening essay (pp. 13-53),
Norman Bade investigates the representations of “Saracens” in two 11%-c. French
chronicles by Adémar de Chabannes and Rodulfus Glaber, examining the steteo-
types of Islam in the framework of the early crusading discourse. By listing differ-
ences and parallels, the author produces a rigorous comparison between Adémar
and Rodulfus’s views and finally, broadens his research towards the so-called
“structural moments” (“Strukturmomente”) in the 11t%-c. representation of Islam
as opposed to the main features of representation in the Carolingian period (9% c.).

Shedding further light upon the crusade context, Claudia Valenzuela examines
a series of narratives (Historia Compostellana, Historia Silense and Vita Dominici Sili-
ensis de Grimaldo, 1itae of Muhammad, anonymous Passiones) related to the frontier
regions between the Christian and the Muslim Kingdoms in Spain soon after the
launch of the first crusade by Pope Urban II in 1095 (pp. 55-85). She raises the
question of whether “Saracens” were understood as religious enemies and shows
how Islam as a religion was conceived for the most part either as the worship of
idols, especially Venus, or as a deception frequently attributed to the devil’s inter-
vention. The ambiguous line between rejection and fascination, as was noted by
historians of other stages of the history of Christian-Muslim relations, especially
for 15%-c. humanist descriptions of the Ottoman-Turks, is a key feature in under-
standing the effects of the “Reconquista” on a literary level.

Turning to the representation of Jews, Anna Aurast’s essay provides a focused
contribution to the study of the prominent Benedictine monk, Guibert of Nogent
(pp. 87-108). By comparing Nogent’s varied works, Aurast’s study highlights his the-
ological interest in the Jewish religion and the consequences of his disappointment
with the Jews; he produces a negative image of them as stubborn persons unwilling
to convert. This of course was a popular “topos” which, just a few decades later, Peter
the Venerable, will set at the core of his harsh anti-Jewish polemics written in Cluny
around 1144, In the last part of the essay, the author provides a general look at the
12 ¢. by means of comparative remarks on Albert of Aix (or Aachen), Cosmas of
Prague, Frutolf of Mischelsberg, and the Trier archbishop Bruno.

Aurast’s essay is followed by two contributions on the representation of pagans
and heretics by Hans-Werner Goetz. Drawing extensively on primary sources, in

- 113 -



his first essay (pp. 109-129), Goetz seeks to define on a lexical level the distinctive
characters of pagans or barbarians (paganz, error paganitatis or error gentilitatis, barbar,
barbara gens) according to the hagiographic tradition devoted to Otto of Bamberg.
To do so, he provides a close examination of Otto’s three 1774 attributed respec-
tively to Wolfger of Prifening, Ebo of Michelsberg, and Herbord of Michelsberg,
in light of the Christianisation process he promoted as bishop of Pommern at the
beginning of the 12 ¢. (1124/5 and 1128). Special attention is given to the so-
called high Middle Ages and the shifts that occurred compared with the early Mid-
dle Ages regarding representation. In his second essay (pp. 131-152), Goetz deals
with the times of the so-called Gregorian reform focusing on the strikingly different
figures of Humbert of Silva Candida and Geoffrey IT of Vendéme. By comparing
their works, he outlines the ways in which previous conceptions of heresy were
extensively employed against the opponents of the reform; such conceptions were
utilised to suit ecclesiastical and political confrontations from late 11t c.

Bele Freudenberg’s conclusive essay (pp. 153-189) enriches the collection with
a study of the Western-Christian representation of the Greeks and their doctrines.
Investigating the 12%-c. literary dialogue .Anticimeon by Anselm, bishop -of
Havelberg, which takes place between Anselm himself and a fictitious Greek
bishop called Niketas, Freudenberg’s examination of this dialogue shows the limits
and the asperities of Western understanding of Greek doctrine. The author at-
tempts to distinguish between the dividing and the unifying elements in Western
and Eastern Christianity by raising critical questions about Anselm’s perception,
understanding, or misunderstanding of the Greek religious identity; he refers both
to doctrinal questions as well as ritual practice such as the use of water or unleav-
ened bread. Such questions included the following: Is the Greek conception of the
Holy Spirit a danger for Christian faith? Are the Greeks, as “little brothers” of
Western Christians, conceived equally or rather as subordinate to the West? Are
the cities of Byzantium and Rome dualistically opposed, the former being the “nest
of heresies”, whilst the latter the place of the righteous believers?

Considering the broader research project of the book, a word ought to be said
about its place in relationship to other important studies on similar topics that came
out in the last few years. Though visual sources are not required as part of the
critical tools employed in this collection, it could have been worth considering at
least in the introduction. There have been leading books, indeed, that in the last
decade provided important contribution to the field through methodologically in-
novative approaches and creative juxtapositions of textual and visual sources.
Books such as D. Higgs Strickland’s Saracens, Demons, and Jews: Making Monsters in
Medieval Art (2003), and S. Conklin Akbari’s Idols in East: European Representations of
Islam and the Orient, 1100—1450 (2009) started to challenge Daniel’s and Southern’s
static conception of Western views of religious “otherness” by the very means of
images. On the one hand, by employing medieval maps and manuscript illumina-
tions besides literary works, Strickland and Akbari convincingly pinpointed the
complex interaction of cosmological (spatial) and theological (temporal) elements
behind a series of Christian representations of non-Christian people. On the other
hand, they pointed to the relevance of the Christian understanding of Jews to the
representation of Muslims in terms of, both, theological and aesthetic features.

-114 -



What is more, by examining textual and iconographic sources together, they sharply
tackled premodern orientalism and the one-dimensional interpretation of its mod-
ern developments provided by Said; in this way, they reflect the non-linear trajec-
tories and the theological implications of medieval culture with a series of multi-
faceted representations of non-Christian faiths.

Such books tell us (hence this bibliographical excursus) that the study of medi-
eval interreligious history requires a combination of diverse heuristic tools, inter-
pretative patterns and methodologies that allow to disclose unexplored cultural fea-
tures which investigations on individual authors based on a monolithic method,
albeit well-grounded, are intrinsically unable to display. Though both Strickland’s
and Akbari’s studies mainly focus on the late Middle Ages, their hermeneutical sug-
gestions shed light upon the dynamics of representation throughout the whole medi-
eval time span and beyond. Given the mutual influences of literary and visual sources
in the Middle Ages (see L. Bolzoni, La rete delle immagini. Predicazione in volgare dalle
origini a Bernardino da Siena, Torino 2002), a study of representation that combines
texts and images might produce promising perspectives serving further research.

These remarks are not meant to undermine the fresh findings which Bade and
Freudenberg’s monograph offers. If we consider each chapter of the monograph sep-
arately, we find, without exception, important scientific value; thus, the authors instil
in scholars a greater push to advance better interpretation of primary sources from
the high Middle Ages. In view of other research available on the history of Christian
representations of religious “otherness”, however, a move from narrow insights into
individual cases to a thorough examination of the hermeneutic patterns whereby the
medieval discourse on “otherness’ has progressively taken shape, is desirable.

Tubingen Davide Scotto

SCHOTTLER, HEINZ-GUNTHER: Re-Visionen christlicher Theologie ans der Begegnung mit
dem Judentum, Judentum — Christentum — Islam (Interreligiose Studien, Bd. 13), Wiirz-
burg: Ergon Verlag 2016, 592 S., ISBN 978-3-95650-117-3.

Mit einem gewichtigen Buch legt dessen Autor — Pfarrer, Professor in Bamberg
und Regensburg, Dozent am Potsdamer Abraham-Geiger-Kolleg sowie nicht zu-
letzt Mitglied des Gesprichskreises ,Juden und Christen‘ beim Zentralkomitee der
deutschen Katholiken — ,,theologische Rechenschaft (S. 44) ab und gewihrt Ein-
blicke in (s)einen Lernweg. Der nahm seinen Anfang bei jener — tiberkommenen —
christlichen Theologie, die das Christentum als Vollendung des Judentums ver-
stand, und mindet — noch lange nicht abgeschlossen — in eine ,, Theologie der Par-
tizipation“: Diese sieht Schottler in der Olbaum-Metapher von Rém 11 grundge-
legt. Dem ,,Partizipationsmodell liegt seiner Uberzeugung zufolge zudem ,,die
biblische Kategorie des enzigen Bundes zugrunde, in dem beide, Judentum und
Christentum, so aufeinander bezogen sind, dass ihre je eigene Identitit und Unter-
schiedenheit gewahrt bleibt.” (S. 42f.)

Konkret werden in sieben unterschiedlich umfangreichen Studien ,,zentrale
Sinnfiguren der christlichen Theologie [...] aus der Begegnung mit dem Judentum

- 115 -



heraus® erértert — und aus ,,Verantwortung dem Glauben gegentiber re-vidiert®
(S. 45). Unter der Uberschrift ,,Zwischen Verheissung und Erfillung, ‘Immanuel’ —
Jesus als Ort der Priisenz Gottes versucht die erste Studie (S. 47-156) ein Verstind-
nis, der Sinnfigur ,,Verheissung und Erftillung® zu entwickeln, bei dem Israel theolo-
gisch nicht abgewertet wird, sondern mit der Kirche auf Augenhéhe steht (vgl. S. 57).

In der zweiten Studie — ,,Die ‘Gottheit’ Jesu Christi — eine biblische Erinne-
rung® (S. 157-221) — wird ,,die grundsitzliche theologische Frage aufgerufen, wie
die Beziehung zwischen Jesus (Christus) und Gott recht verstanden, d. h. so ge-
glaubt und beschrieben werden kann, dass das erste Gebot und das ‘Schema Jisrael
(Dtn 6,4) nicht auf dem Spiel stehen.* (S. 157f.)

Die dritte Studie — ,,Mose und Jesus als Offenbarungs- und Heilsmittler. Syragoga
und Ecclesia auf prekirer Schwelle® (S. 223-309) — hilt die ,,Unabgeschlossenheit der
Tora und der Evangelien® fest — und insistiert darauf, dass — weil das Reich Gottes
das Ziel der Kirche bleibt — die Kirche eine ,,vorfinfige Grosse, eine voriibergehende Fr-
scheinung* sei und bleibe (S. 308). ,,Beide — Synagoga und Ekklesia [sic!] — gehen ihren
Weg im Raum von Zeit und Geschichte: Existens anf der Schwelle (S. 309).

Die ,,christliche Rezeption der Tora und die Frage nach ihrer Giiltigkeit fiir
Christen (S. 312) wird in der vierten Studie — ,,Lasst alle Vilker mitlernen” (Mt
28,19). Der matthiische Jesus, die Tora —und wir Christen (S. 311-386) — erortert.
An ihrem Schluss steht u. a. die Feststellung: ,,Eine christliche Theologie, die Jesus
siber die Tora stellt, kann nicht richtig sein (vgl. Mt 5,17)“ (S. 386).

In der fiinften Studie — ,,Die Frage nach dem Heil der Juden und die Wahr-
heitsfrage im christlich-jiidischen Dialog. Eine re-/cture von Rom 11,25-27% (S. 387-
434) — nimmt Schéttler zunichst die einschligigen Verse des Rémerbriefes in den
Blick, um dann die Frage nach dem christlichen Wahrheitsanspruch zu erértern.
Fiir Christen gelte es, ,,der Wahrheit des jidischen Glaubens im eigenen “Wahr-
heitsraum’ Platz zu geben, ohne zu vereinnahmen oder gar arrogant zu sein, son-
dern einfach, um im eigenen Glauben zu lernen.” (S. 433f).

Um vielfiltige Ertrige einer kanonischen Bibellekttire geht es der sechsten Stu-
die: ,,Die Bibel kanonisch lesen — auch in der liturgischen Leseordnung® (S. 435-
456). Konkret plidiert Verf. ,,gegen eine elektive Perikopierung in der Leseordnung
und fiir eine Struktur der Leseordnung, die den biblischen Kontext und den Kanon
beachtet® (S. 436) — die gange Bibel soll zu Wort kommen (vgl. S. 455f£.).

Die siebte Studie (,, Wort des lebendigen Gottes’. Re-Inszenierung und Mimesis in
Judentum, Islam und Christentum®, S$.457-488) fragt ,,nach der Funktion und the-
ologischen Bedeutung® des Faktums, ,,dass im christlichen Gottesdienst biblische
Texte gelesen, vorgetragen werden®. Sie nimmt dabei auch in den Blick, ,,wie Islam und
Judentum die Bedeutung, die sie ihren Heiligen Schriften zuschreiben, liturgisch
inszenieren.” (S. 459).

Mit ihrem eindriicklich breiten Themenspektrum sowie ihren vielfiltigen exe-
getischen, kirchen- und dogmengeschichtlichen, systematisch-theologischen und
praktisch-theologischen Gedankengingen fiigen sich die sieben Studien zu einem
im Wortsinn ,,gelehrten Buch® zusammen. Dessen Autor lasst Leserinnen und Le-
ser nicht zuletzt an Uberlegungen zur jiidischen Auslegungs- bzw. Wirkungsge-
schichte und an philosophiegeschichtlichen Gedankengingen teilhaben. Immer

- 116 -



wieder finden sich zudem kunsthistorische Exkurse (z. B. S. 83ff.; 117ff.; das Titel-
bild wird S. 320, Anm. 32 erliutert), eingeladen wird zu Ausfligen in den Bereich
der Belletristik (bis hin zu Karl May; vgl. S. 358, Anm. 208) und zur Auseinander-
setzung mit der Botschaft von Spirituals und Gospels (vgl. S. 229-234).

Dabei legt der Autor, dessen Buch zur ,,Sprachfihigkeit fur die Glaubenskom-
munikation heute ebenso beitragen (S. 43) wie ,,dem gemeinsamen G’tteslob® von
Christen und Juden dienen (S. 46) mochte, sein hermeneutisches Vorverstindnis
ausdriicklich dar und hilt fest: ,, Theologie ist subjektiv und von der Biographie
dessen, der sie treibt, nicht zu trennen (S. 17).

Gleichwohl vermdgen nicht alle Argumentationsginge und Schlussfolgerungen
zu Uberzeugen. Beispielhaft seien die Auseinandersetzung mit dem Topos der Jung-
frauengeburt (S. 111ff.) oder der Exkurs zu Tod und Begribnis des Mose (S. 258-
262) genannt. Und es bleiben Fragen: Welche Haltung gegentiber dem (biblischen)
Text steht hinter der Feststellung, dass die Christologie der dritten Strophe von
Phil 2 ,jin mehrfacher Hinsicht problematisch® sei (vgl. S. 185)? Kann im Blick auf
2. Kor 3 — trotz der mehr als problematischen Auslegungs- und Wirkungsge-
schichte — tatsichlich von einer , textwidrigen Auslegung von Ex 34,29-35 gespro-
chen und dieser dann — korrigierend — ein mithilfe der historisch-kritischen Me-
thode erhobener Textsinn gegentibergestellt werden (S. 322)?

Evangelische Leserinnen und Leser werden der vom Autor im Anschluss an
die einschligige Formulierung von Nostra Aetate (vgl. dazu S. 45) mehrfach beton-
ten Vorordnung der Schrift gerne zustimmen. Letztlich fremd bleiben mag dem
genannten Kreis von Lesenden die Intensitit, mit der Schéttler sich immer wieder
an (lehramtlichen) Ausserungen Joseph Ratzingers (Benedikt XVI.) gleichsam ab-
arbeitet.

Das Fehlen eines Bibelstellenregisters ist angesichts der biblisch-theologischen
Grundausrichtung und der Fille von biblischen Beziigen ein — zu bedauerndes —
Desiderat.

Bad Urach Ernst Michael Dérrfuss

FELDMEIER, REINHARD und MONIKA WINET, unter Mitarbeit von ISABEL TORAL-
NIEHOFF (Hg.): Gottesgedanken. Erkenntnis, Eschatologie und Ethik in Religionen der
Spatantike und des friiben Mittelalters, TUbingen: Mohr Siebeck 2016, 221 S., gr.8.°,
ISBN 978-3-16-154607-5.

Als Anliegen ihres Buches nennen die Herausgeber (Reinhard Feldmeier u. Monika
Winet) im einleitenden Vorwort den Versuch, dem anderen bzw. Fremden zu be-
gegnen und sich mit thm vertraut zu machen: ,,Dies ist gerade in Zeiten wie diesen von
entraler Bedentung, in denen das interreligiose Gesprdch aunfgrund der gesellschaftlichen 17 er-
unsicherung durch die Begegnung mit dem Fremden in Gestalt derjenigen, die vor Gewalt und
Mord nach Europa flichen, wieder schwieriger wird. Dem wachsenden Misstranen wischen
den Kulturen und Religionen und der zunehmend in Frage gestellten Maglichkeiten friedlicher
Koexcistenz anforund eines sich religids gebenden Terrorismus kann nur mit einem besseren
Verstindnis des jeweils Anderen — vor allem anch vor dem Hintergrund der gemeinsamen

-117 -



| ergangenheit — begegnet werden.” Damit erklaren sie zugleich Anspruch und Bedeu-
tung, die ihr Buch fir das heutige Europa hat bzw. haben soll.

Gelesen werden kann der Band aber auch als eine Hinfithrung zu den grossen
universalen theologisch-philosophischen Fragen, wie: Was kénnen wir von Gott
wissen? Was diirfen wir hoffen? Was sollen wir tun? Fragen also, auf die Menschen
jedweder Religion in jeder Generation, in jedem Kulturraum stets erneut Antwor-
ten suchten. Eine Antwort auf eine oder mehrere dieser Fragen will jede der in
diesem Band prisentierten Miniaturen von ihrem jeweiligen Kontext her zu geben
versuchen.

Hervorgegangen ist Band und damit die auch Wahl der Miniaturen bzw. Artikel
aus einem interdiszipliniren Forschungsprojekt an der Universitit Gottingen der
Jahre 2009 bis 2016 zum Thema ,,Bildung und Religion in den Kulturen des Mittelmeer-
raumes und seiner Unnwelt von der Antike bis zum klassischen Islam. Religion und Bildung
sind denn auch die Schlisselworte, die die Diskurse aller Miniaturen bestimmen,
die in drei Themenbereiche gegliedert sind: Gotteserkenntnis, Eschatologie und
Ethik; all das auf weniger als zweihundert Seiten, dazu kommen ein Autoren- und
Abkiirzungsverzeichnis sowie ein Verzeichnis geographischer Termini und ein Per-
sonenverzeichnis.

Zu jedem Themenbereich gibt es acht Miniaturen, deren Autoren nicht nur un-
terschiedliche Universititen, sondern auch unterschiedliche Wissenschaftsbereiche
repriasentieren: Judaistik, Arabistik, Philosophie, Sprachen und Kulturen des
Christlichen Orients, Theologie, Klassische Philologie, Kirchengeschichte, Islam-
wissenschaft, Alte Gesichte, Religionswissenschaft und Altes und Neues Testa-
ment. Jeder der drei Themenbereiche (Gotteserkenntnis, Eschatologie Ethik) wird
zudem aus jidischer, christlicher, hellenistischer und islamischer Perspektive ange-
gangen. Bei aller Unterschiedlichkeit der Perspektive und Vielfalt der Zuginge sind
die Autorinnen und Autoren der Miniaturen gleichwohl bestrebt, nicht nur die ein-
gangs gestellten philosophischen Grundfragen als durchgingigen roten Faden er-
kennbar bleiben zu lassen, sondern zugleich auch nach dem Gemeinsamen aller
Gotteserkenntnis, aller unterscheidbarer Erwartungen im Hinblick auf das Jenseits
und der diesseitigen Ethik zu suchen.

So sagt Guinter Stemberger in seinem Beitrag ,,Gotteserfahrung im rabbini-
schen Judentum®, dass nach rabbinischer Auffassung die Israeliten die Tora von
Gott direkt, ohne Vermittlung erhalten haben. Von der Vorstellung einer gleichen
Unmittelbarkeit, so Ilinca Tanaseanu-Débler in ,,Liebe, Licht und Theologie. Ex-
kenntnis des hochsten Gottes beim Neuplatoniker Proklos®, zeugt auf seine Weise
auch der Neuplatoniker Proklos in seiner theologischen Annihrung an den héchs-
ten Gott. Ebenso zeigt Damien Janos in seinem Artikel ,,Menschliche Gotteset-
kenntnis nach Avicenna®, dass auch im mittelalterlichen Islam, und hier vor allem
in der Philosophie Avicennas, wenn die Frage diskutiert wird, ,;was kann der
Mensch tber Gott wissen?, eine dhnliche Unmittelbarkeit angenommen wird.

Nirgends aber scheinen sich die verschiedenen Religionen niher zu sein als
in ihren jeweiligen Vorstellungen vom Jenseits. Bei aller Umfinglichkeit, Vielfalt
und Verschiedenartigkeit im einzelnen, wie in ihren diesbeziiglichen Aufsitzen
Elisabetta Abate tiber die Jenseitsvorstellungen in rabbinischen Texten, Gabriela

-118 -



Ryser tber die Jenseitsreisen in spitantiken Bibelgedichten oder Jens Scheiner
tber die islamischen Vorstellungen vom Ende der Welt dokumentieren, kann man
sich des Eindrucks nicht erwehren, dass den Eschatologien, vor allem ihren Dar-
stellungen des Lebens nach dem Tod, ein gemeinsames Substrat zugrunde liegt.

Das scheint mutatis mutandis auch fir den dritten Themenbereich, die Ethik, zu
gelten: So betont Alfons Furst in seinem Artikel ,,Die Entdeckung der Freiheit im
frihen Christentum®, dass Origenes’ Ideen von Freiheit als Spontanitit und Selbst-
bestimmung die Grundlage flir die Entwicklung der modernen Konzepte von Au-
tonomie und Menschenwiirde bilden. Parallel dazu zeigt Dmitrij F. Bumazhnov in
,Die Grenzen der Gerechtigkeit. Einsiedlerethik des Isaak von Ninive® am Beispiel
Isaaks von Ninive die Beschrinktheit gerechten Handelns auf und verbindet damit
die Frage, inwiefern dessen theologischer Ansatz auch fir heute des Nach-denkens
wert ist und man von ihm lernen kann. Die gleiche Frage stellt Lale Behzadi in
ithrem Beitrag ,»Vernachlissige deine Begabung nichtl« Die Pflicht zur Bildung im
Islam®* und geht damit einer zentralen Forderung mittelalterlicher islamischer Ge-
lehrsamkeit nach, der zufolge es jedem Menschen auferlegte Pflicht ist, sich durch
Erwerb von Bildung um Vervollkommnung der angelegten Fihigkeiten zu bemi-
hen, wobeli er, wie der moderne Mensch auch, in das Spannungsfeld zwischen got-
tesfiirchtigem Leben einerseits und freier Nutzung seines eigenen Handlungs- und
Erkenntnisspielraums andererseits eingebunden ist.

Fir weitere interdisziplinire und interreligiose Diskurse bietet der Band reich-
lich Anregungen sowohl im Blick auf Texte als auch Themen, von der Gottesfrage
bis zur Ethik, Bildung und Asthetik. Indem die Miniaturen die Unterschiedlichkeit
dokumentieren, machen sie nicht nur die in der Begegnung mit dem Anderen er-
lebbare Differenz bewusst, sondern bereiten zugleich auch den Boden fiir die
Wahrnehmung des Wechselseitigen und Vergleichbaren, beispielsweise in der Got-
teserkenntnis und Gottesauffassung im rabbinischen Judentum, im frihen Chris-
tentum, im Neuplatonismus und im Islam bzw. der islamischen Theologie (&aldm).
In dieser Hinsicht liefern die Miniaturen spezifische Einfihrungen in schwierige
Problematiken interreligitsen Gesprichs.

Tartu Elo Siild

GAL-ED, EFRAT: Niemandssprache. Itzig Manger — ein europdischer Dichter, Berlin: Ji-
discher Verlag im Suhrkamp Verlag 2016, 784 S., zahlreiche Ill., ISBN 978-3-663-
54269-7.

Zu den beliebtesten Autoren der jiddischen Moderne zihlt gewiss Itzik Manger
(1901-1969). Legendir sind seine humorsprithenden, von frithneuzeitlichen Pu-
rimspielen inspirierten Bibelparaphrasen, deren Protagonisten er im rumiénischen
Landjudentum um 1900 ansiedelte; seine Gedichte zihlen zum Beriihrendsten ihrer
Sprache; daneben schrieb er zahlreiche Theaterstiicke wie auch die Liedtexte des
Filmklassikers ,,Jidl mitn FidI*.

Wenn seiner Popularitit zum Trotz bisher keine umfassende, wissenschaftli-
chen Standards gentigende Biographie existierte, lag dies neben der komplexen

- 119 -



Quellenlage wohl nicht zuletzt am geradezu pathologischen Charakter Mangers: ein
Zerrissener, einerseits charmanter Causeur, glinzender Redner und wortmichtiger
Deuter der Weltliteratur, andererseits extremer Egomane, sich selbst und alle, die
ihm nahestanden bis aufs dusserste quilender Alkoholiker, dem es nicht gut tat, um
die eigene Genialitit zu wissen.

Um sich dem schwierigen Gegenstand zu nihern, benutzt die Autorin eine Stra-
tegie, die den typographischen Gestaltungsprinzipien von Talmudausgaben nach-
empfunden ist: Eine in Antigna gesetzte Spalte im Seiteninneren erzihlt Mangers
oft aus fragmentarischen Ubetlieferungen geschépfte Biographie im engeren Sinne
nach, wihrend eine zweite, in serifenloser Schrift gesetzte Spalte, die erste um-
schliessend, den Kontext von Leben, Zeitgeschichte und behandeltem Kulturraum
referiert und die innere Kolonne so gleichsam kommentiert. Das daraus entste-
hende polyphone Wechselspiel ist ebenso reiz- wie anspruchsvoll, stellt es den Le-
ser doch vor die grundsitzliche Entscheidung, ob er beide Ebenen parallel oder
nacheinander durchmessen soll. Welchen Zugang man nun wihlen mag — ,,[...]
erst im Leseprozess entsteht die Biographie (S. 26). Eine grosse Hilfe stellen hier
in jedem Fall die dusserst sorgfaltig gemachten Register dar (Personen / Sachen /
Werke). Eine dritte Ebene bilden die reichhaltigen Illustrationen — Fotografien,
Faksimiles von Autographen, Briefen oder offiziellen Dokumenten, bis hin zum
Plan Warschaus um 1930, auf dem Wohnungen und weitere fiir Mangers Schaffen
wichtige Lokalititen verzeichnet sind. Alle Kapitel beginnen mit der Ausdeutung
eines mottohaft vorangestellten Fotos, in dem sich personliche Situation des Dich-
ters und dusserer Zeitrahmen schnappschussartig kristallisieren.

Mangers Kosmos war das judische Osteuropa mit den Zentren Ruminien, Po-
len und Baltikum, wo sich ab dem 19. Jahrhundert die sikulare jiddische Literatur
entwickelt hatte. Das identititsstiftende Idiom des Jiddischen diente zugleich als
Sprache von traditionell-religiosen Juden, einfachen Handwerkern, der jidischen
Arbeiterbewegung (BUND), aber auch vieler Zeitungen und Theater sowie zahl-
reicher Intellektueller. Letztere waren meist polyglott, sahen sich als Weltbiirger
und versuchten, ihre ,,Kulturnation ohne Staat“ (S. 6) im Konzert der europiischen
Zivilisationen zu verankern.

Vor diesem Rahmen werden Mangers Kindheit und Jugend im multiethnischen
Czernowitz und die ,,fast” gliicklichen Jahre in Warschau (1928-1938) geschildert.
In den Mittelpunkt der Darstellung riickt Gal-Ed dabei stets die entstehenden
Werke. Der Katastrophe der Shoa, die Mangers Welt abrupt vernichtete, konnte er
zwar entkommen. Der Preis war freilich das ziellose Umbherirren zwischen Paris,
Marseille und Tunis bis zum ungeliebten Dauerprovisorium in London (1940—
1951), wo der Dichter in dusserst bescheidenen Verhiltnissen lebte und dabei lite-
rarisch nahezu verstummte. Das als rettender Hafen ertriumte Amerika sollte sich
Manger erst sechs Jahre nach Kriegsende 6ffnen und letztlich zur grossen Enttiu-
schung werden (1952-1966). Den ihm zustehenden Ruhm in Gestalt von Werk-
auflagen, ausverkauften Lesungen, Preisen und Ehrungen konnte der nun wieder
Produktive erst in den letzten zehn Lebensjahren geniessen, nicht zuletzt in Israel,
das er ab 1958 mehrmals besuchte und wo er 1969 starb. Seine Beerdigung in Tel-
Aviv glich einem Staatsbegtibnis.

- 120 -



Das lebendige Bild, welches Vfn. von ihrem Helden und dessen Lebenswelt
zeichnet, grindet neben einer sorgsamen Auswertung der breiten und ,,nicht im-
mer zuverldssigen Memoirenliteratur™ (S. 17) von Mangers Zeitgenossen v.a. auf
umfinglichen Archiv-Recherchen in Jerusalem, London, New York, Czernowitz
und Warschau. Viele der benutzten Materialien konnten zum ersten Mal ausgewer-
tet werden. Der Buchtitel ,,Niemandssprache® ist ein Manger-Zitat und nimmt ein
Thema auf, das sich von Anfang an geradezu leitmotivisch durch sein Werk zieht:
Das Gefihrdete, Vogelfreie der jiddischen Literatur, die zugleich dusserer Willkir
wie auch der oft lieblosen Behandlung durch die eigenen Kulturschaffenden aus-
geliefert sei — bereits der Vierundzwanzigjihrige hatte auf dem Titelblatt eines Ma-
nuskripts mit Gedichten als ,,Verlag® [iddisch is hefker — Jiddisch ist herrenlos,
schutzlos, eingetragen.

PNTMIR 119 DIV 7T 15 OIp TR Ich komm ans den Ofen von Auschwity
UON R I K PR Ich bin jung und anch alt
WIRTM TIVNVA 72 TR Ieh war Millionen gewesen
UIROVYA-TR — TR 12 LY'X Jetzt bin ich — Ein-Gestalt

Dieses auf einem undatierten Papierschnipsel tberlieferte bittere Fazit Mangers
zum Untergang seiner Welt (Faksimile S. 712), dem Verstummen der jiddischen
Sprache und der Entwurzelung ihrer Sprecher, welches die Vin. an den Schluss
ihrer Darstellung stellt, korrespondiert nicht nur mit dem angesprochenen Leitmo-
tiv, sondern unterstreicht umgekehrt auch die Intention Gal-Eds, der es gelingt,
vom Finzelschicksal Mangers ausgehend, den transnationalen Kosmos der Jid-
dischsprecher im 20. Jahrhundert als Ganzes auszuleuchten. Trotz der fast acht-
hundert Seiten niemals langatmig, macht die Biographie zugleich deutlich, dass
Manger ein Dichter von europidischem Rang war, dessen Werke zur Weltliteratur
zihlen.

Schoptheim Clemens P. Sidorko

WOLBER, EDITH: Jiidisches Leben in Meckesheim bis 1940. Die vergessene Geschichte eines
Kraichgandorfes, Ubstadt-Weiher: verlag regionalkultur 2015, 384 S., ISBN 978-3-
89735-909-3.

Das Dorf Meckesheim liegt stidostlich von Heidelberg in einer Gegend, in der es
vor 1933 viele kleine jiidische Landgemeinden gab. Die Autorin zog vor vierzig
Jahren in den Ort und gilt dort noch immer als Fremde (!). Vorgelegt hat sie eine
klassische Lokalgeschichte, die beinahe mikrohistorisch anmutet: es wohnten nie
mehr als 40 Juden in diesem Dorf. Die Lekttire des Buches hinterlisst einen zwie-
spiltigen Eindruck:

Einerseits ist die Autorin mit der wissenschaftlichen Literatur beziiglich des
Mittelalters nicht vertraut: Ein Ausstellungskatalog ersetzt den Zugriff auf das einst
von Ismar Elbogen initiierte Standardwerk (Lexikon) Germania Judaica (4 Teile in 9
Binden, Tubingen 1963-2009). Mit Blick auf das 18. und 19. Jahrhundert wird
Htertidre™ Literatur zitiert; Spezialstudien werden nicht herangezogen. So fehlen

-121 -



Hinweise auf Monika Richarz’ Studie tber Juden an deutschen Universititen (Tu-
bingen 1974) oder die Arbeiten von Reinhard Rirup zur Emanzipation der Juden
in Baden (Karlsruhe 1966). Zudem ist manche ihrer Behauptungen wenig plausibel
und daher kaum nachvollziehbar, so z. B.: dass Juden des Schichtens wegen im
badischen Viehhandel ,,dominant® geworden seien, was im tbrigen auch nicht na-
her ausgefihrt wird. Wirtschaftsgeschichtlich hatte da mehr getan werden kénnen
und missen, beispielsweise in Bezug auf den fiir die Meckesheimer Juden so wich-
tigen ,,Fruchthandel” (d. h. Getreidehandel).

Andererseits hat das Buch (s)eine Stirke in einer beeindruckenden Rekonstruk-
tion der judischen Familiengeschichten und der detaillierten Schilderung der
Durchdringung des Dotfes durch den Nationalsozialismus. Detailliert kann die Au-
torin das Verhalten von Burgermeistern, Gewerbetreibenden, Pfarrern und Pries-
tern aufzeigen, was in vielen Lokalstudien aus Riicksicht auf noch lebende Nach-
kommen nicht gemacht worden ist oder gemacht wird. Hier hat die Autorin das
akribisch ausgewertete archivalische Quellenmaterial durch viele Interviews mit
Ortsbewohnern erginzt (Liste S. 382f.). Besonders gut aufgearbeitet sind die im
Generallandesarchiv Karlsruhe aufbewahrten Quellen, einschliesslich der Spruch-
kammer- und Wiedergutmachungsakten.

Aus Grunden des ,,Lernens aus der Geschichte” fiigte die Verfasserin noch
zwei Kapitel iber Euthanasie und Zwangsarbeiter ein, die allerdings keinen Bezug
zur judischen Ortsgeschichte haben. Man kann dies nachvollziehen; zum Thema
des Buches passt es jedoch nicht. Thematisiert wird am Ende auch der Wandel in
der Erinnerungskultur vom Verdringen der Geschichte in der Nachkriegszeit bis
zum Gedenken nach der Jahrtausendwende.

Essen Uri R. Kaufmann

LITVAK, MEIR & ESTHER WEBMAN: 277 072 AW Mawn :awnda? e nonyn, Heb-
riisch von Yehuda Porat, Jerusalem: Magnes University Press & Yad Vashem 5775
(= 2015), 426 S., ISBN 978-965-493-802-0, eBook ISBN 978-965-493-803-7
[= hebriische Ausgabe von From Empathy to Denial, Arab Responses to the Holocaust,
London 2009].

Vieles wurde und wird noch immer iiber die Shoah geschrieben. Das vorliegende
Buch jedoch ist nicht einfach ,,noch ein Buch® iiber dieses Thema. Es ist insofern
»etwas Anderes, als es die Reaktionen und Auseinandersetzungen mit diesem
Thema im muslimisch-arabischen Raum zum Gegenstand nimmt und analysiert.
Der Spannungsbogen der Reaktionen reicht von Empathie bis zur Leugnung, keine
Nuance bleibt dazwischen ausgeschlossen. Die Quellen, auf die sich die Autoren
stiitzen, sind mannigfaltig: Archivmaterial, Zeitungen und Zeitschriften jeder Art,
Meldungen von Nachrichtagenturen, Essays, Internetbeitrige und Biicher in ver-
schiedenen Sprachen, darunter Hebriisch, Arabisch, Englisch, Franzosisch u. a. m.
Der Weg von der Empathie zur Leugnung fihrt Gber viele Zwischenstatio-
nen. Eine lineare Entwicklung aber war er nicht. Diese Zwischenstationen waren
jedoch von Anfang an schon erkennbar, schon wihrend des 2. Weltkrieges, in

-122 -



den Jahren 1943 und 1944. Seit dieser Zeit stand fiir die Araber die Auseinander-
setzung mit dem Problem ,,Eretz Yisrael” ziemlich im Vordergrund, war mitbe-
stimmend, wenn nicht gar bestimmend.

Das (offizielle) Bekanntwerden der Ereignisse in Europa, bewirkte eine Welle
an Empathie, die mit der Staatsgriindung Israels abebbte, also nur wenige Jahre
angehalten hat (S. 45f). Die ,,Sorge®, welche Folgen eine massive Einwanderung
von Juden nach Palistina haben konnte, war auch schon wihrend des Krieges spiir-
bar, und jahrelang war noch das ,,Argument” zu hoéren: Die Nazis haben ein Ver-
brechen gegen die Menschheit (!) begangen; warum aber miissen die Araber dafiir
zahlen? (S. 34ff).

Von der Staatsgriindung Israels abgesehen haben noch zwei weitere Ereignisse
grossen Einfluss auf dieses Thema (gehabt). Das ist zum einen das ,,Wiedergutma-
chungsabkommen® zwischen dem Staat Israel und der Jewish Claims Conference auf
der einen und der Bundesrepublik Deutschland auf der anderen Seite vom 10. Sep-
tember 1952: Individuelle Wiedergutmachung wird gut geheissen; doch warum soll
der Staat etwas bekommen, warum soll der Staat von den Geschehnissen, die sich
vor seiner Griindung ereignet haben, profitieren? Das wird allgemein als Erpressung
Deutschlands verstanden und dargestellt. Individuelle Wiedergutmachung, wie er-
wihnt, ja. Diese dann aber auch fir die arabischen Fliichtlinge (S. 14, 55-56).

Und das ist zum anderen der Eichmannprozess: Die allgemeine Stimmung war
pro Eichmann, auch dank Mufti Husseinis Einflusses. In einer Karikatur wird Eich-
mann vorgehalten, dass er seine Aufgabe nicht vollendet habe (S. 112). Um diese Zeit
kommt auch das Argument auf, dass der Zionismus gemeinsame Sache mit dem Na-
zismus gemacht habe (8. 152; Kap. 8, S. 226-252), siche das Abkommen, das Chaim
Arlosoroff (1899-1933) im April 1933 mit der Regierung des Dritten Reichs ge-
troffen hat (dazu: Edwin Black, The Transfer Agreement: The Dramatic Story of the Pact
Between the Third Reich and Jewish Palestine, New York 1984 [22001], S. 143-144).

Auch das Verhiltnis der katholischen Kirche zum Judentum findet sein Echo
im arabischen Raum. Die Reaktionen darauf sind von politischen Tendenzen be-
stimmt. In der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils verhalten sich die Zeitun-
gen in Jordanien still — man ist an freundschaftlichen Beziehungen mit dem Vatikan
interessiert. Im Westjordanland indessen wird Kritik laut (S. 124£f). 1998 und 2000,
als Papst Johannes Paul II in zwei Artikeln die Einmaligkeit der Schoah anerkennt,
schweigen die Zeitungen im Westjordanland, in Jordanien wird kritisiert und geta-
delt(S.131£f). Sich bei Juden entschuldigen? Dann bitte auch bei den Muslimen —
fir alles Unrecht, das die Kirche Muslimen zugefiigt hat (S. 353f). Geleugnet wird
ferner auch jeder Zusammenhang zwischen Religion und Antisemitismus, vielmehr
ist es das Verhalten der Juden, das den Boden fiir die Schoahh aufbereitet hat (S.
124; S. 249-251).

Die historischen Ereignisse, die bestimmenden Einfluss auf die arabische Einstel-
lung hatten, bilden den ersten Teil des Buches (S. 21-139). Im zweiten Teil (S. 143-
349) werden die verschiedenen Aspekte der Schoah-Darstellung analysiert. Quellen
zur volligen Leugnung der Schoah waren westliche Schriften. Grossen Einfluss hatte
hier Roger Garaudy (1913-2012), der nach seinem Ubertritt zum Islam (1982) mehr
und mehr zum Antizionisten und am Ende zum Leugner des Holocausts mutierte.

-123 -



Mit der Zeit kommen auch ,,eigene” Argumente hinzu. Schliesslich restimiert
die syrische Zeitung a/-Thawrah: ,,Was einem zu sagen bleibt, ist, dass es keine Shoah
gegeben hat, und zwischen den Nazis und den Zionisten gab es auch keinen
Hass...* (al-Thawrah, 12.12.2002). Da man die Schoah jedoch nicht vollig wegleug-
nen kann, verlegte man sich, wie im Westen, auf deren Relativierung. Dieser Rela-
tivierung bedient sich auch Mahmud Abbas in seiner Dissertation, in der mit Ver-
weis auf Raul Hilbergs Standardwerk The Destruction of the Enropean Jews (1961, zahl-
reiche Neuauflagen; dt.: Die Vernichtung der enropdischen Juden, 3 Binde, mehrere
Ausgaben) behauptet, dass es nur 896000 Opfer gegeben habe (S. 160). Bei Hilberg
ist davon an besagter Stelle (S. 670) jedoch nichts zu finden.

Weitere Themen sind ein Vergleich von Zionismus und Nazismus, sowohl ide-
ologisch als auch in Taten, eine Zusammenarbeit von Zionisten mit den Nazis
(Kap. 8, S. 226-252). Es fehlt auch nicht an ,,Argumenten®, die die Schoah recht-
fertigen und bedauern, dass die ,,Aufgabe‘ nicht vollendet wurde (Kap. 6, S. 179-
199; S. 112; S. 196). Positiv zu werten sind Organisationen, wie Méworial de la Shoah,
die mittels Tagungen im arabischen Raum sowie Ubersetzungen diesbeziiglicher
Literatur ins Arabische (z. B. Anne Frank, Primo Levi) fiir mehr Verstindnis sor-
gen wollen. Auch diese kommen hier zu Wort (S. 362f).

Keine leichte Lektiire, aber dusserst lehrreich.

Wien Tirza Lemberger

- 124 -



	Rezensionen

