
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 73 (2017)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

EPSTEIN, Marc Michael (Hg.): Skies ofParchment - Seas of Ink: Jewish Illuminated

Manuscripts, Princeton / Oxford: Princeton University Press, 2015, 4°, X, 288 S.,

287 Abb., ISBN 978-0-691-16524-0.

„Skies of Parchment" ist ein wunderschön ausgestatteter Band zur Geschichte der

jüdischen Handschriftenkunst, der sich nicht an ein akademisches, sondern ein
interessiertes breites Publikum wendet. In dieser Funktion erwarb das Buch den
„National Jewish Book Award" in der Sektion „Visual Arts" (2015). Marc Michael

Epstein ist nicht nur der Herausgeber des Buches, sondern verfasste selbst auch
die Mehrzahl der Kapitel und seine Sichtweise der Materie verfolgt das gesamte
Narrativ wie ein roter Faden. Unterstützt wird er dabei von einer Reihe von weiteren

Autoren, die alle eine langjährige Erfahrung in der jüdischen Kultur- oder

Kunstgeschichte des Mittelalters und der frühen Neuzeit aufweisen. Die dreizehn

Kapitel des Buches spannen einen weiten Bogen der Geschichte der jüdischen
Buchkunst; sie sind nicht wie ähnliche Bücher der traditionellen Kunstgeschichte
chronologisch aufgebaut, sondern verfolgen, wie es die jüngere Geschichtsschreibung

zumeist vorsieht, eine thematische Gliederung.
Die ersten vier Kapitel sind als Einführung gedacht und geben einen konzisen

Überblick über relevante Themen. Epsteins Einleitung erklärt eine Reihe von
relevanten Begriffen, die dem Laien nicht vertraut sein mögen. Das zweite Kapitel
(Hardey Lachter und Epstein) beschreibt die wesentlichen Typen jüdischer Bücher
und versucht abschliessend diese in einem breiteren Zusammenhang jüdischer
Buchkultur einzuordnen. Es folgt ein Überblick über die Begriffe Kodikologie und

Paläographie sowie eine kurze Beschreibung der wesentlichen Techniken der
Handschriftenkunst (Barbara Wolff). Das letzte der einführenden Kapitel ist einem
kurzen historischen Überblick über die Geschichte der jüdischen Kulturen des
Mittelalters gewidmet, der um einige herausragende Beispiele der Buchkunst erweitert
wird (Epstein, Eva Frojmovic, Raymond P. Scheindlin). Interessant ist zum Ab-
schluss dieser einführenden Sektion eine Thematisierung der Historiographie der

jüdischen Buchkunst, die, wie die Autoren geltend machen, lange Jahre von Fragen
um „nationale Stile" getragen war, die von der Forschung des ausgehenden 19. und
frühen 20. Jahrhunderts besonders hervorgehoben wurden. Zum Ausklang zeigen
die Autoren, was Form und Stil für die jüngere Forschung bedeuten können:
„participation and resistance, imitation and appropriation" (S. 87).

Kapitel 5 bis 13 behandeln wesentliche ikonographische Themen, die die
Forschung der vergangenen rund 120 Jahre prägten. Zunächst wird, wie in vielen anderen

einschlägigen Publikationen zur jüdischen Buchkunst, das sogenannte „Bilderverbot"
kritisch unter die Lupe genommen. Frojmovic und Epstein thematisieren verschiedene

für die jüdische Buchkunst charakteristische Erscheinungen, die auf
unterschiedliche Auseinandersetzungen mit dem Bilderverbot hindeuten. Auf einschlägige
Auseinandersetzungen des Ritualgesetzes mit dem Thema verzichten sie, sondern

- 109 -



beschränken sich darauf, Phänomene, wie ausgekratzte Gesichtszüge oder Menschen
mit Tierköpfen, vor dem Hintergrund dieser Frage in den Raum zu stellen. Der
Visualisierung biblischer Narrative ist ein weiteres Kapitel gewidmet (Epstein). Wie sich
das komplexe Verhältnis der jüdischen Gesellschaft zu Christentum und Islam in der
mittelalterlichen Bildsprache manifestiert, ist Thema des siebenten Kapitels (Epstein).
Es folgt eine Auseinandersetzung mit der Frage, was wir aus der jüdischen Buchkunst
über das tägliche Leben bzw. das religiöse Leben jüdischer Gesellschaften lernen können

(Shalom Sabar und Epstein). Ein Schwerpunkt dieser Diskussion liegt auf dem
Leben jüdischer Frauen. Kapitel 9 und 10 führen den Leser in visualisierte jüdische
Vorstellungen von himmlischen Sphären und Endzeitszenarios ein (Lachter, Epstein
und Sabar). Kapitel 11 behandelt die Handschriftenkultur im Zeitalter des
Buchdrucks (Epstein und Diane Wolfthal), und das vorletzte Kapitel gibt einen kurzen
Ausblick auf die Moderne (Susan Vick und Epstein). Der Band schliesst mit einer

rudimentären, überblicksartigen, an Laien gerichteten bibliographischen Abhandlung
zu einigen Titeln der Literatur und stellt eine Auswahl spezifischer Handschriften
beschreibend vor (Jenna Simon Jacobs und Epstein).

Als Einfuhrung in die jüdische Buchkunst, die an ein breites Publikum gerichtet
ist, ist der vorliegende Band ausgesprochen gelungen. Die Vielfalt der sorgfältig
ausgewählten Beispiele eröffnet dem interessierten Laien ein reiches Spektrum jüdischer
Buchkultur. Besonders erwähnenswert ist, dass die Autoren immer wieder die
traditionellen Grenzen zwischen Mittelalter und Neuzeit verwischen und die Dichotomie
der traditionellen Periodisierung in Frage stellen. Insbesondere hinsichtlich des

kunstwissenschaftlichen Aspekts greifen die Autoren vielfach auf jüngste Forschungsergebnisse

zurück und sind bemüht, dem Laien entsprechende methodische Ansätze

zu vermitteln. In anderen Bereichen, wie beispielsweise der Geschichte und der
Buchkultur, wäre mitunter allerdings eine subtilere Auseinandersetzung mit der jüngeren
Forschung und dem aktuellen Diskurs wünschenswert gewesen.

Münster Katrin Kogman-Appel

AttiAS, JEAN-CHRISTOPHE: The Jews and the Bible, translated by Patrick Camiller
(Stanford Studies inJewish History and Culture), Stanford, CA: Stanford University
Press 2015, XV, 235 S, gr.8°, pb, ISBN 978-0-8047-9319-3.

Unter dem Titel Les Juifs et la Bible 2012 auf Französisch erschienen, liegt Jean-
Christophe Attias', Professor für mittelalterliche jüdische Philosophie an der École

pratique des haute études, Sorbonne, Paris Vf.), wichtiges Buch dankenswerterweise
auch in einer englischen Version vor. Darin unternimmt Vf. den Versuch, die jüdische

Rezeptionsgeschichte der Bibel, die Geschichte der besonderen Beziehung
zwischen den Juden und ihrer Bibel nachzuzeichnen und dabei nach dem Platz und
dem Stellenwert zu fragen, den die Bibel im Laufe der Jahrhunderte im jüdischen
Leben und Bewusstsein, in der jüdischen Religion und Kultur gehabt hat und hat,
verbunden am Ende mit der provozierenden Frage, ob diese Bibel für Juden noch
relevant ist. Denn, wie Vf. gleich am Beginn seines Buches ausdrücklich festhält,
haben sich Juden im Laufe ihrer Geschichte "in various times and places with the

- 110 -



Bible, without the Bible, against the Bible" definiert: "With the Bible, but not with it
alone. Without the Bible, but never completely without it. Against the Bible, but at
the same time 'right up against it'." (S. XII-XIII), so dass sich die Frage stellt: "Take
the Bible from the Jews, and they will no longer be Jewish. But if they are left only
the Bible, will they still be Jews?" (S. 57)

Doch was ist „die Bibel" überhaupt? Allein schon die Vielzahl ihrer Benennungen,

der jüdischen wie auch der christlichen, an deren Beginn mehrheitlich
Pluralformen als Bezeichnungen stehen — erst im mittelalterlichen Latein wurde der
griechische Plural ta biblia („die Bücher") zum femininen „strangely plural singular"
biblia (S. 3) —, zeigt die Problematik an und lässt so schnell keine alle Aspekte
berücksichtigende Antwort finden (S. 1-19). Und nicht nur das; denn das mündlich
tradierte, zu einem späteren Zeitpunkt zum Text verschriftete prophetische Wort
(S. 19-27) ist vorab mehr ein Gegenstand, der auch als ein solcher behandelt wird,
als ein gelesenes Buch, und kann sogar zu einer mit Krone und Mantel bekleideten,
in einem eigenen „Haus" untergebrachten Person werden (S. 28-56).

Die eingangs gestellte Frage aufgreifend, unternimmt Vf. sodann einen Streifzug

durch die Rezeptionsgeschichte der Bibel (S. 57-91) und kommt dabei zu dem
Schluss, dass sie, da sie nicht den Juden allein gehört, "an improbable locus of an

identity" ist. Vielmehr ist sie Teil einer "shared legacy". Jüdisch ist die Bibel nur (a)

als „hebräische Bibel" („schriftliche Tora") und (b) dies auch nur in Verbindung mit
der „mündlichen Tora" oder wie Vf. im Anschluss an André Neher schreibt:

"Scripture,' 'the Oral' (the Talmud) and 'lived experience' (the Zohar, Kabbalah)
together form Judaism." (S. 66) Für den Umgang mit ihr folgt daraus, dass die Bibel
auch nur in diesem Kontext zu studieren ist, wie die lange Geschichte der
Bibelauslegung belegt, aber studiert werden soll und muss sie, auch "at the risk of
heresy," auch auf die Gefahr hin, dass das Studium der Bibel zur Häresie führt, und
zur Häresie geführt hat es im Lauf der Geschichte nicht nur einmal (S. 92-120).

Der Blick in die Rezeptionsgeschichte der Bibel zeigt darüber hinaus, dass sie

im Laufe der jüdischen (und christlichen) Geschichte nie von so zentraler Bedeutung

gewesen ist wie in den letzten vier-, fünfhundert Jahren, seit der Reformation
und ihrem Prinzip der sola scriptum, allerdings um den Preis, dass sie mit der — wann
immer — aufgekommenen historisch-kritischen Bibelwissenschaft ihre Demütigung
erlebt hat. Denn das Zeitalter der Bibelkritik ist für Vf. gleichbedeutend mit "the
Bible humiliated" (S. 121-130); dem gegenüber bedeutet das postkritische Zeitalter
folglich "the Bible redeemed," wobei diese „Erlösung" hier "redemption of book,
land, and people" einschliesst (S. 130-152).

Es ist ein ausserordentlich anregendes, ebenso spannendes wie erhellendes

Buch, das Vf., gestützt auf profunde Quellenkenntnis und beeindruckende
Belesenheit in der sog. Sekundärliteratur (S. 211-228), vorgelegt hat. Es zeigt, was die

Bibel, jenes "elusive book," wie Vf. es nennt (wenngleich mit Fragezeichen), den
Juden über zweitausend Jahre bedeutet hat: Mal Urkunde göttlicher Offenbarung,
mal Sammlung literarischer Texte, mal offenbartes Gesetz, mal nationales
Geschichtsbuch, immer aber, "like the Koran, the Bible has never been anything other
than what its readers make of it," wie es mit Recht im Klappentext heisst.

Tübingen Stefan Schreiner

- 111 -



Bade, Norman & Bele Freudenberg (Hg.), Von Sarazenen und Juden, Heiden

und Häretikern. Die christlich-abendländischen Vorstellungen von Andersgläubigen imErüh-
und Hochmittelalter in vergleichender Perspektive, Mit Beiträgen von Anna Aurast, Norman

Bade, Bele Freudenberg, Hans-Werner Goetz, Claudia Valenzuela, Bochum:
Verlag Dr. Dieter Winkler, 2013, 192 S, ISBN 978-3-89911-202-3.

In the last few decades, the concept of 'representation' as an interpretative pattern
has played a dominant role in the study of medieval Christian understandings of
Islam, Judaism, and other religious groups. Ever since the seminal work of Norman
Daniel and Richard W. Southern in the early 1960s, scholars have extensively
explored the ways in which medieval authors represented non-Christian people,
especially "Saracens" and Jews, from the early Middle Ages to the modern colonial
period. The representation of "the other" in European literature became the focus

of debate in the light of Edward Said's Orientalism which was published in 1978.

However, Said's work has also played a pivotal role in creating a reverse static

conception of "the West"; hence the recurrence of terms such as Western "image", Western

"view", or Western "perception", which in fact have been used without much
critical scrutiny. Therefore, the nuances of Christian or European understandings of
"otherness" as reflected by various literary documents often are missed.

Despite these controversial implications on a theoretical level, the study of
Western representations of "otherness" has allowed innovative investigations of
primary sources. An excellent example is the recent text-based repertoire by Mich-
elina di Cesare devoted to "The Pseudo-Historical Image of the Prophet Muhammad

in Medieval Latin Literature" (2012). Intrinsically, this research approach aims

ultimately to assess the achievements and limits of Christian knowledge as well as

the distortions of this knowledge due to a plurality of historical contingencies that
affect the subject of knowledge. In this regard, the risk of considering just the
polemical aspects of the Christian understandings of "the other" is undeniable.
Recently, a few contributions such as the collection of essays by Martinez Gâzquez
and J. V. Tolan (Ritus infidelium. Miradas intercomfesionales sobre laspräcticas religiösas en

la Edad Media, Madrid, 2013) have attempted to transcend a research focus on the

purely polemical aspects of literary representations by dealing with polemics
through the lens of religious rites and practices.

Though many years have passed since the publication of Daniel's and Southern's

books, their legacy is still important as a scholarly method. A research
methodology based upon perception and representation has been adopted also in this
collection of essays which Norman Bade and Bele Freudenberg edited. The book
provides a second series of findings from an ERC-Advanced-Project launched by
the University of Hamburg following a first book that focused on lexicological and

methodological issues (A. Aurast & H.-W. Goetz [eds.], The Perception of Other

Religions in the Early Middle Ages. Terminological Problems and MethodologicalApproaches, Berlin

/ Münster, 2012). In contrast to the first book, this second book deals with a

series of well-defined case studies through which the authors discuss questions
such as the features of representation, ambiguity and misunderstanding, forms of
knowledge, the terminology adopted time after time to define religious difference,
conceptions of non-Christian beliefs, and heresiological issues.

- 112-



The volume consists of a short yet well-resourced introduction followed by six
substantial essays. In the introduction, the editors righdy observe that the origins
of Christian Europe are rooted in medieval culture and its interaction with non-
Christian traditions. Accordingly, this very conception of Europe is the result of
continuous engagement between a variety of religious practices which ultimately
led to the making of modern "multi-religious Europe". Along the project's research

lines, the authors seek to explain both religious "self-validation" as well as the
perception of the 'enemy' in medieval Europe by comparing coeval authors and
considering doctrinal diversity as pivotal to understanding the context. In so doing,
Bade and Freudenberg's proposal laudably encompasses not only the images of
Jews and Muslims reflected by diverse types of Christian sources, but also of pagans
and heretics, including the Easter Orthodox Christians of the Byzantine Empire.

Each essay is devoted to one or more authors or literary works dating back to
the 11th and 12th century. Sources investigated include Latin chronicles,
hagiographies, miracle stories, and literary dialogues. In his opening essay (pp. 13-53),
Norman Bade investigates the representations of "Saracens" in two llth-c. French
chronicles by Adémar de Chabannes and Rodulfus Glaber, examining the stereotypes

of Islam in the framework of the early crusading discourse. By listing differences

and parallels, the author produces a rigorous comparison between Adémar
and Rodulfus's views and finally, broadens his research towards the so-called
"structural moments" ("Strukturmomente") in the 11 ^-c. representation of Islam
as opposed to the main features of representation in the Carolingian period (9th c.).

Shedding further light upon the crusade context, Claudia Valenzuela examines
a series of narratives (Historia Compostellana, Historia Silense and Vita Dominici Sili-
ensis de Grimaldo, Vitae of Muhammad, anonymous Passiones) related to the frontier
regions between the Christian and the Muslim Kingdoms in Spain soon after the
launch of the first crusade by Pope Urban II in 1095 (pp. 55-85). She raises the

question of whether "Saracens" were understood as religious enemies and shows
how Islam as a religion was conceived for the most part either as the worship of
idols, especially Venus, or as a deception frequently attributed to the devil's
intervention. The ambiguous line between rejection and fascination, as was noted by
historians of other stages of the history of Christian-Muslim relations, especially
for 15th-c. humanist descriptions of the Ottoman-Turks, is a key feature in
understanding the effects of the "Reconquista" on a literary level.

Turning to the representation of Jews, Anna Aurast's essay provides a focused

contribution to the study of the prominent Benedictine monk, Guibert of Nogent
(pp. 87-108). By comparing Nogent's varied works, Aurast's study highlights his
theological interest in the Jewish religion and the consequences of his disappointment
with the Jews; he produces a negative image of them as stubborn persons unwilling
to convert. This of course was a popular "topos" which, just a few decades later, Peter
the Venerable, will set at the core of his harsh anti-Jewish polemics written in Cluny
around 1144. In the last part of the essay, the author provides a general look at the
12th c. by means of comparative remarks on Albert of Aix (or Aachen), Cosmas of
Prague, Frutolf of Mischeisberg, and the Trier archbishop Bruno.

Aurast's essay is followed by two contributions on the representation of pagans
and heretics by Hans-Werner Goetz. Drawing extensively on primary sources, in

- 113 -



his first essay (pp. 109-129), Goetz seeks to define on a lexical level the distinctive
characters of pagans or barbarians (pagani, errorpaganitatis or errorgentilitatis, barbari,
barbara gens) according to the hagiographie tradition devoted to Otto of Bamberg.
To do so, he provides a close examination of Otto's three Vitae attributed respectively

to Wolfger of Prüfening, Ebo of Michelsberg, and Herbord of Michelsberg,
in light of the Christianisation process he promoted as bishop of Pommern at the

beginning of the 12th c. (1124/5 and 1128). Special attention is given to the so-
called high Middle Ages and the shifts that occurred compared with the early Middle

Ages regarding representation. In his second essay (pp. 131-152), Goetz deals

with the times of the so-called Gregorian reform focusing on the strikingly different
figures of Humbert of Silva Candida and Geoffrey II of Vendôme. By comparing
their works, he outlines the ways in which previous conceptions of heresy were
extensively employed against the opponents of the reform; such conceptions were
utilised to suit ecclesiastical and political confrontations from late 11th c.

Bele Freudenberg's conclusive essay (pp. 153-189) enriches the collection with
a study of the Western-Christian representation of the Greeks and their doctrines.

Investigating the 12^-0. literary dialogue Antitimeon by Anselm, bishop of
Havelberg, which takes place between Anselm himself and a fictitious Greek

bishop called Niketas, Freudenberg's examination of this dialogue shows the limits
and the asperities of Western understanding of Greek doctrine. The author
attempts to distinguish between the dividing and the unifying elements in Western
and Eastern Christianity by raising critical questions about Anselm's perception,
understanding, or misunderstanding of the Greek religious identity; he refers both
to doctrinal questions as well as ritual practice such as the use of water or unleavened

bread. Such questions included the following: Is the Greek conception of the

Holy Spirit a danger for Christian faith? Are the Greeks, as "little brothers" of
Western Christians, conceived equally or rather as subordinate to the West? Are
the cities of Byzantium and Rome dualistically opposed, the former being the "nest
of heresies", whilst the latter the place of the righteous believers?

Considering the broader research project of the book, a word ought to be said

about its place in relationship to other important studies on similar topics that came
out in the last few years. Though visual sources are not required as part of the
critical tools employed in this collection, it could have been worth considering at
least in the introduction. There have been leading books, indeed, that in the last
decade provided important contribution to the field through methodologically
innovative approaches and creative juxtapositions of textual and visual sources.
Books such as D. Higgs Strickland's Saracens, Demons, and Jem: Making Monsters in
MedievalArt (2003), and S. Conklin Akbari's Idols in East: European Representations of
Islam and the Orient, 1100—1450 (2009) started to challenge Daniel's and Southern's
static conception of Western views of religious "otherness" by the very means of
images. On the one hand, by employing medieval maps and manuscript illuminations

besides literary works, Strickland and Akbari convincingly pinpointed the

complex interaction of cosmological (spatial) and theological (temporal) elements
behind a series of Christian representations of non-Christian people. On the other
hand, they pointed to the relevance of the Christian understanding of Jews to the

representation of Muslims in terms of, both, theological and aesthetic features.

- 114-



What is more, by examining textual and iconographie sources together, they sharply
tackled premodern orientalism and the one-dimensional interpretation of its modern

developments provided by Said; in this way, they reflect the non-linear trajectories

and the theological implications of medieval culture with a series of multi-
faceted representations of non-Christian faiths.

Such books tell us (hence this bibliographical excursus) that the study of medieval

interreligious history requires a combination of diverse heuristic tools,
interpretative patterns and methodologies that allow to disclose unexplored cultural
features which investigations on individual authors based on a monolithic method,
albeit well-grounded, are intrinsically unable to display. Though both Strickland's
and Akbari's studies mainly focus on the late Middle Ages, their hermeneutical
suggestions shed light upon the dynamics of representation throughout the whole medieval

time span and beyond. Given the mutual influences of literary and visual sources
in the Middle Ages (see L. Bolzoni, Ta rete delle immagini. Predica^ione in volgare dalle

origini a Bernardino da Siena, Torino 2002), a study of representation that combines
texts and images might produce promising perspectives serving further research.

These remarks are not meant to undermine the fresh findings which Bade and

Freudenberg's monograph offers. Ifwe consider each chapter of the monograph
separately, we find, without exception, important scientific value; thus, the authors instil
in scholars a greater push to advance better interpretation of primary sources from
the high Middle Ages. In view of other research available on the history of Christian

representations of religious "otherness", however, a move from narrow insights into
individual cases to a thorough examination of the hermeneutic patterns whereby the

medieval discourse on "otherness" has progressively taken shape, is desirable.

Tübingen Davide Scotto

SCHÜTTLER, Heinz-Günther: Re-Visionen christlicher Theologie ans der Begegnung mit
dem Judentum, Judentum — Christentum — Islam (Interreligiöse Studien, Bd. 13), Würzburg:

Ergon Verlag 2016, 592 S., ISBN 978-3-95650-117-3.

Mit einem gewichtigen Buch legt dessen Autor — Pfarrer, Professor in Bamberg
und Regensburg, Dozent am Potsdamer Abraham-Geiger-Kolleg sowie nicht
zuletzt Mitglied des Gesprächskreises Juden und Christen' beim Zentralkomitee der
deutschen Katholiken — „theologische Rechenschaft" (S. 44) ab und gewährt
Einblicke in (s)einen Lernweg. Der nahm seinen Anfang bei jener — überkommenen —

christlichen Theologie, die das Christentum als Vollendung des Judentums
verstand, und mündet — noch lange nicht abgeschlossen — in eine „Theologie der

Partizipation": Diese sieht Schüttler in der Ölbaum-Metapher von Rom 11 grundgelegt.

Dem „Partizipationsmodell" liegt seiner Uberzeugung zufolge zudem „die
biblische Kategorie des einigen Bundes zugrunde, in dem beide, Judentum und
Christentum, so aufeinander bezogen sind, dass ihre je eigene Identität und Unter-
schiedenheit gewahrt bleibt." (S. 42f.)

Konkret werden in sieben unterschiedlich umfangreichen Studien „zentrale
Sinnfiguren der christlichen Theologie [...] aus der Begegnung mit dem Judentum

- 115-



heraus" erörtert — und aus „Verantwortung dem Glauben gegenüber re-vidiert"

(S. 45). Unter der Überschrift „Zwischen Verheissung und Erfüllung. 'Immanuel' -
Jesus als Ort der Präsenz Gottes" versucht die erste Studie (S. 47-156) ein Verständnis,

der Sinnfigur „Verheissung und Erfüllung" zu entwickeln, bei dem Israel theologisch

nicht abgewertet wird, sondern mit der Kirche auf Augenhöhe steht (vgl. S. 57).

In der zweiten Studie - „Die 'Gottheit' Jesu Christi - eine biblische Erinnerung"

(S. 157-221) - wird „die grundsätzliche theologische Frage aufgerufen, wie

die Beziehung zwischen Jesus (Christus) und Gott recht verstanden, d. h. so

geglaubt und beschrieben werden kann, dass das erste Gebot und das 'Schema Jisrael'

(Dtn 6,4) nicht auf dem Spiel stehen." (S. 157f.)

Die dritte Studie - „Mose und Jesus als Offenbarungs- und Heilsmitder. Synagoga

und Ecclesia auf prekärer Schwelle" (S. 223-309) - hält die „Unabgeschlossenheit der

Tora und der Evangelien" fest — und insistiert darauf, dass — weil das Reich Gottes

das Ziel der Kirche bleibt - die Kirche eine „vorläufige Grösse, eine vorübergehende

Erscheinung" sei und bleibe (S. 308). „Beide - Synagoga und Ekklesia [sie!] - gehen ihren

Weg im Raum von Zeit und Geschichte: Existent aufder Schwellet (S. 309).

Die „christliche Rezeption der Tora und die Frage nach ihrer Gültigkeit für
Christen" (S. 312) wird in der vierten Studie - „Lasst alle Völker mitlernen" (Mt
28,19). Der matthäische Jesus, die Tora - und wir Christen" (S. 311-386) — erörtert.
An ihrem Schluss steht u. a. die Feststellung: „Eine christliche Theologie, die Jesus

über die Tora stellt, kann nicht richtig sein (vgl. Mt 5,17)" (S. 386).
In der fünften Studie - „Die Frage nach dem Heil der Juden und die

Wahrheitsfrage im christlich-jüdischen Dialog. Eine re-lecturevon Rom 11,25-27" (S. 387-

434) _ nimmt Schöttler zunächst die einschlägigen Verse des Römerbriefes in den

Blick, um dann die Frage nach dem christlichen Wahrheitsanspruch zu erörtern.
Für Christen gelte es, „der Wahrheit des jüdischen Glaubens im eigenen
'Wahrheitsraum' Platz zu geben, ohne zu vereinnahmen oder gar arrogant zu sein,
sondern einfach, um im eigenen Glauben zu lernen." (S. 433f.).

Um vielfältige Erträge einer kanonischen Bibellektüre geht es der sechsten Studie:

„Die Bibel kanonisch lesen — auch in der liturgischen Leseordnung" (S. 435-

456). Konkret plädiert Verf. ,gegen eine elektive Perikopierung in der Leseordnung
undfür eine Struktur der Leseordnung, die den biblischen Kontext und den Kanon
beachtet" (S. 436) — die gan^e Bibel soll zu Wort kommen (vgl. S. 455f.).

Die siebte Studie {„Wort des lebendigen Gottes'. Re-Inszenierung und Mimesis in

Judentum, Islam und Christentum", S.457-488) fragt „nach der Funktion und
theologischen Bedeutung" des Faktums, „dass im christlichen Gottesdienst biblische
Texte gelesen, vorgetragen werden". Sie nimmt dabei auch in den Blick, „wie Islam und

Judentum die Bedeutung, die sie ihren Heiligen Schriften zuschreiben, liturgisch
inszenieren." (S. 459).

Mit ihrem eindrücklich breiten Themenspektrum sowie ihren vielfältigen
exegetischen, kirchen- und dogmengeschichtlichen, systematisch-theologischen und

praktisch-theologischen Gedankengängen fügen sich die sieben Studien zu einem
im Wortsinn „gelehrten Buch" zusammen. Dessen Autor lässt Leserinnen und Leser

nicht zuletzt an Überlegungen zur jüdischen Auslegungs- bzw. Wirkungsgeschichte

und an philosophiegeschichtlichen Gedankengängen teilhaben. Immer

- 116-



wieder finden sich zudem kunsthistorische Exkurse (z. B. S. 83ff.; 117ff.; das Titelbild

wird S. 320, Anm. 32 erläutert), eingeladen wird zu Ausflügen in den Bereich
der Belletristik (bis hin zu Karl May; vgl. S. 358, Anm. 208) und zur Auseinandersetzung

mit der Botschaft von Spirituals und Gospels (vgl. S. 229-234).
Dabei legt der Autor, dessen Buch zur „Sprachfähigkeit für die Glaubenskommunikation

heute" ebenso beitragen (S. 43) wie „dem gemeinsamen G'tteslob" von
Christen und Juden dienen (S. 46) möchte, sein hermeneutisches Vorverständnis
ausdrücklich dar und hält fest: „Theologie ist subjektiv und von der Biographie
dessen, der sie treibt, nicht zu trennen" (S. 17).

Gleichwohl vermögen nicht alle Argumentationsgänge und Schlussfolgerungen
zu überzeugen. Beispielhaft seien die Auseinandersetzung mit dem Topos der
Jungfrauengeburt (S. 111 ff.) oder der Exkurs zu Tod und Begräbnis des Mose (S. 258-

262) genannt. Und es bleiben Fragen: Welche Haltung gegenüber dem (biblischen)
Text steht hinter der Feststellung, dass die Christologie der dritten Strophe von
Phil 2 „in mehrfacher Hinsicht problematisch" sei (vgl. S. 185)? Kann im Blick auf
2. Kor 3 — trotz der mehr als problematischen Auslegungs- und Wirkungsgeschichte

— tatsächlich von einer „textwidrigen Auslegung" von Ex 34,29-35 gesprochen

und dieser dann — korrigierend — ein mithilfe der historisch-kritischen
Methode erhobener Textsinn gegenübergestellt werden (S. 322)?

Evangelische Leserinnen und Leser werden der vom Autor im Anschluss an
die einschlägige Formulierung von Nostra Aetate (vgl. dazu S. 45) mehrfach betonten

Vorordnung der Schrift gerne zustimmen. Letztlich fremd bleiben mag dem

genannten Kreis von Lesenden die Intensität, mit der Schöttler sich immer wieder
an (lehramtlichen) Äusserungen Joseph Ratzingers (Benedikt XVI.) gleichsam
abarbeitet.

Das Fehlen eines Bibelstellenregisters ist angesichts der biblisch-theologischen
Grundausrichtung und der Fülle von biblischen Bezügen ein — zu bedauerndes —

Desiderat.

Bad Urach Ernst Michael Dörrfuss

Feldmeier, Rf.tnhard und Monika Winet, unter Mitarbeit von IsabelToral-
NlEHOFF (Hg.): Gottesgedanken. Erkenntnis, Eschatologie und Ethik in Religionen der

Spätantike und des frühen Mittelalters, Tübingen: Mohr Siebeck 2016, 221 S., gr.8.°,
ISBN 978-3-16-154607-5.

Als Anliegen ihres Buches nennen die Herausgeber (Reinhard Feldmeier u. Monika
Winet) im einleitenden Vorwort den Versuch, dem anderen bzw. Fremden zu
begegnen und sich mit ihm vertraut zu machen: „Dies istgerade in Zeiten wie diesen von

centraler Bedeutung, in denen das interreligiöse Gespräch aufgrund dergesellschaftlichen

Verunsicherung durch die Begegnung mit dem Fremden in Gestalt derjenigen, die vor Gewalt und
Mord nach Europa fliehen, wieder schwieriger wird. Dem wachsenden Misstrauen %wischen

den Kulturen und Religionen und der zunehmend in Frage gestellten Möglichkeiten friedlicher
Koexistenz aufgrund eines sich religiös gebenden Terrorismus kann nur mit einem besseren

Verständnis des jeweils Anderen — vor allem auch vor dem Hintergrund der gemeinsamen

- 117 -



Vergangenheit — begegnet werden." Damit erklären sie zugleich Anspruch und Bedeutung,

die ihr Buch für das heutige Europa hat bzw. haben soll.
Gelesen werden kann der Band aber auch als eine Hinführung zu den grossen

universalen theologisch-philosophischen Fragen, wie: Was können wir von Gott
wissen? Was dürfen wir hoffen? Was sollen wir tun? Fragen also, auf die Menschen

jedweder Religion in jeder Generadon, in jedem Kulturraum stets erneut Antworten

suchten. Eine Antwort auf eine oder mehrere dieser Fragen will jede der in
diesem Band präsentierten Miniaturen von ihrem jeweiligen Kontext her zu geben
versuchen.

Hervorgegangen ist Band und damit die auch Wahl der Miniaturen bzw. Artikel
aus einem interdisziplinären Forschungsprojekt an der Universität Göttingen der

Jahre 2009 bis 2016 zum Thema „Bildung und Religion in den Kulturen des Mittelmeerraumes

und seiner Umwelt von derAntike bis %um klassischen Islam". Religion und Bildung
sind denn auch die Schlüsselworte, die die Diskurse aller Miniaturen bestimmen,
die in drei Themenbereiche gegliedert sind: Gotteserkenntnis, Eschatologie und
Ethik; all das auf weniger als zweihundert Seiten, dazu kommen ein Autoren- und

Abkürzungsverzeichnis sowie ein Verzeichnis geographischer Termini und ein
Personenverzeichnis.

Zu jedem Themenbereich gibt es acht Miniaturen, deren Autoren nicht nur
unterschiedliche Universitäten, sondern auch unterschiedliche Wissenschaftsbereiche

repräsentieren: Judaistik, Arabistik, Philosophie, Sprachen und Kulturen des

Christlichen Orients, Theologie, Klassische Philologie, Kirchengeschichte,
Islamwissenschaft, Alte Gesichte, Religionswissenschaft und Altes und Neues Testament.

Jeder der drei Themenbereiche (Gotteserkenntnis, Eschatologie Ethik) wird
zudem aus jüdischer, christlicher, hellenistischer und islamischer Perspektive
angegangen. Bei aller Unterschiedlichkeit der Perspektive und Vielfalt der Zugänge sind
die Autorinnen und Autoren der Miniaturen gleichwohl bestrebt, nicht nur die

eingangs gestellten philosophischen Grundfragen als durchgängigen roten Faden
erkennbar bleiben zu lassen, sondern zugleich auch nach dem Gemeinsamen aller

Gotteserkenntnis, aller unterscheidbarer Erwartungen im Hinblick auf das Jenseits
und der diesseitigen Ethik zu suchen.

So sagt Günter Stemberger in seinem Beitrag „Gotteserfahrung im rabbini-
schen Judentum", dass nach rabbinischer Auffassung die Israeliten die Tora von
Gott direkt, ohne Vermittlung erhalten haben. Von der Vorstellung einer gleichen
Unmittelbarkeit, so Ilinca Tanaseanu-Döbler in „Liebe, Licht und Theologie.
Erkenntnis des höchsten Gottes beim Neuplatoniker Proklos", zeugt auf seine Weise
auch der Neuplatoniker Proklos in seiner theologischen Annährung an den höchsten

Gott. Ebenso zeigt Damien Janos in seinem Artikel „Menschliche Gotteserkenntnis

nach Avicenna", dass auch im mittelalterlichen Islam, und hier vor allem
in der Philosophie Avicennas, wenn die Frage diskutiert wird, „was kann der
Mensch über Gott wissen?", eine ähnliche Unmittelbarkeit angenommen wird.

Nirgends aber scheinen sich die verschiedenen Reügionen näher zu sein als

in ihren jeweiligen Vorstellungen vom Jenseits. Bei aller Umfänglichkeit, Vielfalt
und Verschiedenartigkeit im einzelnen, wie in ihren diesbezüglichen Aufsätzen
Elisabetta Abate über die Jenseitsvorstellungen in rabbinischen Texten, Gabriela

- 118 -



Ryser über die Jenseitsreisen in spätantiken Bibelgedichten oder Jens Scheiner
über die islamischen Vorstellungen vom Ende der Welt dokumentieren, kann man
sich des Eindrucks nicht erwehren, dass den Eschatologien, vor allem ihren
Darstellungen des Lebens nach dem Tod, ein gemeinsames Substrat zugrunde liegt.

Das scheint mutatis mutandis auch für den dritten Themenbereich, die Ethik, zu
gelten: So betont Alfons Fürst in seinem Artikel „Die Entdeckung der Freiheit im
frühen Christentum", dass Origenes' Ideen von Freiheit als Spontanität und
Selbstbestimmung die Grundlage für die Entwicklung der modernen Konzepte von
Autonomie und Menschenwürde bilden. Parallel dazu zeigt Dmitrij F. Bumazhnov in
„Die Grenzen der Gerechtigkeit. Einsiedlerethik des Isaak von Ninive" am Beispiel
Isaaks von Ninive die Beschränktheit gerechten Handelns auf und verbindet damit
die Frage, inwiefern dessen theologischer Ansatz auch für heute des Nach-denkens

wert ist und man von ihm lernen kann. Die gleiche Frage stellt Laie Behzadi in
ihrem Beitrag „»Vernachlässige deine Begabung nicht!« Die Pflicht zur Bildung im
Islam" und geht damit einer zentralen Forderung mittelalterlicher islamischer
Gelehrsamkeit nach, der zufolge es jedem Menschen auferlegte Pflicht ist, sich durch
Erwerb von Bildung um Vervollkommnung der angelegten Fähigkeiten zu bemühen,

wobei er, wie der moderne Mensch auch, in das Spannungsfeld zwischen got-
tesfürchtigem Leben einerseits und freier Nutzung seines eigenen Handlungs- und

Erkenntnisspielraums andererseits eingebunden ist.
Für weitere interdisziplinäre und interreligiöse Diskurse bietet der Band reichlich

Anregungen sowohl im Blick auf Texte als auch Themen, von der Gottesfrage
bis zur Ethik, Bildung und Ästhetik. Indem die Miniaturen die Unterschiedlichkeit
dokumentieren, machen sie nicht nur die in der Begegnung mit dem Anderen
erlebbare Differenz bewusst, sondern bereiten zugleich auch den Boden für die

Wahrnehmung des Wechselseitigen und Vergleichbaren, beispielsweise in der Got-
teserkenntnis und Gottesauffassung im rabbinischen Judentum, im frühen
Christentum, im Neuplatonismus und im Islam bzw. der islamischen Theologie (kaläm).
In dieser Hinsicht liefern die Miniaturen spezifische Einführungen in schwierige
Problematiken interreligiösen Gesprächs.

Tartu E/o Süld

GAL-Ed, EFRAT: Niemandssprache. It^ig Manger — ein europäischer Dichter, Berlin:
Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag 2016, 784 S., zahlreiche III., ISBN 978-3-663-
54269-7.

Zu den beliebtesten Autoren der jiddischen Moderne zählt gewiss Itzik Manger
(1901—1969). Legendär sind seine humorsprühenden, von frühneuzeitlichen Pu-

rimspielen inspirierten Bibelparaphrasen, deren Protagonisten er im rumänischen

Landjudentum um 1900 ansiedelte; seine Gedichte zählen zum Berührendsten ihrer
Sprache; daneben schrieb er zahlreiche Theaterstücke wie auch die Liedtexte des

Filmklassikers „Jidl mitn Fidl".
Wenn seiner Popularität zum Trotz bisher keine umfassende, wissenschaftlichen

Standards genügende Biographie existierte, lag dies neben der komplexen

- 119-



Quellenlage wohl nicht 2uletzt am geradezu pathologischen Charakter Mangers: ein
Zerrissener, einerseits charmanter Causeur, glänzender Redner und wortmächdger
Deuter der Weltliteratur, andererseits extremer Egomane, sich selbst und alle, die

ihm nahestanden bis aufs äusserste quälender Alkoholiker, dem es nicht gut tat, um
die eigene Genialität zu wissen.

Um sich dem schwierigen Gegenstand zu nähern, benutzt die Autorin eine

Strategie, die den typographischen Gestaltungsprinzipien von Talmudausgaben
nachempfunden ist: Eine in Antiqua gesetzte Spalte im Seiteninneren erzählt Mangers
oft aus fragmentarischen Überlieferungen geschöpfte Biographie im engeren Sinne

nach, während eine zweite, in serifenloser Schrift gesetzte Spalte, die erste um-
schliessend, den Kontext von Leben, Zeitgeschichte und behandeltem Kulturraum
referiert und die innere Kolonne so gleichsam kommentiert. Das daraus entstehende

polyphone Wechselspiel ist ebenso reiz- wie anspruchsvoll, stellt es den Leser

doch vor die grundsätzliche Entscheidung, ob er beide Ebenen parallel oder
nacheinander durchmessen soll. Welchen Zugang man nun wählen mag — „[...]
erst im Leseprozess entsteht die Biographie" (S. 26). Eine grosse Hilfe stellen hier
in jedem Fall die äusserst sorgfältig gemachten Register dar (Personen / Sachen /
Werke). Eine dritte Ebene bilden die reichhaltigen Illustrationen — Fotografien,
Faksimiles von Autographen, Briefen oder offiziellen Dokumenten, bis hin zum
Plan Warschaus um 1930, auf dem Wohnungen und weitere für Mangers Schaffen

wichtige Lokalitäten verzeichnet sind. Alle Kapitel beginnen mit der Ausdeutung
eines mottohaft vorangestellten Fotos, in dem sich persönliche Situation des Dichters

und äusserer Zeitrahmen schnappschussartig kristallisieren.

Mangers Kosmos war das jüdische Osteuropa mit den Zentren Rumänien, Polen

und Baltikum, wo sich ab dem 19. Jahrhundert die säkulare jiddische Literatur
entwickelt hatte. Das identitätsstiftende Idiom des Jiddischen diente zugleich als

Sprache von traditionell-religiösen Juden, einfachen Handwerkern, der jüdischen
Arbeiterbewegung (BUND), aber auch vieler Zeitungen und Theater sowie
zahlreicher Intellektueller. Letztere waren meist polyglott, sahen sich als Weltbürger
und versuchten, ihre „Kulturnation ohne Staat" (S. 6) im Konzert der europäischen
Zivilisationen zu verankern.

Vor diesem Rahmen werden Mangers Kindheit und Jugend im multiethnischen
Czernowitz und die „fast" glücklichen Jahre in Warschau (1928-1938) geschildert.
In den Mittelpunkt der Darstellung rückt Gal-Ed dabei stets die entstehenden
Werke. Der Katastrophe der Shoa, die Mangers Welt abrupt vernichtete, konnte er
zwar entkommen. Der Preis war freilich das ziellose Umherirren zwischen Paris,
Marseille und Tunis bis zum ungeliebten Dauerprovisorium in London (1940-
1951), wo der Dichter in äusserst bescheidenen Verhältnissen lebte und dabei
literarisch nahezu verstummte. Das als rettender Hafen erträumte Amerika sollte sich
Manger erst sechs Jahre nach Kriegsende öffnen und letztlich zur grossen Enttäuschung

werden (1952—1966). Den ihm zustehenden Ruhm in Gestalt von
Werkauflagen, ausverkauften Lesungen, Preisen und Ehrungen konnte der nun wieder
Produktive erst in den letzten zehn Lebensjahren gemessen, nicht zuletzt in Israel,
das er ab 1958 mehrmals besuchte und wo er 1969 starb. Seine Beerdigung in Tel-
Aviv glich einem Staatsbegräbnis.

- 120 -



Das lebendige Bild, welches Vfn. von ihrem Helden und dessen Lebenswelt

zeichnet, gründet neben einer sorgsamen Auswertung der breiten und „nicht
immer zuverlässigen Memoirenliteratur" (S. 17) von Mangers Zeitgenossen v.a. auf
umfänglichen Archiv-Recherchen in Jerusalem, London, New York, Czernowitz
und Warschau. Viele der benutzten Materialien konnten zum ersten Mal ausgewertet

werden. Der Buchtitel „Niemandssprache" ist ein Manger-Zitat und nimmt ein
Thema auf, das sich von Anfang an geradezu leitmotivisch durch sein Werk zieht:
Das Gefährdete, Vogelfreie der jiddischen Literatur, die zugleich äusserer Willkür
wie auch der oft lieblosen Behandlung durch die eigenen Kulturschaffenden
ausgeliefert sei — bereits der Vierundzwanzigjährige hatte auf dem Titelblatt eines

Manuskripts mit Gedichten als „Verlag" Jiddisch is hefker — Jiddisch ist herrenlos,
schutzlos, eingetragen.

rwix pä OJSö'lp n IIS Dip TS Ich komm aus den Öfen von Auschwitz
q'js ''S 'UV 'S pa TS Ich binjung und auch alt

iy]S,I7,n iTiniïïl pa TS Ich war Millionen gewesen

tf7S0tra-plS - TS pa Urs Jeff bin ich - Ein-Gestalt

Dieses auf einem undatierten Papierschnipsel überlieferte bittere Fazit Mangers
zum Untergang seiner Welt (Faksimile S. 712), dem Verstummen der jiddischen
Sprache und der Entwurzelung ihrer Sprecher, welches die Vfn. an den Schluss

ihrer Darstellung stellt, korrespondiert nicht nur mit dem angesprochenen Leitmotiv,

sondern unterstreicht umgekehrt auch die Intention Gal-Eds, der es gelingt,
vom Einzelschicksal Mangers ausgehend, den transnationalen Kosmos der
Jiddischsprecher im 20. Jahrhundert als Ganzes auszuleuchten. Trotz der fast
achthundert Seiten niemals langatmig, macht die Biographie zugleich deutlich, dass

Manger ein Dichter von europäischem Rang war, dessen Werke zur Weltliteratur
zählen.

Schopfheim Clemens P. Sidorko

WOLBER, EDITH: Jüdisches Leben in Meckesheim bis 1940. Die vergessene Geschichte eines

Kraichgaudorfes, Ubstadt-Weiher: verlag regionalkultur 2015, 384 S., ISBN 978-3-
89735-909-3.

Das Dorf Meckesheim liegt südöstlich von Heidelberg in einer Gegend, in der es

vor 1933 viele kleine jüdische Landgemeinden gab. Die Autorin zog vor vierzig
Jahren in den Ort und gilt dort noch immer als Fremde Vorgelegt hat sie eine

klassische Lokalgeschichte, die beinahe mikrohistorisch anmutet: es wohnten nie
mehr als 40 Juden in diesem Dorf. Die Lektüre des Buches hinterlässt einen
zwiespältigen Eindruck:

Einerseits ist die Autorin mit der wissenschaftlichen Literatur bezüglich des

Mittelalters nicht vertraut: Ein Ausstellungskatalog ersetzt den Zugriff auf das einst

von Ismar Elbogen initiierte Standardwerk (Lexikon) Germania Judaica (4 Teile in 9

Bänden, Tübingen 1963—2009). Mit Blick auf das 18. und 19. Jahrhundert wird
„tertiäre" Literatur zitiert; Spezialstudien werden nicht herangezogen. So fehlen

- 121 -



Hinweise auf Monika Richarz' Studie über Juden an deutschen Universitäten
(Tübingen 1974) oder die Arbeiten von Reinhard Rürup zur Emanzipation der Juden
in Baden (Karlsruhe 1966). Zudem ist manche ihrer Behauptungen wenig plausibel
und daher kaum nachvollziehbar, so z. B.: dass Juden des Schächtens wegen im
badischen Viehhandel „dominant" geworden seien, was im übrigen auch nicht
näher ausgeführt wird. Wirtschaftsgeschichtlich hätte da mehr getan werden können
und müssen, beispielsweise in Bezug auf den für die Meckesheimer Juden so wichtigen

„Fruchthandel" (d. h. Getreidehandel).
Andererseits hat das Buch (s)eine Stärke in einer beeindruckenden Rekonstruktion

der jüdischen Familiengeschichten und der detaillierten Schilderung der

Durchdringung des Dorfes durch den Nationalsozialismus. Detailliert kann die
Autorin das Verhalten von Bürgermeistern, Gewerbetreibenden, Pfarrern und Priestern

aufzeigen, was in vielen Lokalstudien aus Rücksicht auf noch lebende
Nachkommen nicht gemacht worden ist oder gemacht wird. Hier hat die Autorin das

akribisch ausgewertete archivalische Quellenmaterial durch viele Interviews mit
Ortsbewohnern ergänzt (Liste S. 382f.). Besonders gut aufgearbeitet sind die im
Generallandesarchiv Karlsruhe aufbewahrten Quellen, einschliesslich der
Spruchkammer- und Wiedergutmachungsakten.

Aus Gründen des „Lernens aus der Geschichte" fügte die Verfasserin noch
zwei Kapitel über Euthanasie und Zwangsarbeiter ein, die allerdings keinen Bezug
zur jüdischen Ortsgeschichte haben. Man kann dies nachvollziehen; zum Thema
des Buches passt es jedoch nicht. Thematisiert wird am Ende auch der Wandel in
der Erinnerungskultur vom Verdrängen der Geschichte in der Nachkriegszeit bis

zum Gedenken nach der Jahrtausendwende.

Essen Uri R. Kaufmann

Litvak, Meir & Esther Webman: 'mm ninyn nxw1? maun :nETOn5 misa»»,
Hebräisch von Yehuda Porat, Jerusalem: Magnes University Press & Yad Vashem 5775

2015), 426 S., ISBN 978-965-493-802-0, eBook ISBN 978-965-493-803-7

[= hebräische Ausgabe von From Empathy to Denial, Arab Responses to the Holocaust,
London 2009].

Vieles wurde und wird noch immer über die Shoah geschrieben. Das vorliegende
Buch jedoch ist nicht einfach „noch ein Buch" über dieses Thema. Es ist insofern
„etwas Anderes", als es die Reaktionen und Auseinandersetzungen mit diesem
Thema im muslimisch-arabischen Raum zum Gegenstand nimmt und analysiert.
Der Spannungsbogen der Reaktionen reicht von Empathie bis zur Leugnung, keine
Nuance bleibt dazwischen ausgeschlossen. Die Quellen, auf die sich die Autoren
stützen, sind mannigfaltig: Archivmaterial, Zeitungen und Zeitschriften jeder Art,
Meldungen von Nachrichtagenturen, Essays, Internetbeiträge und Bücher in
verschiedenen Sprachen, darunter Hebräisch, Arabisch, Englisch, Französisch u. a. m.

Der Weg von der Empathie zur Leugnung führt über viele Zwischenstationen.

Eine lineare Entwicklung aber war er nicht. Diese Zwischenstationen waren
jedoch von Anfang an schon erkennbar, schon während des 2. Weltkrieges, in

- 122-



den Jahren 1943 und 1944. Seit dieser Zeit stand für die Araber die Auseinandersetzung

mit dem Problem „Eretz Yisrael" ziemlich im Vordergrund, war
mitbestimmend, wenn nicht gar bestimmend.

Das (offizielle) Bekanntwerden der Ereignisse in Europa, bewirkte eine Welle
an Empathie, die mit der Staatsgründung Israels abebbte, also nur wenige Jahre
angehalten hat (S. 45f). Die „Sorge", welche Folgen eine massive Einwanderung
vonJuden nach Palästina haben könnte, war auch schon während des Krieges spürbar,

und jahrelang war noch das „Argument" zu hören: Die Nazis haben ein
Verbrechen gegen die Menschheit begangen; warum aber müssen die Araber dafür
zahlen? (S. 34ff).

Von der Staatsgründung Israels abgesehen haben noch zwei weitere Ereignisse

grossen Einfluss auf dieses Thema (gehabt). Das ist zum einen das

„Wiedergutmachungsabkommen" zwischen dem Staat Israel und derJewish Claims Conference auf
der einen und der Bundesrepublik Deutschland auf der anderen Seite vom 10.

September 1952: Individuelle Wiedergutmachung wird gut geheissen; doch warum soll
der Staat etwas bekommen, warum soll der Staat von den Geschehnissen, die sich

vor seiner Gründung ereignet haben, profitieren? Das wird allgemein als Erpressung
Deutschlands verstanden und dargestellt. Individuelle Wiedergutmachung, wie
erwähnt, ja. Diese dann aber auch für die arabischen Flüchtlinge (S. 14, 55-56).

Und das ist zum anderen der Eichmannprozess: Die allgemeine Stimmung war
pro Eichmann, auch dank Mufti Husseinis Einflusses. In einer Karikatur wird
Eichmann vorgehalten, dass er seine Aufgabe nicht vollendet habe (S. 112). Um diese Zeit
kommt auch das Argument auf, dass der Zionismus gemeinsame Sache mit dem
Nazismus gemacht habe (S. 152; Kap. 8, S. 226-252), siehe das Abkommen, das Chaim
Arlosoroff (1899-1933) im April 1933 mit der Regierung des Dritten Reichs
getroffen hat (dazu: Edwin Black, The Transfer Agreement: The Dramatic Story of the Tact
Between the Third Reich andJewish Palestine, New York 1984 [22001], S. 143-144).

Auch das Verhältnis der katholischen Kirche zum Judentum findet sein Echo
im arabischen Raum. Die Reaktionen darauf sind von politischen Tendenzen
bestimmt. In der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils verhalten sich die Zeitungen

in Jordanien still — man ist an freundschaftlichen Beziehungen mit dem Vatikan
interessiert. Im Westjordanland indessen wird Kritik laut (S. 124ff). 1998 und 2000,
als Papst Johannes Paul II in zwei Artikeln die Einmaligkeit der Schoah anerkennt,
schweigen die Zeitungen im Westjordanland, in Jordanien wird kritisiert und geta-
delt(S. 131 ff). Sich bei Juden entschuldigen? Dann bitte auch bei den Muslimen —

für alles Unrecht, das die Kirche Muslimen zugefügt hat (S. 353f). Geleugnet wird
ferner auch jeder Zusammenhang zwischen Religion und Antisemitismus, vielmehr
ist es das Verhalten der Juden, das den Boden für die Schoahh aufbereitet hat (S.

124; S. 249-251).
Die historischen Ereignisse, die bestimmenden Einfluss auf die arabische Einstellung

hatten, bilden den ersten Teil des Buches (S. 21-139). Im zweiten Teil (S. 143-

349) werden die verschiedenen Aspekte der Schoah-Darstellung analysiert. Quellen
zur völligen Leugnung der Schoah waren westliche Schriften. Grossen Einfluss hatte
hier Roger Garaudy (1913—2012), der nach seinem Übertritt zum Islam (1982) mehr
und mehr zum Antizionisten und am Ende zum Leugner des Holocausts mutierte.

- 123-



Mit der Zeit kommen auch „eigene" Argumente hinzu. Schliesslich resümiert
die syrische Zeitung al-Thawrah\ „Was einem zu sagen bleibt, ist, dass es keine Shoah

gegeben hat, und zwischen den Nazis und den Zionisten gab es auch keinen

Hass..(al-Thawrah, 12.12.2002). Da man die Schoah jedoch nicht völlig wegleugnen

kann, verlegte man sich, wie im Westen, auf deren Relativierung. Dieser
Relativierung bedient sich auch Mahmud Abbas in seiner Dissertation, in der mit Verweis

auf Raul Hilbergs Standardwerk The Destruction of the European Jews (1961,
zahlreiche Neuauflagen; dt.: Die Vernichtung der europäischen Juden, 3 Bände, mehrere

Ausgaben) behauptet, dass es nur 896000 Opfer gegeben habe (S. 160). Bei Hilberg
ist davon an besagter Stelle (S. 670) jedoch nichts zu finden.

Weitere Themen sind ein Vergleich von Zionismus und Nazismus, sowohl
ideologisch als auch in Taten, eine Zusammenarbeit von Zionisten mit den Nazis

(Kap. 8, S. 226-252). Es fehlt auch nicht an „Argumenten", die die Schoah
rechtfertigen und bedauern, dass die „Aufgabe" nicht vollendet wurde (Kap. 6, S. 179-
199; S. 112; S. 196). Positiv zu werten sind Organisationen, wie Mémorial de la Shoah,

die mittels Tagungen im arabischen Raum sowie Übersetzungen diesbezüglicher
Literatur ins Arabische (z. B. Anne Frank, Primo Levi) für mehr Verständnis sorgen

wollen. Auch diese kommen hier zu Wort (S. 362f).
Keine leichte Lektüre, aber äusserst lehrreich.

Wien Tir^a Dornberger

- 124-


	Rezensionen

