
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

WILLEM F. SmeliK: Rabbis, "Language and Translation in Late Antiquity, Cambridge,
U.K. / New York: Cambridge University Press 2013, XIII + 591 S., ISBN 978-1-
107-02621-6.

Es ist hinlänglich bekannt, dass eine Systematisierung der diversen und divergierenden

Aussagen der rabbinischen Schriften Schwierigkeiten mit sich bringt, so
dass es so gut wie unmöglich ist, „die" Meinung oder Ansicht der Rabbinen her-
auszufiltern. In der vorliegenden Arbeit, widmet sich der Verfasser, der eine
Professur für hebräische und aramäische Literatur am University College London
innehat, der Thematik von Sprache, Sprachverwendung und Ubersetzung mit
feinfühligem Bewusstsein der oben genannten Problematik zum ersten Mal. Dabei will
der Verfasser die Entwicklung der Lehrmeinungen zur Sprache darstellen, ohne

jedoch die Vielfalt der Aussagen, die wie ein Mosaik aussehen, unberücksichtigt zu
lassen. Er untergliedert seine Arbeit in drei Teile: (1) „Multilingualism and the Holy
Tongue"; (2) „The Locus of Translation", und (3) „Rabbis and Translation" bzw.
die Stellung der Rabbinen zu den Übersetzungen der heiligen Schrift.

Im ersten Kapitel („The familie of languages"; S. 9-41) behandelt Smelik Vf.)
das Verhältnis der siebzig post-babylonischen Sprachen zu der einen, nämlich dem
Hebräischen, und kommt zu dem Schluss, dass die Rabbinen, durch ihre Verwendung

von Etymologien und Übersetzungen, davon ausgehen, dass Hebräisch die
Mutter aller Sprachen ist. Im zweiten Kapitel („The holy tongue" S. 42-99) geht es

um die Bezeichnung EHlpn die Vf. dahingehend deutet, dass dieses Syntagma
in der frühen tannaitischen Literatur gleichsam mit „Tempelsprache" identisch
gewesen ist, was nicht zuletzt daran ablesbar ist, dass die Rituale, die nur auf Hebräisch

zelebriert werden durften, untrennbar mit dem Priestertum verbunden oder

von Priestern ausgeführt wurden. Gleichwohl übersieht Vf. nicht, dass die Verwendung

anderer Sprachen neben Hebräisch für Gebete und Schriftrezitation in der
frühen rabbinischen Literatur durchaus belegt ist, und erst im Laufe der Zeit bei
den Rabbinen eine Engführung auf das Hebräische als halachisch festgelegter Sprache

verschiedener Rituale zu Tage tritt. Mit Kapitel 3 („The multilingualism and
the holy tongue"; S. 100-138), in dem einige Überlegungen zur Verbreitung der
hebräischen Sprache gebündelt und die Gründe dafür zusammengetragen werden,
die zu einer Bevorzugung gerade dieser einen Sprache vor allen anderen führten,
schliesst Teil I ab. Bei alledem bleibt Vf. jedoch skeptisch, dass man die
Sprachlandschaft der Juden genau (er)fassen kann. Auch Inschriften sind kein gutes Indiz
für die Ausbreitung und Verwendung einer Sprache. Stattdessen formuliert Smelik
als vorläufiges Ergebnis, dass die hebräische Sprache für die Halacha verwendet
wurde, das Aramäische hingegen für die Aggada und alles andere geläufig war.
Allerdings schränkt er ein, dass es, um zu schlüssigen Aussagen zu kommen, erst noch
weiterer Forschungsarbeit zu diesem Thema bedarf, die er ein dringendes Desiderat
nennt (vgl. S. 118 und S. 137).

420



Teil II beschäftigt sich mit den rabbinischen Ansichten zum Problem der
Übersetzung bzw. dem Status von Übersetzungen. Zwei Hauptthesen werden dabei
herausgearbeitet: (1) Die Rabbinen erlauben im Laufe der Zeit die Rezitation der
heiligen Schrift allein auf Hebräisch. Trotz des uns bekannten Ausganges dieses

Prozesses scheinen nach den Anfängen der rabbinischen Diskussion zu diesem Thema
auch andere Sprachen in der Gottesdienstpraxis toleriert worden zu sein: „We
know that the Tora was read in Greek-speaking synagogues, but not in which
language" (S. 187). Dass griechische Übersetzungen im Gottesdienst verwendet wurden,

wird durch die vermutete liturgische Verwendung der Schriftrolle von Nahal
Hever plausibilisiert, ebenso durch die Meinung des Rabban Shim'on b. Gamli'el,
von dem es in mMeg 1,8 heisst: „Auch bezüglich der Schriften wurde nur erlaubt,
dass sie auf Griechisch geschrieben werden (zusätzlich zum Hebräischen)."
Schliesslich bezeugt Kaiser Justinians Novella 146 aus dem Jahre 553 sowohl eine

Gruppe, die die gottesdienstlichen Lesungen nur auf Hebräisch erlauben wollte, als

auch eine Gruppierung, die sich für die Lesung einer griechischen Übersetzung
ausspricht (S. 188). (2) Die diesbezügliche Entwicklung lässt sich insofern an der
rabbinischen Literatur ablesen, als beide, die früheren und die späteren Meinungen
in der Mischna enthalten sind. Dass auch eine Übersetzung ursprünglich als „heilige
Schrift" gegolten hat, entnimmt Vf. mMeg 1,8; erst später ist eine Übersetzung als

mündliche Tora aufgefasst worden. Das Paradigma verändert mYad 4,5, insofern
als diese Mischna nur noch eine in Ashurit, im Duktus der Quadratschrift also
geschriebene Schrift als „heilige Schrift" gelten lässt (S. 286f.).

Im Teil III schliesslich wird die Art und Weise behandelt, in der Übersetzungen
der Heiligen Schrift vom/im Talmud herangezogen wurden (S. 323-499). Hier fragt
Vf. nach der Funktion und dem Kontext der Referenzen zu den Targumim in den
rabbinischen Schriften und nicht — wie in der Forschung bisher — nach dem Ertrag
für die Textkritik, die Datierung und die Entstehung der Targumim (S. 325). Mit der
Fokussierung auf die Verwendung von Übersetzungen kann Vf. zeigen, dass nicht
wenige Targum-Zitate kaum etwas zur halachischen Diskussion beitragen und
darüber hinaus etliche dieser Zitate in den Handschriften des Talmud Bavli textkritisch
unsicher sind. Dies spricht dafür, dass sie eher spätere Einschübe in den Text darstellen.

Keine von Rav Josefs Übersetzungen zu den Propheten „make any real mark on
the train of thought in their context" (S. 429). Die hauptsächlichen Referenztexte
einer Übersetzung waren die des Aquila im Westen und die des Onqelos im Osten.
Bei der Verwendung von Aquila-Zitaten weist Vf. darauf hin, dass diese Stellen für
die Rekonstruktion des griechischen Aquila nicht brauchbar sind, da die einer aus

Aquila zitierten Stelle beigefügte hebräische Erklärung von der Übersetzung oft
abweicht. Für den Talmud Bavli gilt: „the fact that the incorporation of these citations
tends to be late, and tailored to their Talmudic topic, also renders any attempt to infer
conclusions about the redaction ofTgjn on their basis futile" (S. 432). Speziell Aquila
und seiner Übersetzung gewidmet ist Kapitel 9. Dabei macht Vf. deutlich: (1) Das

Anliegen einer Verhältnisbestimmung zwischen Juden und Nicht-Juden wurde
rückschauend auf die Person Aquilas projiziert. (2) Die Tosefta reduziert ihre nüchterne

Darstellung des Konvertiten auf die Frage (nach) der rituellen Reinheit; (3)
Im Talmud Yerushalmi hingegen wird Aquila vor allem als Übersetzer dargestellt.

421



Dabei werden hier anhand von Aquila-Anekdoten zum ersten Mal die Anliegen der
Rabbinen bezüglich Konversion und Verhältnis zu Rom und zu Nicht-Juden thematisiert.

(4) Der Talmud Bavli übernimmt die Aquila-Legenden und verwandelt sie in
Bausteine zur Legitimierung des Targum Onqelos.

Obwohl die Sprachsituation nicht im Mittelpunkt des Buches steht, wären weitere

Ausführungen dazu wünschenswert gewesen. Die Spätantike wird zwar
normalerweise auf die Zeit von 250 bis 750 angesetzt, gleichwohl wären Einblicke in
die Zeit Bar Kochbas nötig, um den Status des Hebräischen historisch nachzeichnen

zu können. Zumindest punktuell geht Vf. in Kapitel 3 darauf ein, allerdings ist
die Auswahl seiner diesbezüglichen Themen selektiv. So heisst es, dass die hebräische

Sprache als „colloquial language" in den ersten Jahrhunderten nach der
Zeitenwende nicht verschwunden ist, aber ihre genaue Verbreitung bleibt im Dunkeln
(S. 109-110). Anhand einer Urkunde aus Beth Amar und der angeblichen
Verwechslung bei Josephus und Johannes, die beide aramäische Worte als hebräische
bezeichnen (dagegen R. BUTH / C. PIERCE, Hebraisti in Ancient Texts: Does
'Eßpctforf ever mean "Aramaic"?, in: R. BUTH / R. S. NOTLEY [eds.], The Tanguage
Environment ofFirst Century Judaea [Jerusalem Studies in the Synoptic Gospels, vol.
II JCPS, vol. 26), Leiden / Boston 2014, S. 66-109: 'Eßpcrtcrri habe sich nie auf
Aramäisch bezogen) wird von Smelik die Möglichkeit einer Mischsprache in
Betracht gezogen (siehe dazu jetzt auch: MICHAEL OWEN WISE, Tanguage and Titeracy
in Roman Judaea: A Study of the Bar Kokhha Documents, New Haven 2015). So zitiert
er PYad 52, um die Bevorzugung der hebräischen Sprache in der Kommunikation
zu belegen, nimmt aber gleichzeitig an, dass das Dokument die "native tongue" des

Schreibers als Griechisch erweist (S. 111). Dabei bleibt erstens unklar, ob 'Eßpa'icrri

hier Hebräisch oder Aramäisch bedeutet (R. Buth und C. Pierce haben den Beleg
in PYad 52 übersehen), und zweitens ist aus dem Dokument nicht zu erschlossen,
weshalb der Schreiber Griechisch gewählt hatte, nur, dass er nicht vermochte,
„'Eßpalaii zu schreiben" (wohl im Gegensatz zur nabatäischen Schrift: vgl. H. M.
COTTON, Greek Letters, in: Y. YADID et al. [eds.], The Documentsfrom the BarKochba
Period in the Cave of Tetters: Hebrew, Aramaic and Nabatean-Aramaic Papyri, Jerusalem
2002, S. 349-366, bes. S. 357-356). Das berühmte Beispiel von der Magd Rabbis

(yMeg 2,2), das E. Y. Kutscher einst herangezogen hatte, um das Aussterben des

Hebräischen als gesprochene Sprache zu belegen (E. Y. KUTSCHER, M Histoy ofthe

Hebrew Tanguage, Jerusalem 1982, S. 116) wird von Smelik als literarische Konstruktion,

nicht jedoch als Beweis für die Ausbreitung des Hebräischen als gesprochener
Sprache angesehen (S. 115).

Alles in allem stellt das Buch eine umfassende Behandlung der rabbinischen
Ansichten zum Thema Sprache und Ubersetzungen dar und wird die weitere
diesbezügliche Forschung bereichem, wenn nicht nachhaltig mitprägen. Ein Anhang
(S. 508-517) bietet eine interlineare Synopse der Handschriften zu bMeg 8b-9a, was
sich angesichts der misslichen textkritischen Forschungslage zum Talmud Bavli als

nützliches Werkzeug erweist. Eine ausführliche Bibliographie am Schluss sowie ein

Sachregister leisten wertvolle Hilfe, neue Impulse für die Arbeit an den Sprachverhältnissen

in der Spätantike zu gewinnen.

München Tuke Neubert

422



LEVENE, DAN: Jewish Aramaic Curse Textsfrom Fate-Antique Mesopotamia: »May These

Curses Go Out and Flee«, Leiden / Boston: Brill 2013, XIV + 164 S., ISBN: 978-90-
04-25092-5.

Der an der Universität Southampton lehrende Semitist Dan Levene gehört zu den
renommiertesten Kennern mesopotamischer Zauberschalen. Während ein Grossteil

der bekannten Zauberschalen einen protektiven Charakter aufweist und damit
der weissen Magie zuzuordnen ist, widmet sich Levenes zweite Monographie dem
bisher wenig und vor allem noch nicht separat beschriebenen Subgenre
schwarzmagischer Zauberschalen. Levene präsentiert dazu 30 Fluchschalen. Neben 16

bereits publizierten Fluchschalen, für die Levene jedoch teilweise neue Lesungen
anführt, werden 14 aus dem Vorderasiatischen Museum in Berlin stammende
Fluchschalen erstmals ediert.

Nach einem einleitenden Überblick, der auch eine hervorragende lexikographische

Zusammenstellung enthält, werden die Fluchschalen einzeln präsentiert. Während

Levene bei den bereits edierten Schalen nur Transkription, Übersetzung sowie
kurze Anmerkungen zu abweichenden Lesungen und speziellen magischen formulae

aufführt, werden die neu edierten Schalen ausführlich präsentiert. Levene bietet
hier neben Transkription und Übersetzung eine recht ausführliche Kommentierung,

die nicht nur die im jeweiligen Text vorkommenden Namen eingehend
analysiert, sondern auch auf sprachliche Besonderheiten und formularische Parallelen

zu rabbinischen und normativen jüdischen Texten hinweist. Zudem geht Levene
auf die Gestalt der Schalen selbst sowie auf die jeweiligen epigraphischen
Besonderheiten näher ein. Obwohl den Fluchschalen jeweils ein Foto beigegeben ist, ist
es für den Leser jedoch teilweise schwierig, die Anmerkungen zu den Besonderheiten

der Schreiberhand nachzuvollziehen. Hier wäre es sicher gut gewesen, wenn
die jeweilige Buchstabenform nicht nur beschrieben, sondern auch illustriert worden

wäre, zumal dann die sehr nützlichen Verweise auf schreiberliche Parallelen
innerhalb des betrachteten Korpus leichter nachzuverfolgen gewesen wären. Dies
ist jedoch der einzige Wermutstropfen in einem ansonsten bemerkenswerten Werk.
Äusserst hilfreich ist der synoptische Überblick über die einzelnen magischen
formulae, der das Werk abschliesst und dem Leser den direkten Zugang zu denjenigen
Fluchschalen ermöglicht, die eine bestimmte formula aufweisen.

Dan Levenes Monographie hat das Korpus edierter schwarzmagischer Zauberschalen

erheblich erweitert und wird sicherlich, wie sein 2011 erschienenes Werk
Babylonian incantation bowls, zu einem Standwerk der Disziplin werden, für das man
dem Autor nur dankbar sein kann.

Bern I rera Dürrschnabel

BAR-ASHER SlEGAL, ELITZUR A.: Introduction to the Grammar ofJewish Babylonian
Aramaic (Lehrbücher orientalischer Sprachen / Textbooks of Near Eastern

Languages, Bd. III/3), Münster: Ugarit-Verlag 2013, 361 S., ISBN 978-3-86835-084-5.

Die Ausprägung des Aramäischen, die im Babylonischen Talmud, in gaonäischer
Literatur, beim "Urkaräer" Anan ben David, auf zahlreichen Zauberschalen und in

423



Handschriften der Toledot Yeshu begegnet, wird in der Regel als Jewish Babylonian
Aramaic (JBA) bezeichnet. Die immense Bedeutung dieser Sprachform steht in
keinem Verhältnis zur überschaubaren Zahl der entsprechenden Lehrbücher und
Grammatiken. Elitzur A. Bar-Asher Siegal Vf.) hat mit der Introduction nun ein

Lehrbuch des JBA vorgelegt, das zugleich als Referenzgrammatik genutzt werden
will. Der Adressatenkreis umfasst dabei auch Interessierte ohne Vorkenntnisse.

Einer ausführlichen Einleitung schliessen sich elf Kapitel mit der Darstellung
des Stoffs an, worauf nochmals hundert Seiten mit einem Glossar zur linguistischen
Terminologie, Übungen zu den einzelnen Kapiteln, einem (Auswahl-)Lexikon,
Tabellen zur Verbalflexion, einem Literaturverzeichnis sowie Registern zu den
grammatischen Themen, zu Stichworten und zu Textstellen folgen.

Da die Aufbereitung der Grammatik einerseits pragmatisch-didaktischen,
andererseits aber auch systematischen Ansprüchen genügen soll, kommt es zu Besonderheiten

in der Präsentation des Stoffs: So finden sich etwa Abschnitte zur Konsonan-

ten-Apokope und zu „Consonant changes" nicht in einem eigens den Konsonanten
gewidmeten Kapitel, sondern dort, wo die konkrete Formenlehre erstmals mit den

entsprechenden Phänomenen konfrontiert. Diese Organisation kommt der fortlaufenden

Lektüre entgegen und dient dem Lehrbuch-Charakter. Wer hingegen eher
eine systematische Darstellung der mit den Konsonanten verbundenen Phänomene

sucht, verwendet das ausführliche Register zu den „grammatical topics" und findet
dort unter „"Consonants" alle relevanten Abschnitte des Buchs.

Auch sonst ist die aus dem Unterricht erwachsene Introduction didaktisch
gekonnt gestaltet: Die Themen werden mit einer jeweils überschaubaren Zahl gut
ausgewählter Beispiele illustriert; die Übungen sind angemessen (wer im Selbststudium

arbeiten will, muss allerdings wissen, dass keine Lösungen geboten werden);
Vf. zeigt die Probleme der Erforschung des JBA auf, ohne sich in deren Diskussion
zu verlieren. Er beschränkt sich auch nicht auf die üblichen Tabellen, sondern lässt
eine Fülle neuerer Forschungsergebnisse in seine Darstellung einfliessen, sowohl
zu morphologischen als auch zu syntaktischen Fragen; überhaupt wird der Darlegung

der Syntax erfreulich viel Platz eingeräumt. Dass man bei alldem hier und da

abweichender Meinung sein kann, wird den Gebrauch des Buchs im Unterricht nur
noch anregender machen.

Vf. hat sich im Fall von Talmud-Zitaten an die von der Akademie für die
hebräische Sprache empfohlenen Handschriften gehalten, zieht verschiedentlich aber
auch andere Manuskripte bei. Eine Grammatik der historisch ursprünglichen Form
des JBA will er ausdrücklich nicht vorlegen, und seine Ausführungen zur die
Diskussion prägenden Überzeugung, eine Grammatik des JBA könne nur auf Grundlage

der besten Handschriften geschrieben werden, sind überaus bedenkenswert
und bieten Anlass zu weiterführenden Diskussionen.

Dieses hervorragende Buch ist nicht nur für Studierende, sondern auch für die,
die mit ihm unterrichten, ein grosser Gewinn.

Bern / Zürich Peter Schwagmeier

424



WiLK, FLORIAN (Hg.): Das Vaterunser in seinen antiken Kontexten. Zum Gedenken an
Eduard Lohse (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments, Bd. 266), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2016, XII + 199 S. gr.8°,
ISBN 978-3-525-54052-7.

Der zu rezensierende Band, dessen Beiträge auf ein im Februar 2014 in Göttingen
anlässlich des 90. Geburtstags Eduard Lohses (gest. 2015) veranstaltetes Symposium

zurückgehen und zugleich dem Gedenken an den renommierten lutherischen
Neutestamentier und hannoverschen Landesbischof Ausdruck verleihen, enthält
sechs bibelexegetisch und religionsgeschichtlich ausgerichtete Aufsätze zu
verschiedenen Gesichtspunkten der Interpretation der frühchristlichen literarischen
Zeugnisse des Vaterunsers in seinen antiken Kontexten.

Jörg Frey (S. 1-24) nimmt zunächst Einzelthemen des Vaterunsers als „ganz
und gar jüdischen Gebets" (S. 1) in den Blick. Während die Verwendung der
(erheblich jüngeren) liturgischen Gebete der Synagoge als religionsgeschichtliches
Vergleichsmaterial nicht möglich sei, eigneten sich zahlreiche Gebetstexte unter
den Textfunden vom Toten Meer durchaus zur Erhellung von Einzelaspekten dieses

frühchristlichen Gebets. F. betont die Unhaltbarkeit der von Joachim Jeremias
vertretenen, populären These, die „intime" Gottesanrede »Abba« sei als ein besonderes

Kennzeichen der ipsissima mx-Jesu aus Nazareth zu deuten. Auch von einer
rein eschatologischen Bedeutung der Namensheiligung könne ebenso wenig die
Rede sein wie von einer rein temporalen Vorstellung der Königsherrschaft Gottes.
Ebenso sei eine ökonomisch-politische Engführung der Bedeutung des mehrdeutigen

griech. Terminus ôqjEiAripcrra als Wiedergabe von aram. 31 n höchst fraglich.
Reinhard Feldmeiers ausführlicher Beitrag (S. 25-81) widmet sich dem Vaterunser

im Kontext der paganen Gebetstraditionen. Einem höchst instruktiven
Überblick über das Beten in der Alltagsreligion der griechisch-römischen Welt
folgen ein Vergleich der literarischen Zeugnisse dieser Gebetstraditionen mit
jüdischen und christlichen Texten. Die materialreiche Untersuchung mündet in eine

gründliche Betrachtung der ersten Bitte des Vaterunsers, anhand derer F. vor allem
auf die grundsätzlichen Eigentümlichkeiten der hierin erkennbaren antiken
jüdischen bzw. frühchristlichen Anthropologie und Theologie rekurriert, welche die

prinzipielle Überlegenheit und Unverfügbarkeit Gottes betonen.
Florian Wilk (S. 83-102) fragt danach, „wem das Vaterunser zugedacht war und

mit welcher Intention es diesen Adressaten übermittelt wurde" (S. 86). Als drei wesentliche

Aspekte des Sachzusammenhangs, in den sich das Vaterunser als ein Element
der frühenJesusüberlieferung eingliedern lasse, benennt W. „die vertrauensvolle
Bindung an Gott als Vater, die Ausrichtung aufdie Vollendung der Gottesherrschaft und
deren Verknüpfung mit der zwischenmenschlichen Versöhnung" (S. 93).

Peter von der Osten-Sacken (S. 103-124) geht es um die besondere Bedeutung
des Vaterunsers als Zugang zur Soteriologie des Matthäusevangeliums und deren
Relevanz auch in der Gegenwart. Am Beispiel der Vergebungsbitte soll hierbei
gezeigt werden, dass die vom ersten Evangelisten betonte „Einheit Gottes als Erbarmer

und Richter" (S. 111) auch die Erzählgestalt des Judas Iskariot bzw. sowohl
seine implizite Erwähnung in den Einsetzungsworten des Herrenmahls als auch
seine hiermit einhergehende, verhängnisvolle Verständnistradition als „hässliche
Symbolfigur für das Jesus ablehnende Judentum" (S. 122) betreffe.

425



Michael Wolters redaktionskritischer Beitrag (S. 125-142) behandelt die Frage,
welche Interpretation des Vaterunsers durch den Verfasser des Lukasevangeliums
sich aus der Art und Weise seiner kunstvollen makro- und mikrokontextuellen
Einbindung ergibt. Hierbei gelangt er zu dem Ergebnis, dass die Gebetsinstruktion vor
dem Hintergrund der lukanischen Konzeption von Heilsgeschichte gerade durch
ihre bewusste Kontextualisierung auf das tröstende Wirken des Heiligen Geistes in
der (gegenwärtigen) Zeit zwischen Auferstehung und Parusie verweisen solle.

Jürgen Wehnerts abschliessende Darstellung sowohl der Funktion und des

textlichen Bestandes des Vaterunsers in der Didache als auch seiner Bedeutung für
die spezifischen Adressaten dieser frühchristlichen Gemeindeordnung (S. 143-162)
hält zum einen fest, dass hier angesichts einer heterogenen Überlieferung des
Gebets ein einheitlicher und verbindlicher Wortlaut festgelegt werden sollte, und
merkt zum anderen an, dass es deutlich erkennbar im Zusammenhang von
Anordnungen zu Taufe und Eucharistie begegne, was seinerseits auf seine „identitätstiftende

Funktion" (S. 161) hindeute.

Beigegeben sind ein Literaturverzeichnis (S. 163-178), der Nachruf der
theologischen Fakultät der Georg-August-Universität Göttingen (S. 179-180), eine

vollständige Liste der Veröffentlichungen Eduard Lohses seit 2007 (S. 181-186) sowie
Verzeichnisse der Beiträger (S. 187), Stellen (S. 189-196) und Autoren (S. 197-199).

Der Sammelband enthält methodisch reflektierte und gründliche Analysen und

plausible Interpretationen des Vaterunsers. Als besonders bedeutsam erscheint mir
die in diesen Analysen und Interpretationen sich durchweg und in beispielhafter
Weise widerspiegelnde Überschneidung „jüdischer" und „christlicher" Formen
und Inhalte, die eine strikte Grenzziehung zwischen dem sich entwickelnden
Christentum und dem synagogalen Judentum als religionsgeschichtlichen Fehlschluss
überführen.

Tübingen Michael Tilly

BERGMEIER, ROLAND: Die Qumran-Essener-Hypothese. Die Handschriftenfunde bei Khir-
betQumran, ihr speffischer Trägerkreis und die essenische Gemeinschaftsbewegung (Biblisch-
Theologische Studien, Bd. 133), Neukirchen-Vluyn: Neukirchner Verlag 2013,267 S.,

ISBN 978-3-7887-2667-6.

Nicht erst seit gestern beschäftigt sich Roland Bergmeier Vf.) mit dem Thema
seines vorliegenden Buches. Eine Erstveröffentlichung sind denn auch nur die fünf
Kapitel, die den ersten Hauptteil des Bandes (S. 1-143) ausmachen. Die fünf Teile
des zweiten Hauptteils (S. 144-240) sind Nachdrucke früherer Arbeiten:

Teil II (S. 144-175) „Über den Stand der Gottesfreunde. Zu Philos Schrift Über

die kontemplative Hebenform" (2002), in dem Vf. begründet, warum die Therapeuten des

philonischen Traktats auch den Essenern zuzurechnen sind) Teil III (S. 176-209)
„Die drei jüdischen Schulrichtungen nach Josephus und Hippolyt von Rom. Zu den

Paralleltextenjosephus, Belfjud2,119-166 und Hippolyt, Haer. IX 18,2- 29,4" (2003),
dem zufolge der Bericht des Hippolyt nichts als eine Bearbeitung des Josephus aus

patristischer Sicht ist und nicht als eigenständige Quelle antiker Informationen über

426



die Essener herangezogen werden kann. Teil IV (S. 210-226) „Erfüllung der
Gnadenzusagen an David" (1995) bespricht einen von A. Steudel aus den zwei
Fragmenten 4Q174 („Florilegium") und 4Q177 („Catena A") rekonstruierten eschato-

logischen Midrasch zum endzeitlichen Tempel, der als „Heiligtum aus Menschen"
interpretiert wird. Damit gewinnt die Absonderung der Jahad-G&m&màt vom
Jerusalemer Tempel konkrete exegetische Züge im eschatologischen Selbstverständnis
der Trägerkreise der spezifischen Qumrantexte. Teil V (S. 227-240) „Beobachtungen

zu 4Q521 £2, II, 1-3" (1995), dem einzigen Qumran-Text, in dem das Wort
D'TOn vorkommt, einem Fragment, das nicht zu den spezifischen Texten der Qum-
ran-Gemeinde, sondern zu den „nichtkanonischen Psalmen aus der Höhle 4"
(S. 238) gehört, womit die „Frommen" als Selbstbezeichnung der Essener auszu-
schliessen ist. Im vorliegenden Zusammenhang dienen diese älteren Arbeiten als

Unterstützung der einzelnen Annahmen und Argumentationshilfe.
Im eigentlichen Hauptteil (I) „Die antiken Essener-Texte und die Handschriften

von Qumran" resümiert Vf. zunächst (1.1. S. 1-6) die aktuelle Diskussion in der

Qumran-Archäologie und der „neueren Josephus-Forschung". In Kap. 2 (S. 7-56)
widmet er sich insbesondere der Archäologie (2.1) und dem lateinischen Bericht
des Plinius über die Essener (2.2), und unterbreitet (s)einen neuen Vorschlag (2.3)

zur Erklärung der Herkunft der Bezeichnung „Essener" hauptsächlich aufgrund
Analyse verschiedener Aspekte der Damaskus-Schrift (2.3.1 bis 2.3.3). Thema in
Kap. 3 (S. 57-108) sind die Essener/Essäer-Berichte des Josephus und sein
Gebrauch der beiden Namensformen (3.2) und der Vergleich mit Philons Essäer-Tex-
ten (3.3), der die Annahme einer pythagoreisierenden Essener-Quelle hinter beider
parallelen Angaben nahelegt (3.4), ferner eine Analyse der Spezifika der Josephus-
Texte, die eine weitere, hellenistisch-jüdische Quelle annehmen lässt, die aus
stoischer Sicht die „Drei Schulen" der jüdischen Philosophie vorstellt (3.5) und
schliesslich, gegen Steve Mason polemisierend, die Quellenbenutzung bei Josephus
insgesamt (3.6). In Kap. 4 (S. 109-123) vergleicht Vf. „Die Essener und die Jahad-

Bewegung der Qumran-Handschriften". Seine zwar „nicht zwingenden", aber
„belastbaren" Argumente (S. 122f.) für die Hypothese, „dass die Essener der klassischen

antiken Berichte jene Gemeinschafts-Bewegung spiegeln, der wir die
Qumran-Handschriften, zumindest die spezifischen von ihnen, verdanken" (S. 123), lassen

als die auffälligste Verbindung zwischen beiden das Verhältnis zum Jerusalemer
Tempel erscheinen, „weil sich die den Essenern nachgesagte Absonderung
nirgendwo sonst als in den spezifischen Qumrantexten wiederfindet". Eine „Rückschau

auf Beobachtungen zur ,Qumran-Essener'-Hypothese", zur Entstehung und
Entwicklung der essenischen Gemeinschaft schliesst den ersten Hauptteil ab (Kap. 5,

S. 124-143). Nicht unerwähnt bleiben soll hier auch das nützliche Stellenregister
am Schluss des Buches (S. 241-257).

Auf den ersten Blick ist es ein Buch voll philologischer Details, durchgehender
Polemik mit alten Opponenten und unspektakulär formulierten neuen Ergebnissen:
Der „Gewinn, den wir aus der Hypothese von der Identifizierbarkeit der hellenistischen

Essener mit dem spezifischen Trägerkreis der hebräischen Qumran-Handschriften

ziehen können, ist schmal bemessen", wie Vf. selbst zugesteht (S. 130).
Dennoch geht es um eine wichtige Arbeit, und die philologischen Details erweisen
sich — wie oft in der Altertumswissenschaft — als Diskussion grundlegender Fragen.

427



So das vielbesprochene Problem des meist angenommenen, oft aber auch
bestrittenen Zusammenhangs zwischen (1) den antiken Texten jüdischer wie paganer
Herkunft, die über eine jüdische bzw. am Westufer des Toten Meeres lokalisierte
Gemeinschaft sprechen, die den Namen „Essener" oder „Essäer" trägt und sich

zur Erfüllung gottgewidmeten Lebens von der übrigen Welt absondert, (2) den
hebräischen Handschriften aus den Höhlen nahe des Westufers des Toten Meeres,

von denen ein Teil — Vf. scheint diesbezüglich zuversichtlich zu sein — „Community
Terminology" (D. Dimant) aufweist und einen spezifischen Trägerkreis voraussetzt;

und (3) der von Archäologen freigelegten Anlage in unmittelbarer Nähe der
Fundhöhlen der Handschriften.

Letzteres könnte Vf. eigentlich unberücksichtigt lassen; denn „die Situation der

Qumran-Archäologie" — sagt er — „erscheint mir zurzeit so beschaffen zu sein, dass

man, zumal als Nicht-Fachmann, kaum noch mit archäologischen Befunden
argumentieren kann"; denn die Interpretation der archäologischen Daten ist mehr als

mehrdeutig und ihr Verhältnis zur erzählten Geschichte problematisch. Eine
Kombination aus antiken Essener-Berichten und Einzelheiten aus den Jahad-Texten als

Vorlage für die Interpretation der Siedlung am Toten Meer kann daher nur irreführend

sein. Vfs. Hauptanliegen ist folglich die Erforschung des Verhältnisses
zwischen den Texten — den griechischen und lateinischen Essener-Berichten und den
hebräischen spezifischen Qumran-Dokumenten. Die Siedlung am Toten Meer ist
aus dieser Sicht fast nur ein symbolischer Anknüpfungspunkt, eine Veranschaulichung

der Annahme, dass die Texte eine Entsprechung in der materiellen
Wirklichkeit hatten. Dennoch verweilt Vf. länger bei der Archäologie, als man danach

erwarten würde, und dies nicht ohne Grund. Die Annahme, dass Khirbet Qumran
tatsächlich eine Art Essener-Kloster war, und die Handschriften nicht etwa aus

Jerusalem stammen, sondern vor Ort produziert sind, schwingt in der von Vf. neu
vorgeschlagenen Erklärung des Namens „Essäer/Essener" mit. Dies ist jedoch
zugleich der schwächste Punkt seiner Arbeit und eine höchst spekulative Hypothese
in seinem Buch, das ansonsten von sorgfältigen Textinterpretationen lebt. Freilich
bilden auch im Fall der Namenserklärung einige treffende Beobachtungen den
Ausgangspunkt. Doppelte Wortbildungen vom selben Wortstamm mit den Suffixen -

r|voç und -aîoç sind im späteren Griechisch charakteristisch für die Bezeichnung
von Individuen nach ihrer Herkunft von einem geographischen Ort, einer Stadt,
einer Landschaft. Für das griechische Ohr sind sowohl Essäer als auch Essener

„Leute aus Essa", einer Stadt, die im Gebiet von Damaskus lag. Josephus verwendet

beide Varianten ohne Unterschied. In Belljud 2,119-161, in dem er die Essener
als eine der drei jüdischen „Philosophenschulen" vorstellt, vergisst er nicht,
möglichen Missverständnissen vorzubeugen: 119 iplxov 5s, ö 5f) Kai SoksI ae|j.vöxr|xa

àaKsîv, 'Eacrrivoi Katarövxai, 'IouSatot pèv yévoç ovxeç. (Die dritte, durch ihre Frömmigkeit
bekannte Gruppe heisst syvar Esseni, ethnisch aber sind die Eeute Juden). Es gibt bei
Josephus aber auch ausserhalb der „Drei-Schulen-Berichte" Individuen, die jeweils im
Singular 'Eoot|voç bzw. 'Ectaaîoç xô yévoç genannt sind. Überzeugend legt Vf dar, dass

keine dieser Erwähnungen einen erkennbaren Zusammenhang mit den Essenern als

Schule aufweist, und Josephus dem Leser wohl jeweils nichts Anderes als die
Herkunft des genannten Mannes (eine antike Entsprechung zum modernen Nachnamen)
mitteilen will. Angesichts des Gebrauchs, den H. Stegemann in seinem Essener-Buch

428



von den Informationen über diese einzelnen Menschen für die Rekonstruktion der
Essener und ihrer Rolle in der judäischen Gesellschaft machte, ist diese Unterscheidung

wichtig. Die einzelnen „Essener ihrer Herkunft nach", was immer Josephus
über sie erzählt, dürfen nicht den „Essenern" im terminologischen Sinn zugerechnet

werden. Bis dahin folgt man Vf. gerne, auch dort, wo er den „genuin ethnographischen

Sinn" des Wortes gens im Bericht des Plinius (NH 5, 73: Essern [...]gens
sola et in toto orbe praeter ceteros mira) unterstreicht, was aber nicht mehr zu bedeuten
braucht, als dass der Name auf Griechisch tatsächlich als Bezeichnung einer
Völkerschaft wahrgenommen wurde. Vf. verwendet Plinius jedoch als Argument gegen
die Annahme, der Name Essener könnte etwas mit der Bezeichnung „die Frommen"

zu tun haben, also vom aramäischen tron abgeleitet sein. Zwar verdienen
seine Einwände Beachtung, dennoch bleibt es Tatsache, dass dies die einzige
Namenserklärung ist, die die antiken Texte selbst vorschlagen. Philon sagt in Prob. 75:

XÉYOVtai TlV£Ç tap' aÙTOÏç övopa 'Eaaatot [...] Kar' è(a.f)v ôôljav oûk axpißst tujko
SioAektoo 'EXTriviKfjç ^apmvupot oaiorryroq (Einige unter ihnen werden Essäer genannt
[...], meiner Meinung nach mit einer in der griechischen Sprache ungenauen Form vom Wort
„Heiligkeit"abgeleitet). Diese philonische Etymologie erwähnt Vf. allerdings nicht in
„Der Name Essener/Essäer", sondern nur im Vergleich der „Essäertexte Philos"
und der „Essener-Referate des Josephus". Er scheint sich sicher, dass Philon nur
die etwas erzwungene Assonanz von 'Ectoatoi und öcnoi meinen kann. Der Zusatz
„mit einer auf Griechisch ungenauen Form" scheint aber nur dann Sinn zu machen,
wenn man an eine ursprüngliche Bedeutung in einer Fremdsprache denkt. Wie Vf.
richtig bemerkt, ist ö 5f) Kai Sokei aepvôrriTa ciokeïv bei Josephus eine genaue Parallele

dazu, weil aepvôrr|ç und ôatôtTiç bei beiden diesbezüglich Synonyme sind. Er
übersieht aber, dass der Hinweis auf die „Ausübung der Heiligkeit bzw. Frömmigkeit"

bei Josephus bzw. in der gemeinsamen Quelle auch der Erklärung des

Namens gedient haben muss, wie der parallele Aufbau der entsprechenden Texte bei
Philon und Josephus nahelegt. Auf die Assonanz im Griechischen verzichtet
Josephus aber durch seine Wortwahl. Letzte Sicherheit ist in der Herleitung des

Namens nicht zu erreichen. Da sich unter den Qumran-Handschriften das
„Damaskus-Dokument" findet, das vom „Neuen Bund in der Region von Damaskus"
spricht, und die Stadt Essa in eben dieser Region lag, soll sich die Gruppe, der die

]ahad-Texte zu verdanken sind, im Exil in Essa formiert haben und nach der Rückkehr

nach Judäa durch ihr gemeinschaftliches Lebens aufgefallen sein: „Es lag für
die Aussenstehenden wohl nicht fem, sie nach ihrer Herkunft aus Essa 'Essäer'
bzw. 'Essener' zu nennen" (S. 56), wie Vf. durch Erwähnung eines „Essenertors"
bei Josephus bestätigt sieht: „Dieses Tor könnte seinen Namen daher erhalten
haben, dass es die Stadt seit herodianischer Zeit zur Strasse in die Region der Essener

[...] öffnete" (S. 23£).
Die eigentliche Spitze des Buches (1.3) indessen ist gegen die „neuere Josephus-

Forschung" gerichtet, vertreten vor allem durch Steve Mason, den Leiter des „The
Brill Josephus Project. Translation and Commentary", den schon die frühere
ausführliche Studie des Vfs. „Die Essener-Berichte des Flavius Josephus" (1993) heftig
kritisiert hat. Dabei geht es Vf. nicht um eine Apologie, sondern um einen zentralen
Punkt der modernen Altertumswissenschaft. Mason will Josephus als Zeitzeugen
synchron lesen und wehrt sich gegen eine wie auch immer geartete quellenkritische

429



Lektüre insbesondere seiner Essener-Berichte: Seine Abweichungen von dem sonst
über das damalige Judentum Bekannten gehen auf das Konto der Erwartungen der
römischen Leserschaft, denen er sich angepasst habe. Diese „Lesererwartungen"
nennt Vf. zurecht „Projektionen" (S. 59 u. ö.) und verweist dazu auf Masons
philologische Schnitzer in der Gestaltung dieser „Erwartungen", z. B. dessen Belege
dafür, dass Josephus dazu tendierte, die Sonne zu personifizieren und dadurch
seinen Essenern - in Anpassung an die römische Leserschaft — eine regelrechte
Sonnenanbetung zuzuschreiben, was Vf. entsprechend kritisiert (S. 78f£). Gleiches gilt
für Masons Wortreihen, die das kriegerische Ethos der Juden im Helium Judaicum

belegen sollen (S 96 f.), die für Vf. nicht mehr als „Konkordanzwissen" und
„philologisches Fehlurteil" sind.

Dahinter steht eine grundsätzliche, auch die „neuere Josephus-Forschung"
betreffende Frage nach der Möglichkeit des „Verstehens" eines antiken Autors via

Kontextualisierung seines Textes in einer Situation, in der dieser Kontext selber

erst noch rekonstruiert werden muss (S. 86f.; 94 u. ö.). Oft hat man den Eindruck,
als möchte die „synchrone Lektüre" alles auslassen, was dem unmittelbaren
Verstehen mittels Projektionen im Wege steht, vor allem die eigentlichen noch
vorhandenen Bruchstücke des historischen Zusammenhangs, zu denen in diesem Fall
möglicherweise auch die Qumran-Texte gehören.

Gegen die „synchrone Lektüre" hält Vf. an der „Qumran-Essener-Hypothese"
fest, d. h. an der Vorstellung, dass sowohl die antiken Essener-Berichte als auch die

„spezifischen" Qumrantexte auf dieselben Realitäten Bezug nehmen. Dabei sind
die beiden Abbildungen der Realität so verschieden, dass es unzulässig ist, sie zu
oder in einem Bild zusammenzufassen. Mit gutem Grund wünscht Vf., „dass auch
die Zeit vorbei sein wird, in der der Sinn oder gar die Lesart eines Qumrantextes
aus antiken Essenertexten ermittelt werden konnten" (S. 9). Das Versprechen der

Elypothese ist nicht die gegenseitige Erklärbarkeit der beiden Reihen von Texten,
sondern eine neue Optik, in der jede Reihe für sich genommen wird, auch wenn
beide dieselbe - wie auch immer geartete — Realität abbilden. Diese Optik ist auch

geeignet, dem heutigen Trend entgegenzuwirken, eine durchgreifende Hellenisie-

rung des Judentums in hellenistisch-römischer Zeit anzunehmen, auch in Judäa
selbst und im semitischen Sprachbereich. Selbstverständlich war die Präsenz
griechischer Kultur ein entscheidender Faktor in dieser Zeit; deren Auswirkungen lassen

sich aber nicht pauschal, sondern nur am und im Einzelfall bestimmen: Was
den einen - zur gleichen Zeit und manchmal am gleichen Ort — eine vitapjthagorica

war, war den anderen priesterliche Absonderung von rituell unreiner Umgebung
nach den Vorschriften der Tora. Die Annahme, die einen wie die anderen haben
dieselbe Realität vor Augen, bearbeiteten sie aber jeweils nach den Mustern
unterschiedlicher literarischer Traditionen, bringt eine erfreuliche Mehrdimensionalität
in das rekonstruierte Geschichtsbild. Zu dieser Art Reflexionen über das Wesen

von Geschichte und Geschichtsschreibung und ihren Methoden zu zwingen, ist
nicht zuletzt Das Verdienst des Buches, für das man Vf. dankbar sein muss.

Bern Maria Sokolskaya

430



BENDEMANN, Rainhard VON: Philo von Alexandria — Über die Freiheit des 'Rechtschaffenen.

Übersetzt und eingeleitet, Göttingen / Bristol, CT: Vandenhoeck & Ruprecht
2016, 89 S, ISBN 978-3-525-53465-6 — ISBN E-Book: 978-3-647-53465-7.

In die neue Reihe „Kleine Bibliothek der antiken jüdischen und christlichen
Literatur" aus dem Hause Vandenhoeck & Ruprecht ist mit Quod omnis probus Uber

sit (prob.) erfreulicherweise auch ein kurzer Traktat des Philon von Alexandrien
aufgenommen worden. Leopold Cohn, der grossartige Herausgeber des griechischen

Textes, zählt es zu Philons opuscula. Vom Umfang her ist dieser Traktat in
der Tat ein kleines Werk, der entsprechend gut in diese „Kleine Bibliothek" passt.
Probus ist aber in zweierlei Hinsicht eine adäquate Wahl für eine knappe und
dennoch problembewusste Einführung in Philon: Zum einen trifft man hier in aller
Deutlichkeit auf die Komplexitäten und Ambivalenzen, die diesen Autor, der sich
einfachen Kategorisierungen verschliesst, ausmacht. Derselbe Philon, der sich
andernorts spöttisch und kritisch über das Theater und die griechische Mythologie

äussern kann, verweist hier auf die Dramen des Euripides (er zitiert aus der

Tragödie Hekabe und dem Satyrspiel Sjleus) und exemplarisch auf moralische

Vorzeigepersonen aus dem Mythos. So kann Philon schreiben (prob. 98-99, in der
Übersetzung von von Bendemann): „Zeugen für die Freiheit der Rechtschaffenen

sind Dichter und Schriftsteller, nach deren Einsichten Griechen ebenso wie

Nichtgriechen beinahe von ihrem Windelalter an erzogen werden. Sieh zum
Beispiel, was Herakles bei Euripides sagt (...)." Philon verweist in diesem Traktat
genauso auf Euripides wie auf den „Gesetzgeber der Juden" (Moses). Zum
andern istprob, aber auch einfach ein noch immer aktueller philosophischer Traktat
über die Frage, was Freiheit bedeuten mag. Frei ist nach Philon der „Rechtschaffene"

(so von Bendemanns Übersetzung von onouôaToç anstelle des in der Tat in
die Jahre gekommenen „Tüchtigen"). In guter stoischer Tradition versteht Philon
jenen als frei, der sich innerlich jeglicher Sklaverei entledigt. Frei und damit glücklich

ist jener, dessen Wirken sich auf das Gute ausrichtet und sich von keinerlei
Leidenschaften leiten lässt. Hierfür können Philon Moses und die Essener (denen
er eine recht detaillierte Beschreibung widmet) genauso als Beleg dienen wie die

griechischen Philosophen Diogenes und Zenon. Man kann im Übrigen erahnen,
was Leopold Cohn, der im Oktober 1914 den Text edierte und im Vorwort seiner

Ausgabe das Ende des Krieges herbeisehnt (durchaus in patriotischen Worten),
bei manchen Stellen des Traktats durch den Kopf ging: Etwa dort, wo Philon
Freiheit und Sklaverei in Krieg und Frieden thematisiert und Soldaten, die „Gräben

ziehen und Wälle aufrichten" (prob. 33), thematisiert.
Reinhard von Bendemann, Professor für Neues Testament und Judentumskunde

an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität Bochum,
führt auf 40 Seiten sehr gut in Autor und Werk ein. Er hat dabei weniger den

Spezialisten als ein allgemein interessiertes Publikum im Auge (der griechische
Text wird nicht abgedruckt). Philons philosophische Argumentation in prob, wird
auf gut verständliche Art und Weise in den bereiteren Kontext der griechischen
und römischen (Cicero!) Philosophie gestellt. Die Übersetzung ist unprätentiös
und liest sich gut. Dass auf der Vorderseite dieses opusculum Philons ein griechischer

Ausschnitt aus der Sapientia Salomonis (Kap. 7) abgedruckt ist (wie offenbar

431



auf dem Titel aller Bände der Serie), überrascht zuerst etwas. Aber wenn dort
steht, dass die Weisheit dem Zepter und Thron vorzuziehen ist {Sap. 7,8), so
hätten dieses Credo Philon und sein Moses auch unterschrieben.

René BlochBern

STEMBERGER, GÜNTER: Mose in der rahhinischen Tradition, Freiburg i. Br. / Basel /
Wien: Herder Verlag 2016, 250 S.; ISBN 978-3-451-34055-0.

Der Band geht auf eine Vorlesung zurück, die der Verfasser im Sommersemester
2014 an der Universität Regensburg gehalten hat. Im Zentrum stehen das Bild
oder besser die Bilder Moses, die sich in der rabbinischen Tradition finden. Diese

geben zum einen darüber Auskunft, wie sich die jeweiligen Verfasser Person und
Biographie Moses vorgestellt haben, zugleich eröffnen sie einen Blick auf ihre
religiösen Ideen, Überzeugungen und Ideale, die die Texte angesichts der Zent-
ralität der Mose-Gestalt in Tora und Tradition auf mannigfaltige Weise
durchscheinen lassen. Vor diesem Hintergrund macht Stemberger in der rabbinischen
Tradition denn auch eine interessante grundlegende Weichenstellung für die
Ausgestaltung des Mose-Bildes aus: in ihr spiegele sich eindrücklich die Entwicklung
des Judentums zu einer Buchreligion, die insbesondere durch die Zerstörung des

zweiten Tempels vorangetrieben worden sei. Als Moses prominenteste Rolle
kristallisiere sich entsprechend in der Auslegungstradition weder jene eines Helden
der Frühzeit, noch die eines Retters im Exodus, ja nicht einmal die eines Mittlers
des Gotteswortes heraus, sondern Mose gewinne vor allem als Lehrer an Bedeutung,

d. h. als "Moshe Rabbenu" (S. 15).
Materialiter basiert die gebotene Sammlung von Mose-Bildern auf einer breiten

Auswahl von Texten, vor allem aus dem palästinischen und babylonischen
Talmud sowie zahlreichen Midraschim (die Einführung bietet darüber hinaus
einen kurzen Überblick über die frühe Wahrnehmung Moses bei Josephus, Philo
u. a.). Strukturiert ist die Darstellung endang der biographischen Stationen Moses:

Geburt und Kindheit, Auszug aus Ägypten, Offenbarung der Tora, Führer
des Volkes in der Wüste, Tod oder Himmelfahrt sowie Mose und seine Nachfolger.

Die Texte, auf die Bezug genommen wird, sind stets in einer Übersetzung
geboten. Im Anschluss werden sie meist knapp, gelegentlich aber auch sehr
ausführlich kommentiert, wobei u. a. zur Sprache kommt, auf welche Weise sie am
biblischen Text anknüpfen: wie sie z. B. narrative Leerstellen füllen oder wo sie

wahrnehmbar Schwerpunkte gegenüber der biblischen Darstellung verschieben.
Ein Beispiel für ersteres ist etwa die ausführlich besprochene Behandlung von
Moses Geburtsgeschichte (Ex 2,1-10) in bSota, die u. a. erklärt, warum Moses
Mutter ihn nicht länger verstecken konnte oder woran die Tochter des Pharao
erkannte, dass sie ein Hebräerkind gefunden hatte. Letzteres zeigt sich z. B. bei
der Rolle, die Mose bei der Offenbarung der Tora am Sinai zugewiesen wird. So

schildert Pesiqta Rabbati 20 zwar eine ausführliche Himmelsreise des Mose, hält
dann aber fest, dass die gesamte Tora dem Volk Israel direkt offenbart wurde. Moses

Bedeutung tritt hier gegenüber der biblischen Darstellung erkennbar zurück.

432



Der Band stellt nachdrücklich die Fülle der Bezugnahmen auf Mose in der
rabbinischen Literatur vor Augen. (Häufig werden — über das im Titel angekündigte

hinaus — auch noch Parallelen aus der christlichen Auslegungsgeschichte
eingespielt und verglichen.) Zugleich ist er durch die jeweils gebotene erhellende

Kommentierung der Texte eine kleine Einführung in die rabbinische Literatur
selbst und informiert über deren zentrale Anliegen, Auslegungstechniken,
Literaturgeschichte u. v. m. Ein überaus lesenswertes und zudem gut lesbares Buch!

Tübingen Kristin Weingart

Orlov, ANDREI: The Atoning Dyad: The Two Goats ofYom Kippurin the Apocalypse of
Abraham (Studia Judaeoslavica 8), Leiden / Boston: E. J. Brill 2016, IX + 178 S.

gr.8°, ISBN 978-90-04-30821-3.

Der jüdischen Apokalyptik galt gerade der Erzvater Abraham als ein besonders

zuverlässiger Offenbarungsträger. Eine dem Patriarchen nachträglich zugeschriebene

(christlich überarbeitete und in altslavischer Sprache tradierte) spätantike
Apokalypse enthält sowohl eine haggadische Legende, welche die Gotteserkenntnis
Abrahams narrativ darstellt (ApkAbr 1-8), als auch die hieran nachträglich angefügte

Schilderung einer visionären Himmelsreise des Erzvaters Israels (ApkAbr 9-
31). Ziel der motivgeschichtlich ausgerichteten Studie O.s, der im Department of
Theology der Marquette University, Milwaukee, IN, forscht und lehrt, ist eine

gründliche Untersuchung der Rezeption des mit dem komplexen Sühneritual des

Versöhnungstags verbundenen Motivkomplexes in dieser antiken jüdischen Schrift
in ihrem traditions- und theologiegeschichtlichen Kontext.

Im ersten Hauptteil des Buches nimmt O. die unterschiedlichen Fortschreibungen

und Deutungen des Sündenbockritus in antiken jüdischen und frühchristlichen
Texten in den Blick, welche als mögliche traditionsgeschichtliche Vorlagen der

Apokalypse Abrahams gelten können. Das erste Kapitel (S. 9-18) befasst sich mit
Übertragungen des Verhältnisses und des Schicksals der zwei Ziegenböcke von Lev
16,5ff. auf Kain und Abel, wobei insbesondere das zentrale Motiv der »Fortschickung«

Erwähnung findet. In ähnlicher Weise geht es im zweiten Kapitel (S. 19-21)

um Isaak und Ismael und ihr jeweiliges Gottesverhältnis. Die Übertragung der
Vorstellung der kultischen Korrespondenz der beiden Böcke auf den Konflikt
zwischen Jakob und Esau im dritten Kapitel (S. 22-31) repräsentiere „a quite prominent

line of interpretation in the midrashic literature" (27). Besonders bemerkenswert

im Hinblick auf die Verbindung dieser kultischen Korrespondenz auch mit
der Gestalt Josephs (S. 32-42) sei die Amalgamierung von Bedeutungsfunktionen
beider Opfertiere in einer Person.

Bereits die schriftgelehrte Deutung der beiden Ziegenböcke von Lev 16 auf
Deuteengel und Satan als Widersacher in Sach 3,1-10 (S. 43-48) sei als „conceptual
turn" (S. 48) zu betrachten, weil die Tiere hier zum ersten Mal mit übernatürlichen
Wesen assoziiert werden. Gerade im Buch der Wächter (äthHen 6-36) als frühem
Stratum der Henochliteratur (S. 49-57) gelange dieser Trend in markanter Weise

zum Ausdruck. Zudem sei die Aufnahme der Symbolik des Versöhnungstags im

433



Wächterbuch nicht auf die gerechte Bestrafung des Gottesfeindes (äthHen 10)
beschränkt, sondern durchziehe weite Passagen des apokalyptischen Textes, was
wiederum dessen „persistent cultic tendencies" unter Beweis stelle" (S. 57).

Das siebte (S. 58-64), achte (S. 65-72) und neunte Kapitel (S. 73-78) wenden
sich frühchristlichen Texten zu. Hinsichtlich der Barrabasepisode (Mt 27,15-26)
hält O. fest, dass zwar bereits der Kirchenschriftsteller Origenes auf die typologi-
sche Entsprechung des hierin erzählten Geschehens und des Geschicks der beiden

Opfertiere des Versöhnungstags verweise, dass aber der Makrokontext, nämlich die
matthäische Passionserzählung, sowohl den in die Wüste geschickten als auch den
im Tempel geopferten Ziegenbock gleichermaßen mit Jesus aus Nazareth selbst
verbinde (S. 64). Hebr 9,11 f. überblende das hohepriesterliche Amt mit der Funktion

des Opfertiers (S. 72). Zahlreiche Schriftzeugnisse des frühen Christentums

(vor allem Barnabasbrief, Justin und Tertullian) seien erkennbar um eine allegori-
sierend deutende Verknüpfung vieler Einzelzüge der Jesuspassion und des

Opfergeschehens am Versöhnungstag bemüht: „These early Christian writings attemped
to intertwine the imagery of the two goats chosen during the Yom Kippur
ceremony, and they applied this conceptual amalgam to Jesus" (S. 78).

Im zweiten Teil des Buches konzentriert sich O. zunächst auf die antagonistische

Gestalt Asasels als Personifikation der Unfrömmigkeit und Ungerechtigkeit in
der Apokalypse Abrahams (S. 81-85) und auf die Deutung des gefallenen Engels
als des endzeitlichen Sündenbocks im Kontext einer „nonconventional, eschatolo-

gical version of the Yom Kippur rite" (S. 81). Nacheinander zur Sprache kommen
sodann die narrative Präsentation Asasels als „emblematic representative" (S. 89)
aller Feinde Gottes und des Bundesvolkes Israel (S. 86-89), die paränetisch
motivierte Interpretation des „Loses" Asasels in ApkAbr 13,6 und 14,4f. (S. 90-94), die
sich auch in der Apokalypse Abrahams widerspiegelnden Anreicherungen der
biblischen Ausführungsbestimmungen für den Versöhnungstag in tannaitischen Texten

(S. 95-106), die typologische Entsprechung zwischen dem Motiv der rituellen
Misshandlung des Sündenbocks und Asasels Verfluchung in ApkAbr 13,6ff.
(S. 107-111), die Verbindung des Motivs der Fortschickung des Opfertieres in die
Wüste mit Asasels Verstoßung und der durch diese bewirkten Beseitigung aller
Unreinheit in ApkAbr 14,3 (S. 112-115) sowie die »Doppelrolle« des gefallenen Engels
als Gegenstand und Empfänger des versöhnenden eschatologischen Opfers
zugleich (S. 116-125).

Im dritten Buchteil geht es um Abraham als archetypisches »Opfertier« der
Endzeit in der mit seinem Namen verbundenen apokalyptischen Schrift. O. weist
auf die wiederholte Darstellung des Patriarchen als Medium des Opfergeschehens
hin (S. 131 f.) und betont die Relevanz der spatialen Dimension der Erzählhandlung
(S. 133-136). Die als deutliche Allusion an die Kulthandlungen am Versöhnungstag
zu interpretierende Interaktion zwischen dem Deuteengel Jaoel und Asasel in der

Apokalypse Abrahams spezifiziere Lev 16,21 dahingehend, dass nunmehr allein

von der rechten Hand des Hohenpriesters die Rede ist (S. 137-139). Weitere kurze

Kapitel behandeln die Bekleidung Abrahams und Asasels (S. 140-144), den Eintritt
des Erzvaters ins himmlische Heiligtum (145-147) und seine ihm in ApkAbr 13,3f.

von Asasel angedrohte Feuerprobe (S. 148-153). In der Zusammenfassung seiner

434



Untersuchung zur Rezeption und Applikation der reichen Auslegungstradition von
Lev 16 in der Apokalypse Abrahams hält O. abschließend fest: "The plethora of
Abraham's sacerdotal duties in the Apocalypse of Abraham serves as an important
illustration that reveals the paradoxical amalgam of various sacerdotal offices that

attempt to reconcile the patriarch's priestly profile with his role as the immolated
goat" (S. 158).

Die unbeschadet ihrer konzisen Darstellungsweise sehr gründliche und
materialreiche Studie beleuchtet in beispielhafter Weise wesentliche Aspekte eines
markanten parabiblischen Zeugnisses der literarischen Inszenierung biblischer Erzählfiguren

als eschatologische Kultfunktionäre und damit einen ebenso relevanten wie
interessanten Aspekt der Aufnahme und kreativen Umdeutung kultischer Traditionen

bereits in der frühen jüdischen Apokalyptik.

Tübingen Michael Tilly

PETROVSKY-SHTERN, YOHANAN: The Golden Age Shtetl. A New History ofJewish Life
in Last Europe, Princeton / Oxford: Princeton University Press 2015, 431 S., ISBN
978-0-69116-851-7 (Paperback) (Hardcover: 2014, ISBN 978-0-69116-074-0).

Freeze, CHAERAN Y. / JAY M. Harris (eds.): Everyday Jewish Life in Imperial Russia.

Select Documents (1772-1914) (The Tauber Institute Series for the Study of
European Jewry), Waltham, MA: Brandeis University Press 2013, 635 S., ISBN 978-
1-61168-455-1 (Paperback); ISBN 978-1-61168-454-4 (Hardcover).

Die Forschung zum ost(mittel)europäischen Judentum hat insbesondere im anglo-
amerikanischen und deutschen Sprachraum in den letzten beiden Dekaden
bemerkenswerte literaturwissenschaftliche, kulturgeschichtliche und historiographische
Arbeiten hervorgebracht, beispielsweise von Eugene Avrutin, Verena Dohm, Olga
Litvak, Alexis Hofmeister, Brian Horowitz, Yvonne Kleinmann, Gabriella Safran,
Maxim D. Shrayer. Möglich wurde dies nicht zuletzt durch die Öffnung bzw. neue
Zugänglichkeit von Archiv- und Bibliotheksbeständen seit den frühen 1990er Jahren

in den heutigen Staaten Ost(mittel)europas. Auch die beiden hier vorzustellenden

Bücher basieren auf diese Weise auf reichhaltigen Archivfunden, die eine
Revision tradierter Denkfiguren stützen bzw. eine Reakzentuierung von Forschungsinteressen

befördern.
In seinem The Golden Age Shtetl. A New History ofJewish Life in East Europe

unternimmt es Yohanan Petrovsky-Shtern, das Bild des Shtetls entgegen der Lesart von
Rückwärtsgewandtheit, Passivität und Verfall neu zu entwerfen. Hierfür konzentriert

er sich in zeitlicher Hinsicht auf die Periode unmittelbar nach den Teilungen
Polen-Litauens, situiert das "golden age shtetl" somit in die Zeit von 1790 bis 1840,
und in epistemischer Hinsicht auf Erscheinungsformen des Alltags im Shtetl. Pe-

trovsky-Shterns Interesse ist es dabei, die aufgrund von Dokumenten belegbare
Aktivität und Selbstbestimmung Bewohner/innen des Shtetl in der Zeit seiner
Blüte herauszustellen: "Far more nuanced than just ,a state of mind' or a ,locus of
memory,' the shtetl embodied action — economic and manifacturing, religious and

435



educational, political and civic, cultural and criminal, the complex nature and
transformation of which is our focus." (S. 27)

Folgerecht umfasst die Studie Bereiche, die zuweilen zu Sinnbildern der

osteuropäisch-jüdischen Lebenswelt geronnen sind, wie Schmuggel, die Taverne, die
Familie, die Architektur, aber auch die Kriminalität, der Jerusalem-Bezug, das

Druckwesen und die Lesegewohnheiten. All diesen Bereichen fügt er neue
Beobachtungen und Analysen hinzu, etwa wenn er aufzeigt, dass der Schmuggel
einerseits eine Spielart von russisch-jüdischer Interaktion erschuf und andererseits
ein Ausdruck von Freiheit bzw. Selbstbehauptung gegenüber der staatlichen
Administration darstellte; dass Gewalt durchaus ein Mittel der Verständigung der
Shtetl-Bewohner/innen war; dass die Geschlechterrollen zwar verschiedene
Wirkbereiche für Frau und Mann vorsahen, die Familie jedoch als „sozialer Nukleus"
des Shtetls von einem «duumvirate" (S. 219) geführt wurde. Seine Ausführungen
unterlegt Petrovsky-Shtern anschaulich mit jiddischen Sprichwörtern, die als Zeugen

Spuren der ukrainisch-polnisch-russisch-jüdischen Interaktion im sprachlichen
Gewand fixieren, wie z. B. «azoy a paskudnyak," oder vice versa mit jiddischen Spuren

im russischen Argot.
War das Shtetl in der neueren Forschung eher Gegenstand der Literaturwissenschaft

(vgl. dazu die Arbeiten von Mikhail Krutikov, Dan Miron, OlafTerpitz) oder
aber der Historiographie zur (früh-)sowjetischen Periode (vgl. dazu die Arbeiten
von Arkadi Zeltser, Jeffrey Veidlinger), so leuchtet Petrovsky-Shtern eloquent eine
Periode aus, die bisher kaum im Zentrum der Aufmerksamkeit stand. Mehr noch,
wendet er den Fokus auf die aktive Selbst-Gestaltung des Shtetls vor der Zeit der
russländischen Grossen Reformen und seines ökonomischen wie kulturellen
Niedergangs. Dezidiert folgt er damit einem Diktum Salo W. Barons, der sich gegen
eine "lachrymose conception" jüdischer Geschichte gewandt hatte. Wenngleich
zuweilen eine höhere Differenziertheit der Analysekategorien wünschenswert gewesen

wäre, so etwa stammt ein Teil der beigefügten Abbildungen aus einer Ausstellung

zu Galizien, das als Kronland des österreichisch-ungarischen Reiches andere

Dynamiken entfaltete, so schmälert dies die Leistung der Studie nicht. Mit ihr legt
Petrovsky-Shtern eine inspirierende wie kurzweilige Untersuchung vor, die den
Blick auf neue Forschungsbereiche öffnet und überkommene Annahmen und

Denkfiguren hinterfragt.
Der Blick auf das Alltagsleben beschäftigt auch den von ChaeRan Y. Freeze

und Jay M. Harris herausgegebenen Band. Die von ihnen vorgelegte Dokumentensammlung

unternimmt die nahezu herkulische Anstrengung, Dokumente
unterschiedlichster thematischer wie textueller Couleur aus der Zeit von 1772 bis 1914

zu versammeln. Der Zugriff in ihrer Kompilation Everyday Jewish Life in Imperial
Kussia führt derart archivaüsche Funde mit gedruckten Materialien montageartig
zusammen, um die epistemischen Bereiche von Diskurs und Erfahrung miteinander

kommunizieren zu lassen und so Erscheinungen der Modernisierungsprozesse
herauszustellen: "This volume represents the first comprehensive effort to
integrate both archival and classical Jewish sources in order to bridge the conventional

divide between the discourse of intellectual elites and the social ideals and

experiences that guided the behaviour of ordinary people." (S. XVIII)

436



Die Dokumentensammlung ist thematisch aufgebaut, enthält ein konzises,
programmatisches Vorwort, einen kompakten historischen Abriss und wird
abgerundet von einer Auswahlbibliographie zur neueren Forschung. Die jeweiligen
thematischen Komplexe werden eingerahmt von einer knappen Einführung und
Annotationen am Ende. Zu den Komplexen gehören religiöses Leben, Familienleben,

Gesundheit und Sexualität, Bildung und Kultur, Arbeitswelt sowie Interaktionen

mit Umgebung und Staat. Diese übergeordneten Komplexe werden ihrerseits
in Unterpunkte gegliedert, so finden sich im Komplex Arbeitswelt die Unterkategorien

Kommerz und Handel (z. B. eine Petition des Moskauer Bürgermeisters an
den Stadtkommandanten von 1790), Hausarbeit (z. B. ein Auszug aus Avraam Pa-

pernas Memoiren von 1910), Jüdische landwirtschaftliche Kolonien (z. B. ein
Bericht über Staatskredite an jüdische Farmer in Cherson von 1885), Handwerker und
Fabrikarbeit (z. B. ein Geheimbericht der Polizei über den Arbeiterinnen-Streik in
Pinsk von 1901/2), freie Berufe (z. B. ein Memorandum der Duma über
Jura-Absolventen der Kiewer St. Vladimir Universität von 1912).

Die kompilierten Materialien erfassen ausschnitthaft nicht nur wesentliche
Bereiche der jüdischen Lebenswelt, sondern sind sie mehr noch in ihrer textuellen
Gestalt höchst verschieden — sie reichen von Bittschreiben, Polizeiberichten über
rabbinische Responsen bis hin zu Memoiren. Durch ihre Auswahl und Einordnung
gelingt es Freeze und Harris, ein ebenso differenziertes wie dynamisches Bild zu
zeichnen. Der Notwendigkeit einer Auswahl, wie es allen kompilatorischen Arbeiten

inhärent ist, geschuldet, bewegen sich die ausgewählten Texte im sprachlichen
Rahmen des Jiddischen, Hebräischen und Russischen. Wünschenswert wäre, eventuell

für weiterführende Projekte, auch Dokumente in polnischer und ukrainischer
Sprache zu berücksichtigen, in Sprachen folglich, die zu bestimmten Zeiten und an
bestimmten Orten (z. B. das Polnische in Wilna oder das Ukrainische seit Ende des

19. Jahrhunderts) für zumindest Teile der jüdischen Bevölkerung massgeblich und

wirkungsträchtig waren.
Ungeachtet dessen liefern Freeze und Harris mit ihrer beachtlichen und

verdienstvollen Dokumentensammlung einen wichtigen Beitrag zur Erforschung des

russländischen Judentums. Sie erweitern nicht nur immens das Spektrum der
bereits vorliegenden Kompendien (z. B. Lucy Dawidowicz [ed.], The Golden Tradition.

Jewish Life and Thought in Eastern Europe, New York 1967, letzter Nachdruck 1996,
oder Maxim D. Shrayer [ed.], An Anthology ofJewish-Russian Literature: Two Centuries

of Dual Identity in Prose and Poetry, 1801—2001, 2 Bde, Armonk, NY 2007) und
gewähren derart leichteren Zugang zu zuweilen schwer erreichbaren Dokumenten,
sondern sie identifizieren durch ihre Systematisierung und gewissermassen
Kanonisierung auch den Bereich des Alltags als ein in den Jüdischen Studien bisher eher

marginal wahrgenommenes Forschungsfeld.
Beide hier vorgestellten Bände stellen kurzum materielle und gedanklich-argu-

mentative Fundgruben zum Alltagsleben des osteuropäischen Judentums dar und
sollten als Inzentiv für weitere Forschung verstanden werden.

Wien OlafTerpitz

437



LATTKI, TORSTEN: Benson Kellermann. Prophetisches Judentum und Vernunfireligion
(Jüdische Religion, Geschichte und Kultur — JRGK, Bd. 24) Göttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2016, 460 S, ISBN 978-3-525-57040-1.

Ist die deutsch-jüdische Geschichte die letzte Bastion der Biographien, weil über
jede noch so erdenklich unwichtige Person eine Biographie verfasst werden
muss? Man könnte dies auf den ersten Blick denken, wenn man sich Benzion
Kellermann (1869-1923) anschaut, den Rabbiner, Lehrer und Philosophen, und
nach seinem bleibenden Eindruck in der Wissenschaftswelt fragt. Doch Torsten
Lattkis beeindruckende Dissertation belehrt uns eines Besseren. Benzion Kellermann

ist ein exzellentes Beispiel jüdischen Wissens und jüdischen Ringens um
einen Platz in der deutschen Gesellschaft vom Kaiserreich bis zur Weimarer
Republik, er ist auch ein exzellentes Beispiel für das Ringen um ein Judentum, das

Religion mit Wissenschaft zu verbinden sucht. Wir kennen die grossen Namen
dieser Debatten, z. B. Abraham Geiger, Hermann Cohen (bei dem Kellermann
studiert hatte), Leo Baeck, aber es sind Personen wie Benzion Kellermann, die
die Basis dieser Bewegungen bilden, aus der heraus es Intellektuellen wie
Hermann Cohen überhaupt erst möglich wird, ihre bekannten Schriften zu verfassen
und in die Debatten einzubringen.

Kellermann, aufgewachsen in einem orthopraxen Milieu, schaltet sich in die

grossen Diskurse seiner Zeit aktiv ein, er setzt sich dabei für ein liberales Judentum

ein und streitet mit Vertretern des Protestantismus, die auf das Judentum
offen zugehen, aber nur, weil sie es als veraltet, überholt, nicht mehr relevant
betrachten. Auch die Philosophie sieht ihn als streitbaren Denker, doch steht ihm
aber häufig gerade Hermann Cohen symbolisch im Weg; wird er doch zu eng als

Schüler Cohens gesehen — und dies dann negativ ausgelegt. Seine Schriften zur
Philosophie und zur Religion finden teilweise harsch unterschiedliche Bewertungen,

wobei dies auch wieder ein Spiegelbild der Gesellschaft ist. Torsten Lattki
kommt das grosse Verdienst zu, diese Debatten neben die Texte Kellermanns zu
stellen und damit ein Zeitbild zu entwerfen, das intensiver die Leser und
Leserinnen in die Zeitläufte einführt als eine reine Darstellung der Schriften
Kellermanns. Und man kommt einer Person nahe, die auf der einen Seite eigentlich ein

erfolgreiches Leben führt: Kellermann absolviert verschiedene Ausbildungen, ist
als Lehrer tätig, erreicht das Rabbinerdiplom, arbeitet als Rabbiner und ist auch auf
dem Gebiet der Philosophie mit Vorträgen und Artikeln, schliesslich auch mit
grösseren Monographien tätig. Und gleichzeitig erleben wir einen Mann, der schlussendlich

doch immer kurz vor dem gewünschten Zenit scheitert, so erreicht er keine

Anstellung als Dozent an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums.
Lattki verortet sein Buch in der neuen Biographieforschung, es ist aber, im
allerbesten Sinne, eine klassische Gelehrtenbiographie, die den Menschen in seiner
Lebenswelt zeigt und dabei deutlich macht, dass es gerade solche Biographien sind,
die uns die Epoche von 1871 bis 1933 verständlich machen können.

Basel Erik Petty

438



MICHAEL Brenner: Israel. Traum und Wirklichkeit des jüdischen Staates. Von Theodor

Heryl bis heute. München: C. H. Beck 2016, 228 S., ISBN 978-3-406-68822-5.

„Die Kerle wollen glücklich sein". An Israel scheiden sich die Geister — Gegensätze
prallen mitunter hemmungslos aufeinander: Gilt den einen das Land zwischen Jordan

und Mittelmeer als Musterstaat in einer nahöstlichen Chaosregion, sehen die
anderen in Israel einen Paria. Für die einen ist das jüdische Gemeinwesen die
einzige Demokratie im Nahen Osten, für die anderen ein kolonialistischer Aggressor.
Wähnen jüdische Westbank-Siedler und evangelikale Aktivisten in Israel einen mes-
sianischen Heilsbringer, formiert sich auf der Gegenseite eine internationale
Boykottbewegung, die den zionistischen Staat in die Knie zwingen möchte. Seit bald
50 Jahren richtet sich fast die Hälfte aller länderspezifischen Resolutionen der UN-
Vollversammlung gegen Israel — aus dem einstigen Aussenseitervolk scheint ein
Aussenseiterstaat geworden zu sein. Während die Bundeskanzlerin Angela Merkel
die Sicherheit Israels als einen Teil der deutschen „Staatsräson" bezeichnet, ist es

unter postmodernen jüdischen Intellektuellen wieder schick geworden, einem
nostalgisch verklärten antizionistischen „Diasporismus" zu frönen; in Ländern wie
etwa dem Iran ist es gar staatsoffizieller Usus, dem „zionistischen Gebilde" den
Tod zu wünschen. So gegensätzlich sich all diese Deutungen lesen, sie haben eines

gemeinsam: Israel wird nirgendwo als „ein ganz normaler Staat" betrachtet.
Diese Widersprüchlichkeiten sind auch dem innerisraelischen Diskurs nie

fremd geblieben: Die Geschichte des Zionismus spiegelt vordergründig den
Versuch, die Juden zu einem ganz normalen Volk mit einem ganz normalen Staat zu
machen. „Die Kerle wollen glücklich sein" (8), soll der deutsch-jüdische Philosoph
Hermann Cohen gespöttelt haben. Der in der israelischen Unabhängigkeitserklärung

verankerte Wunsch, „ein Leben wie jedes andere Volk in einem eigenen
souveränen Staat zu führen", ist schon in der hebräischen Bibel zu finden, wo das Volk
Israel darauf besteht, so sein zu wollen „wie alle anderen Völker" (1. Sam 8,5).
Doch auch der Wunsch, ein Vorbild für die anderen, „ein Licht unter den Völkern"
sein zu wollen, hat biblische Wurzeln (Jes. 49:6). Dieser gegenläufige Impetus hat
das zionistische Selbstverständnis ebenso geprägt wie der Normalitätsdiskurs.

Der renommierte Münchner Judaist Michael Brenner unternimmt in diesem

Buch den Versuch, die geschichtlichen Voraussetzungen Israels in ihren
Tiefendimensionen neu zu denken und auszuleuchten - entlang der aporetischen Dialektik
von Normalität und Exzeptionalität. Seine These ist ebenso schlicht wie überzeugend:

Auch die zionistischen Vordenker und späteren israelischen Politiker konnten
sich trotz aller Normalisierungsbedürfnisse dem „Bann" der jüdischen Geschichte
nicht entziehen. So sehr hatten sich Vorstellungen von „den Juden" als den schlechthin

„Anderen" in die europäischen Kulturen hineingefressen, dass im Kontext von
Traum und Trauma selbst die zionistischen Protagonisten von derartigen Projektionen

beseelt wurden. Angesichts der besonderen Umstände der Gründungsgeschichte
Israels, nur wenigeJahre nach der Schoah und nach 2.000Jahren der Staatenlosigkeit,
wäre alles andere womöglich noch erstaunlicher gewesen. So haben im heutigen Israel

Protagonisten unterschiedlicher politischer Milieus die Sonderrolle ihres in allerlei
religiöse, säkulare und ethnische Parallelgesellschaften zersplitterten Gemeinwesens
verinnerlicht — Diversity scheint der kleinste gemeinsame Nenner zu sein. Ähnlich wie

439



Shulamit Aloni, der Mitbegründerin der linken Meretz-Partei, die die „Einzigartigkeit"

Israels mit prosaischer Kühle in der „Verpflichtung" begründet sieht, „an sich
höhere Ansprüche zu stellen als an andere", spricht Ministerpräsident Benjamin
Netanjahu in poetischer Diktion von Israel als „einem wunderbaren Land, das immer
danach strebt, ein ,Licht unter den Völkern zu sein.'" (S. 11)

In der Langzeitperspektive Israels macht Brenner mehr als einen Paradigmenwechsel

aus: Während es in den ersten beiden Jahrzehnten Israels galt, den
zionistischen Traum in eine realitätstaugliche Praxis zu transformieren, lösten der militärische

Erfolg von 1967 und der dadurch befeuerte politische Rechtsruck von 1977
die Rückkehr der Utopie in die israelische Politik aus. Die Rechten träumen die

Etablierung eines Gross-Israels herbei, während die Linken einen neuen Nahen
Osten herbeisehnen, der das technologisch fortgeschrittene Israel als integralen
Bestandteil akzeptiert. Noch immer, so Brenners an zahlreichen Beispielen illustriertes
Resümee, ist Israel eine „Gesellschaft der Paradoxe": „Tel Aviv ist eine Umsetzung
der Idee, ein Staat wie jeder (westliche) andere sein zu wollen, Jerusalem dagegen
steht in einer Tradition, die das Einzigartige am jüdischen Staat betont. [...] Israel
ist nicht das utopische Siebenstundenland, von dem Theodor Herzl träumte, und
auch nicht der neue Nahe Osten, den Shimon Peres erstrebte, es ist weder zum
Kanaan geworden, das mit der jüdischen Tradition bricht, noch zum Zion, das sich
als religiöser Staat definiert. Das Israel von heute ist ein bisschen von alledem
geworden. [...] Es ist ein Staat, der auf der Hut sein muss, dass er nicht von aussen
zerschlagen wird und das er im Inneren nicht zerbricht. Es ist ein Staat, der trotz
seiner äusserst realen Existenz weiterhin Menschen in der gesamten Welt als

Projektionsfläche ihrer Ängste, Hoffnungen und Wünsche dient." (S. 241-242).

Berlin Martin Kloke

Morgenstern, Matthias / Reinhold Rieger (Hg.): Das Tübinger Institutum
Judaicum. Beiträge %u seiner Geschichte und Vorgeschichte seit AdolfSchlatter (Contubernium,
Bd. 83), Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2015, 264 S., ISBN 978-3-515-11128-6.

2010 wurde einer grösseren Öffentlichkeit bekannt, dass Otto Michel, der
langjährige Leiter des Tübinger Institutum Judaicum, seit 1933 Mitglied der NSDAP
und der SA — einer antisemitischen Schlägertruppe — gewesen war (eingesessene

Tübinger wussten dies durch die Zeiten hindurch, wie ein Brief Lili Zapfs an
Cuno Lehrmann aus dem Jahr 1974 beweist: S. 256, Anm. 34). Dies führte nach
1978/80 (vgl. dazu die entsprechenden Arbeiten von Leonore Siegele-Wensch-
kewitz) erneut zu einer Auseinandersetzung über die Tübinger theologische
Fakultät in der NS-Zeit und über die Vorgeschichte dieses Instituts. Adolf Schlatter

(1852-1938) bildete Studenten aus, die führende Theologen der Bewegung der
Deutschen Christen wurden, so Gerhard Kittel oder Karl Georg Kuhn. Auch Otto
Michel, der spätere Begründer des Institutum Judaicum, studierte 1922 bei ihm.
Schlatter stammte aus einer St. Galler protestantischen Kaufmannsfamilie, sein
Vater war freikirchlich-pietistisch orientiert, seine Mutter blieb in der Landeskirche.

Schlatter finden wir 1882 auf einer Tagung der Basler „Freunde Israels", der

440



schweizerischen judenmissionarischen Gesellschaft, und als Pfarrer in Kesswil
unweit von Arbon. Man müsste also durchaus über die Schweizer theologischen
Hintergründe seiner späteren Einstellung forschen (Diaspora-Protestantismus in der
katholischen Ostschweiz), was die Autoren allerdings nicht getan haben.

Als „positiver" (d. h. konservativer) Theologieprofessor machte er nach 1888
Karriere zunächst in Greifswald, dann in Berlin und schliesslich in Tübingen und
galt eher als Original. Die theologischen Positionen Schlatters analysiert Matthias
Morgenstern, während Reinhold Rieger die Biographie des 1939 nach Tübingen
berufenen Otto Michel nachzeichnet, der ebenfalls aus pietistischem Milieu
stammte. Michels Eigendarstellung („Anpassung oder Widerstand", Wuppertal
1989) ist mit grossem quellenkritischen Vorbehalt zu lesen, etwa, wenn er behauptet

beim Neutestamentier Hugo Oderberg rabbinisches Judentum gelernt zu haben.

Oderberg gehörte ins Umfeld des Antisemiten und Neutestamentiers Walter
Grundmann in Jena. Michel vertrat nach 1939 den in Wien lehrenden Gerhard Kittel

und verschwieg nach 1945 seine NS-Mitgliedschaften. 1956 wurde für ihn an
der Universität Tübingen nach längeren Verhandlungen ein Institutum Judaicum

eingerichtet. Michel grenzte sich von Karl-Heinrich Rengstorf (Aufenthalt in Tübingen

von 1928—1936) ab, der nach 1948 in Münster wirkte und unverdrossen bei der
lutherischen Judenmission mitmachte. Trotzdem rechnete Michel seinen Kontakt
zu Otto Brunner von der „Schweizer Judenmission" als wichtigen internationalen
Bezug. In einer Presseerklärung des Jahres 1957 fordert er die Erforschung „des
Judentums bis zur Gegenwart" und wollte das Neue Testament auch stärker von
seinen „jüdischen Wurzeln" her verstanden wissen. Mit dem Antisemitismus von
Kittel ging er verharmlosend um, wenn er formulierte, dass man „die Vergangenheit

der Zukunft nützlich" machen müsse: Man lese die Titel von dessen antisemitischen

Veröffentlichungen (siehe dort S. 138). Gudrun Holtz — Professorin für
Neues Testament in Tübingen - weist in Michels Theologie das alte Überbietungs-
denken nach und stellt Kontinuitätslinien zur Zeit der 1930er Jahre her. Nach ihr
ist dies auch die Wurzel seiner Ablehnung der Rheinischen Synodalerklärung aus
dem Jahr 1980 als „philosemitisch".

Es bleibt im Falle Otto Michel ein offensichtliches ethisches Versagen, sich der
eigenen Biographie zu stellen und dies wiegt bei einem Theologen, der doch Werte
verkörpern sollte und wollte, besonders schwer. Eine gleiche Tendenz weist
Matthias Morgenstern auch dem nachgeborenen Martin Hengel (1926—2009)

bezüglich seiner Beschäftigung mit der Theologiegeschichte nach.

Essen Uri K Kaufmann

VOIGT, Sebastian: Derjüdische Mai *68. Pierre Goldman, Daniel Cohn-Bendit undAndré
Glucksmann im Nachkriegsfrankreich (Schriften des Simon-Dubnow-Instituts, Bd. 22),
Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht, 2015, 383 S., 7 Abb., Bibliographie (S. 334-

371), Register, ISBN 978-3-525-37036-0.

Mit seiner Monographie hat sich S. Voigt, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut

für Zeitgeschichte in München, zum Ziel gesetzt, die familiengeschichtlichen

441



und biographischen Hintergründe seiner drei Protagonisten in ihrem Zusammenhang

mit deren politischen Engagement der zweiten Hälfte der 1960er Jahre zu
untersuchen.

Bei André Glucksmanns (Boulogne-Billancourt 1937—2015 Paris) in Czerno-
witz und Prag aufgewachsenen Eltern waren es die Erfahrungen im britisch
verwalteten Palästina, wohin sie als Linkszionisten ausgewandert waren. Sie schlössen
sich dort der Kommunistischen Partei an und remigrierten in den 1930er Jahren
nach Frankreich. Sein Vater war zeitweise als Agent der UdSSR, und seine Mutter
im kommunistischen Widerstand tätig gewesen. Glucksmann selbst überlebte als

Kind im von Deutschen unbesetzten Teil Frankreichs an wechselnden Orten. Später,

nach seinem Studium, wurde er bei Raymond Aron promoviert.
Der Vater Pierre Goldmans (Lyon 1944—1979 Paris) hiess eigentlich Alter

Mojsze Goldman (Lublin 1909—1988 Paris) und war in Lublin aufgewachsen. Von
dort emigrierte er nach Frankreich und engagierte sich im spanischen Bürgerkrieg.
Zuvor, noch in Frankreich hatte er seinen Vornamen Alter in Albert umgewandelt.
Im anfänglichen Gegensatz zu ihrer Partei wollten sich jüdische Kommunisten
sofort am Widerstand gegen die deutsche Wehrmacht beteiligen und organisierten
sich entsprechend in Untergrundgruppen. Hier, im Untergrund, in Lyon, lernte er
seine Frau Janina Sochaczewska kennen, die in einer orthodoxen jüdischen Familie
in Lodz gross geworden war. Im Juni 1944 kam ihr Sohn Pierre in Lyon zur Welt.

Daniel Cohn-Bendits Mutter stammte aus Posen und war in Berlin aufgewachsen.

Dort hatte sie später Jura studiert und im Umfeld der Universität und ihrer
beruflichen Tätigkeit als Assessorin Rechtsanwalt Erich Cohn(-Bendit) (Berlin
1902—1959 Frankfurt am Main) kennengelernt. Nachdem Erich Cohn als Anwalt
viele Linke in Berlin vertreten hatte, musste er schon im März 1933 fliehen und
ging nach Frankeich, wo.er sich als Papierverkäufer und Autografenhändler
durchschlagen musste. Als deutscher Staatsbürger wurde der Vater Daniel Cohn-Bendits
nach Kriegsausbruch 1939 interniert, die Mutter flüchtete mit dem älteren Sohn
nach Südfrankreich. Dort wurde Daniel Cohn-Bendit wurde geboren. Während
sich der Vater bereits 1952 in Frankfurt am Main als Anwalt niedergelassen hatte,
kamen seine Frau und Sohn Daniel erst 1958 nach. Daniel Cohn-Bendit besuchte
danach die reformpädagogische Odenwaldschule im hessischen Ober-Hambach.
Sein dortiger Erzieher war Ernest Jouhy, der 1913 in Berlin als Ernst Leopold
Jablonsky (gest. 1988) geboren und als Kommunist aktiv war. 1933 war er ebenfalls
nach Paris geflohen.

Es ist das Verdienst der Arbeit Voigts gezeigt zu haben, dass — und in welcher
Weise — es diese persönlichen, familiengeschichtlichen Erfahrungen gewesen sind,
die auf das spätere politische Engagement der nachgeborenen Söhne prägend
gewirkt haben. Ausführlich hat er die Publikationen seiner drei Protagonisten
zusammengetragen und dabei kritisiert, dass man derlei Familien-Erfahrungen als

Ursprünge politischen Handels gerade in Deutschland lange nicht zur Kenntnis nehmen

wollte.

Essen Uri R. Kaufmann

442



BERGMANN, GRETEL.- „Ich war die grossejüdische Hoffnung". Erinnerungen einer ausserge-
wöhnlichen Sportlerin, hg. vom Haus der Geschichte Baden-Württemberg, aus dem

Englischen von Irmgard Hölscher (Reihe: Südwestdeutsche Persönlichkeiten), 2.

erweiterte Auflage, Heidelberg / Ubstadt-Weiher / Neustadt a.d.W. / Weil am
Rhein / Basel: Verlag Regionalkultur 2015, 392 S., 65 Abb., ISBN 978-3-89735-
908-6.

Jüngst (Juli 2016) wurde ihre Biographie sogar verfilmt: Die 1914 geborene Sportlerin

wuchs im oberschwäbischen Laupheim auf und durchlief eine beeindruckende

Sporderkarriere. Die Nazis benutzten sie, um einen Boykott durch die amerikanische

Delegation der Olympiade im Jahr 1936 zu verhindern. Als die Amerikaner in
Berlin angekommen waren, verweigerte ihr der „Reichssportführer" im letzten
Moment die Teilnahme an den Spielen. Gretel Bergmann beschreibt ihre Jugend in
Württemberg anschaulich, auch die Erfahrung ihrer Ausgrenzung. Auf nur 80 Seiten

fasst sie ihr Leben in den USA nach 1936 und bis 2003 zusammen. Nach 62

Jahren reiste sie 1998 zum ersten Mal nach Deutschland und beschreibt ihren
Gesinnungswandel bezüglich eines Kontaktes mit Deutschen und Deutschland. Ihr
ist spät eine gewisse Genugtuung durch die Ehrung durch das Deutsche Olympische

Komitee verschafft worden und bei dieser Gelegenheit besuchte sie auch

ihren ehemaligen Heimatort. Ihre Erinnerungen sind eine wichtige Quelle zur
Sozialgeschichte der Juden in Südwestdeutschland zur Weimarer aber auch zur NS-Zeit
bis 1936, dem Zeitpunkt ihrer Emigration. Sie würden sich besonders gut für den
Schulunterricht anbieten. Gerade ihre Offenheit - sie beschreibt etwa ihre schwierige

Beziehung zur Mutter — verleihen den Memoiren Wahrhaftigkeit und Anschaulichkeit.

Mit den neuen Illustrationen (vgl. S. 156-181, 315-349) hat sich der Nachdruck

sicherlich gerechtfertigt.

Essen Uri R. Kaufmann

443


	Rezensionen

