
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Eine Geschichte der christlichen Kabbala : Anmerkungen zu Wilhelm
Schmidt-Biggemanns gleichnamigem opus magnum

Autor: Necker, Gerold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Im Gespräch • • • Im Gespräch ' "Im Gespräch • • • Im Gespräch • • 'Im Gespräch ' •

Eine Geschichte der christlichen Kabbala

Anmerkungen zu Wilhelm Schmidt-Biggemanns
gleichnamigem opus magnum

Von Gerold Necket*

Wenn es eine Disziplin „Christliche Kabbala" innerhalb der Judaistik, Theologie

oder Philosophie gäbe, dann hätte sie mit Wilhelm Schmidt-Biggemanns
Geschichte der christlichen Kabbala1 ein erstes Standardwerk erhalten, das nun mit
dem vierten Band — der allerdings nicht zur Rezension verschickt wurde — komplett

vorliegt. Es ist die Frucht jahrzehntelanger Forschungsarbeit, ein opus

magnum, in das Schmidt-Biggemann nicht nur zahlreiche wichtige eigene

Veröffentlichungen wie beispielsweise zu Nikolaus Cusanus (1401—1464), Johannes
Reuchlin (1455—1522) oder Jacob Böhme (1575—1624) einarbeiten konnte,
sondern das auch ausführlich so zentrale Werke wie die Kabbala Denudata

vorstellt, deren bisherige Erforschung noch in keiner Weise ihrem Stellenwert in
der abendländischen Philosophiegeschichte entspricht. Als zehnter Band in
vier Teilen krönt Schmidt-Biggemanns grosses Werk die von ihm gemeinsam
mit Charles Lohr herausgegebene Reihe Clavis Pansophiae: Eine Bibliothek der Uni-

versahvissenschaften in Renaissance und Barock, die 1994 mit einem von Wolf Peter

Klein herausgegebenen Neudruck von Guillaume Posteis (1510—1581) Pariser

Ausgabe des HTS1 IDD (SeferJettprd) (1552)2 hoffnungsvoll begann. Mit Schmidt-

* apl. Prof. Dr. Gerold Necker, Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg Phi¬

losophische Fakultät I, Seminar für Judaistik /Jüdische Studien D-06099 Halle;
zurzeit: Universität Tübingen, Seminar für Religionswissenschaft und Judaistik,
Liebermeisterstr. 12, D-72076 Tübingen.

1 SCHMIDT-BlGGEMANN, WILHELM: Geschichte der christlichen Kabbala, Band 1 :

15. und 16. Jahrhundert, Band 2: 1600—1660', Band 3: 1660—1850', Band 4:

Bibliographie (Clavis Pansophiae, Bde 10,1; 10,2; 10,3; 10,4), Stuttgart-Bad Cannstatt:

Frommann-Holzboog 2012, 2013, 2015, XII, 699 S.; XI, 383 S. (8 Klapptafeln
[ohne Abbildungsverzeichnis]); XIV, 437 S. (17 Abbildungen, 2 Klapptafeln);
VIII, 188 S., ISBN 978-3-7728-2569-9; 978-3-7728-2570-5: 978-3-7728-2571-

2; 978-3-7728-2607-8.
2 [GUILLAUME POSTEE] SeferJe^irah / übersetzt und kommentiert von Guillaume

Postel, hrsg., eingeleitet und erläutert von WOLF PETER KLEIN (Clavis Pansophiae,

Bd. 1), Stuttgart-Bad Cannstatt 1994 (Neudruck der Ausgabe Paris

1552), 175 S.

413



Biggemanns Geschichte der christlichen Kahbala wurde unbestreitbar der perspektivische

Höhepunkt erreicht. Diese beeindruckende Gesamtdarstellung, die ohne
den bibliographischen Teil (Band 4) rund 1800 Seiten mit vorzüglicher
Ausstattung umfasst, wurde als Präsentation der wichtigsten Vertreter einer christlichen

Kabbala von Giovanni Pico della Mirandola (1463—1494) bis Franz
Joseph Molitor (1779—1860) sowie ihrer massgeblichen Werke und Lehren in
chronologischer Reihenfolge angelegt — mit Ausnahme des eingeschobenen,
aber unverzichtbaren, die „mittelalterliche Vorgeschichte" betreffenden Kapitels

„christliche Kabbala und antijüdische Polemik" (Bd. 1, Kapitel 5, S. 263-

346). Warum in diesem etwas eigentümlich platzierten Kapitel zu Raymundus
Martinus' (Ramön Marti; 1220—1285) absurder Behauptung, in ihrer „Mechilta"
läsen die Juden „quod possunt & debent Christianos occidere", nur erklärt

wird, in modernen Ausgaben der Mechilta finde sich keine solche Stelle, sie sei

„möglicherweise [...] einer späteren jüdischen Selbstzensur zum Opfer gefallen"

(S. 270), ist allerdings nicht nachvollziehbar; es geht hier schliesslich um
den Vorwurf eines angeblichen jüdischen Gebots zum Christenmord, das auch

nicht dadurch wahrscheinlicher wird, dass „Martini mit seinen Zitaten im
Allgemeinen verlässlich" (ebd.) sei.

Zwei Vorentscheidungen, eine formale und eine inhaltliche, die
offensichtlich bei der Planung des auf vier Bände angelegten Werks getroffen wurden,

fallen dem Leser bereits bei der Einleitung und dem anschliessenden

ersten Kapitel auf, die als thematische Orientierung den Einzeldarstellungen
mit jeweiliger Vita und Werkbesprechung vorangestellt sind. Die erste folgt
wahrscheinlich der pragmatischen Überlegung, dass die Lektüre der schwierigen

Materie, die dem Laien exotisch genug erscheinen muss, durch einen

mit Spezialuntersuchungen angereicherten Fussnotenapparat nicht erleichtert
würde (nicht übersetzte lateinische Zitate werden ihm jedoch später gelegentlich

zugemutet). Weiterführende Fachliteratur wird zumindest ab dem zweiten

Band eher zu selten als zu ausführlich einbezogen — man vermisst aber
auch ein Kapitel über die Methoden und Inhalte der bisherigen Forschung
zur christlichen Kabbala. Die zweite Entscheidung mag ähnliche Gründe
haben, zumal sie ein akademisches Gebiet betrifft, das seit Gershom Scholems

(1897—1982) Erforschung der jüdischen Mystik rasch in grosser Bandbreite

angewachsen ist: auf eine einführende Darstellung der Kabbala nach
jüdischen Quellen wird in Schmidt-Biggemanns Geschichte der christlichen Kabbala

gänzlich verzichtet. Das ist nicht unproblematisch, und man wird durchaus
die Meinung vertreten können, dass die christliche Kabbala ohne die genaue
Kenntnis der hebräischen und aramäischen Quellen, auf die sich die christlichen

Gelehrten, unter denen einige konvertierte Juden waren, ja schliesslich
beziehen oder die sie sogar übersetzen, nicht adäquat beschrieben werden

414



kann. Statt der kurzen Hinweise zu Gottesnamen und mTDû (Sefirot) im
Einleitungskapitel wäre eine angemessene Besprechung durchaus sinnvoll gewesen.

Wenn dort (S. 18) beispielsweise für zehn Sefirot-Bezeichnungen nur
zehn lateinische Übersetzungen nach Paulus Ricius (1530 geadelt: Paul Ritz
Freiherr von Sprinzenstein; 1480-1542) angegeben werden, allerdings mit
Vertauschung der vierten und sechsten Sefira, hilft dem Leser auch die

Angabe, dass Ricius als Übersetzer von Joseph Gikatillas (1248—um 1325) "nsnz?

mix (Sha'are Ora) die Sefirot-Uehxe publik machte, nicht weiter; und der Verweis

auf Scholems Ursprung und Anfänge der Kabbala eignet sich zwar als

Ergänzung, aber nicht als Ersatz für eine Einführung. Im Kapitel über Paulus

Ricius findet sich ein möglicher Grund für die fehlerhafte Reihenfolge der
lateinischen Sefirot-Bezeichnungen. Ricius übersetzt aus Sha'are Ora die

Angabe, dass die sechste Sefira sechs Sefirot einschliesst, nämlich mit der einen

Hälfte drei Sefirot oben (n/im1?), mit der anderen drei Sefirot unten (jimtii), zwar
adäquat, doch Schmidt-Biggemann (S. 240) hat „sursum" nicht mit „oben"
wiedergegeben, sondern mit „nach oben" (naheliegend, aber hier irreführend)
und so offensichtlich die anschliessende Reihenfolge danach ausgerichtet: die

vierte Sefira „magnificentia" (rüvu) bezieht er in der Einleitung auf die

sechste, die fünfte „fortitudo" (HTQJ) bleibt, die sechste „pulchritudo" (rnxsn)
wird zur vierten. Aber Ricius zählt hier absteigend, nicht etwa von der sechsten

Sefira zuerst „nach oben" (ausserdem gehört die sechste Sefira selbst als

„Mitte" zur „oberen" Hälfte dieser sechs unteren Sefirot)? Der grundsätzliche
Einwand, der mit diesem Beispiel verbunden ist, problematisiert das

Verständnis von lateinischen Übersetzungen aus dem Hebräischen, wenn sie

losgelöst von der jüdischen Quelle betrachtet und so ins Deutsche übersetzt
werden. Das betrifft auch das Herzstück der Christlichen Kabbala, Christian
Knorr von Rosenroths (1636—1689) Kabbala Denudata, eine Anthologie mit
Übertragungen u. a. aus dem Buch Zohar (xmVJjn X1SD Sifra di-Zniuta und die

beiden miTN Idrot), aus Abraham Cohen de Herreras (1564-1635) zwei
spanischen Werken nach deren hebräischer Übersetzung sowie aus Naftali
(Hertz b. Ya'qov Elchanan) Bacharachs (17. Jh.) "|3an pas? nso (Sefer 'Emeq ha-

Melekhf und einer Version von Chajjim (b. Josef) Vitais (1542—1620) Traktat

3 Neben stimmigen Beschreibungen der Reihenfolge kommt es in der weite¬

ren Geschichte der christlichen Kabbala leider erneut zu einer Konfussion im
Kapitel „Böhme als Kabbaiist" (Bd. 2, S. 221): hier wurde offenbar Reuch-
lins achte Bezeichnung „confessio laudis" (für Tin Majestät) in der Kurzform
„Confessio" auf den siebten Platz vorgezogen; die deutsche Wiedergabe
„Herrlichkeit" für die fünfte Sefira ist unverständlich.

4 Editioprinceps Amsterdam: Immanu'el Benevisti, 5408 [1647/8]; mehrere Neu¬
drucke: Jerusalem 1994, 1997, 2002, 2003.; englische Auszüge: Mystic talesfrom

415



über die Seelenwanderung. Es kann hier nicht der Ort sein, auf alle Angaben
einzugehen, die Schmidt-Biggemann meist summarisch präsentiert, um dem

unkundigen Leser einen ersten Einblick in den Inhalt der Kabbala Denudata zu
geben. In der Regel ist jedenfalls Vorsicht geboten, den jeweiligen Autor des

Originals tatsächlich für das verantwortlich zu machen, was Schmidt-Bigge -

mann in Knorr von Rosenroths Paraphrasen findet, etwa, wenn er S. 78 (Bd.
3) der Meinung ist, Herrera schwanke „bezeichnenderweise" zwischen der
Identifikation von Keter (iro) mit En SofQio pK) und der Deutung, dass Keter

aus En Sof hervorgeht. Vielmehr weist Herrera explizit und mit Nachdruck
die Ansicht derjenigen zurück, die En Sof die „Erste Ursache", mit der

„Höchsten Krone" gleichsetzen. In einem Appendix zu seinem Hauptwerk
Puerta del cielo listet er eigens fünfundzwanzig Argumente auf,5 nur um zu
beweisen, dass weder Keter noch die anderen Sefirot mit En Sof identisch sein

können. Die Ausführungen zu Adam Qadmon (p»7p D7K) schliesslich, die den

Hauptteil des Kapitels zu Herrera in der Geschichte der christlichen Kabbala

ausmachen, finden sich im spanischen Original im achten Buch (welches der
sechsten Dissertatio bei Knorr von Rosenroth entspricht, weil der hebräische
Übersetzer die zwei ersten Bücher wegliess — ohne diese Information kann

Schmidt-Biggemanns Hinweis, dass in der lateinischen Paraphrase „nur die

ersten beiden" Dissertationen „vollständig ins Lateinische übersetzt" wurden
[Bd. 3, S. 77], zu Missverständnissen führen). Dort erklärt Herrera vor allem
die triadische Struktur der höchsten Stufen der göttlichen Hierarchie nach

proklischem Vorbild: AdamQadmon, i. e. der göttliche Intellekt als Quelle der
Lichter der „Welt des En Sof (Herrera bezieht sich auf eine Vorstellung aus

der Schule des ägyptischen Kabbalisten Israel Sarug [Saruq; 16./17. Jh.]), die

sich oberhalb der emanierten Welt der Sefirot befindet. Im Unterschied dazu

beschreibt Schmidt-Biggemann einen „Adam Kadmon, der in der ersten Welt
Azilut als noch unentfaltete Einheit west", d. h. er gibt keine Bereiche oberhalb

der Sefirot an (was übrigens Herrera einigen zeitgenössischen Kabbalisten

vorwirft), obwohl in seinem Zitat S. 82-83 „Mundus Aen-Sophicus" (sowohl
von En Sof als auch von den Sefirot zu unterscheiden) durchaus vorkommt.
Hier zeigt sich — wie bei anderen Texten aus der Kabbala Denudata oder den

Bildtafeln, auf deren hebräische Beschriftungen sowieso nicht eingegangen
wird (s. u.) — dass der Leser ohne Vorverständnis lurianischer Begriffe keine
oder schlechterdings eine falsche Vorstellung von den kabbalistischen Inhalten

bekommen kann, um die es eigentlich auch Knorr von Rosenroth geht.

the Emek HaMelech, with commentary by R. DOV BER PINSON, Brooklyn, N.Y.
2015.

5 Vgl. dazu die italienisch-spanische Edition von GlUSEPPA SACCARO DEL BuFFA,
La Porta del Cielo, Vicenza 2010, S. 871-872.

416



Dass Herrera ausserdem die lurianische „Idee, dass sich der unendliche Gott
im Zimzum zusammenziehen müsse, um Raum für die Welt zu schaffen
auch bei Avicenna und anderen Philosophen" gefunden habe (S. 79-80), kann
man nun wirklich nicht behaupten, auch nicht laut der vier Kapitel der
lateinischen Paraphrase, die zusammengenommen als Belegstelle für diese Aussage

herhalten müssen.

Im weiteren Kontext irritiert die Hervorhebung einer von Knorr von
Rosenroth abweichenden Interpretation, wie sie Henry More (1614—1687)
formuliert haben soll. In der angegebenen Belegstelle (Kabbala Denudata 1,2,
S. 24) heisst es nämlich nicht, dass Ze 'irAnpin (paix TS7T; d. h. Gott in seiner
Manifestation als „Ungeduldiger") selbst „'Uxor Dei' und Sophia" sei (so

Schmidt-Biggemann, Bd. 3, S. 158), sondern es ist dort von der „uxor Dseir
Anpin" die Rede.6 Eine solche „Gattin von Ze 'irAnpin" gehört zur Symbolik
von Malkhut (ma5a). Nach More ist diese Symbolik nun insofern auf die
unteren sieben Sefirot anzuwenden, als dieser „Gattin" unter dem Aspekt der

„Braut" („sponsa") speziell in Bezug auf Schöpfung und Kirche ein besonderer

Status zukommt. Genau das bezeichnen nach More Beinamen wie
„Braut" - mit Assoziation an die „sponsa agni" in Offb 21,9 - oder „Kirche
Israels, Jungfrau Israels und Himmelskönigin" usw. Am Rande sei bemerkt,
dass die konsequente Übersetzung „Langgesicht" und „Kurzgesicht" für den
Leser nicht sehr hilfreich ist. Die aramäischen Zohar-Begriffe beziehen sich ja
einerseits auf Gottes biblische „Langmut" und andererseits auf den Gegensatz

dazu, also „Kurzmütiger" oder eben der „Ungeduldige". Wenn die dem
Griechischen entlehnten termini technici Macroprosopus und Microprosopus
unbedingt wördich wiedergegeben werden sollen, dann wenigstens mit
„Grosses" bzw. „Kleines Gesicht".

Auch in den folgenden Ausführungen zur Kabbala Denudata wird die
Geschichte der christlichen Kabbala den kabbalistischen Zusammenhängen leider nicht
immer gerecht. Es gelingt Schmidt-Biggemann beispielsweise nicht, anhand der
lateinischen Paraphrasen zu Emeq ha-Melekh die Malbush-hehte so zu erklären,
dass wenigstens die beigefügten Abbildungen (die man auch am Ende der
traditionellen Ausgabe des Sefer Jettpra findet) verständlich werden: es geht eben

nicht nur um die Kombinationspaare des hebräischen Alphabets, sondern
insbesondere auch um die als Zahlen angegebenen Gottesnamen 72, 63, 45, 52

(auf den Abbildungen S. 109 finden sich die Namen 72 [as?] und 63 [so]), die

aus vier unterschiedlichen Schreibweisen der jeweils mit Jod, Jod/He, Alef und

6 Die Abbildung der in Kabbala Denudata nicht abgedruckten „Tabula secunda",
auf die sich More hier bezieht (Opera omnia 11,1, London 1679, Nachdruck
Hildesheim: Olms 1966, S. 430), unterscheidet deutlich die beiden Bereiche „Dseir
Anpin" und „uxor Dseir Anpin".

417



He ausgeschriebenen Buchstaben des Tetragramms bestehen.7 Die Metapher
von Gottes „Gewand" (tm5a malbusB) ist letztlich ein Hinweis auf den
biblischen „textus", in den Gottes Name — der mit Gott identisch ist — verwoben
wurde. Die von Schmidt-Biggemann zusätzlich angebotene poetische Metapher

„Buchstabengitter" ist hier eher unpassend.
Nur noch eine letzte, wiederholt auftauchende missverständliche Formulierung

soll hier korrigiert werden: Da'at (nsn) ist weder eine neue „vierte Sefira"

(Bd. 3, S. 135), noch eine zusätzliche „elfte" (Bd. 3, S. 109), sondern symbolisiert

schon bei Gikatilla den innerhalb der Sefirot-Welt offenbaren Aspekt von
Keter? Natürlich würde die Berücksichtigung der Originaltexte zur Kabbala

Denudata mehrere selbständige Monographien erfordern (soweit solche nicht
bereits vorliegen) und über den abgesteckten Rahmen der Geschichte der christlichen

Kabbala weit hinausgehen. Man kann immerhin festhalten, dass Schmidt-

Biggemanns Überblick nicht nur eine Fülle von wertvollen Informationen bietet,

sondern auch Raum für Kritik lässt, beides ideale Voraussetzungen für
künftige Forschungsarbeiten. Das gilt auch für zu kurz gekommene oder

übergangene christliche Kabbalisten, beispielsweise Jean Bodin (1529/30—1596),
den Gershom Scholem in einer kritischen Würdigung von Joseph Blaus Christian

Interpretation of the Cabala in the Renaissance (New York 1944) diesem Autor
brieflich als „obviously the most important of all of them except Postel" ans

Herz legte,9 oder Jean Thenaud (1480—1546), der wahrscheinlich als Erster
tatsächlich die Kombination „christliche Kabbala" benutzte.
Besonders verdienstvoll ist auf jeden Fall Schmidt-Biggemanns ausführliche

Behandlung der christlichen Kabbala im Kontext der historisch-philologischen
Wissenschaftsgeschichte, die im Grunde durch Knorr von Rosenroths Über-

setzungs- und Editionsprojekte initialisiert wurde, sich mit Abraham Hinckel-

mann (1652—1695) auf die Kontroversen um die Böhme-Rezeption und die

pietistische Bewegung ausdehnt, den berühmten Pantheismus-Streit um
Spinoza (1632—1677) einschliesst und mit dem akribischen Bibliographen
Johann Christoph Wolf (1683—1739) einen Höhepunkt erreicht: War die negative

Bewertung der Kabbala als Fortsetzung der Gnosis mit anderen Mitteln ein

erster Schritt bei der historischen Einordnung, so wird sie zweitens durch die

Anbindung an die heidnische Philosophie ihrer Originalität beraubt, die dann

7 Die Schreibweisen des Tetragramms (nicht etwa nur „Jodim" oder „Vokale",
Schmidt-Biggemann, Bd. 3, S. 110) sind auf den Abbildungen sekrecht am Rand

nachzuvolliehen,
8 Vgl. z.B. JOSEPH BEN-SHLOMO (Hg.), mis nsw, Bd. 1, Jerusalem 1981,

S. 253f£, mit Diagramm S. 256.

9 Gershom Scholem, Briefe, hrsg. von Itta Shedletzky, Bd. I, München 1994,
S. 301.

418



nur noch in verdammungswürdiger magischer Praxis besteht, und ist drittens
durch die Endarvung des angeblichen Alters einer kabbalistischen Offenbarung

an Moses, Abraham oder gar Adam als jüdisches „Märchen" der Lächerlichkeit

preisgegeben; jedenfalls habe der Hamburger Hebraist „seine spöttische

Skepsis kaum unterdrücken" können, schreibt Schmidt-Biggemann im
Kontext von Wolfs Verachtung für diejenigen Gelehrten, die sich mit Kabbala

beschäftigen (Bd. 3, S. 285). Weshalb mit Franz Josef Molitors viertem Band
seiner Philosophie der Geschichte oder über die Tradition auch Schmidt-Biggemanns
Geschichte der christlichen Kabbala (einigermassen abrupt) an ihr Ende kommt,
erfährt der Leser eigentlich schon ganz am Anfang, in Bd. 1, S. 6f.: die Historisierung

der Kabbala war ein Symptom dafür, dass „es keinen wissenschaftlich

akzeptierten Rahmen mehr [gab], in dem sich die christlichen Kabbalisten
einrichten konnten"; nur die „Kampagne zur Rechristianisierung Europas" im 19.

Jahrhundert habe konservativen Kreisen diese obskure Denktradition von
zweifelhafter Herkunft wieder attraktiv erscheinen lassen. Doch ausgerechnet
aus dieser dubiosen Verbindung, muss man erstaunt fragen, soll dann - nota
bene „ironischerweise" mit Gershom Scholems Wertschätzung von Franz
Joseph Molitor — nichts Geringeres als die „Wiedergeburt der Kabbala im Judentum"

(Bd. 3, S. 425) hervorgegangen sein? Es bleibt zu wünschen, dass die
Geschichte der christlichen Kabbala auch chronologisch ergänzt wird. Gleichwohl
hat Schmidt-Biggemann mit seinem umfangreichen Werk geradezu eine

interdisziplinäre Fachrichtung akademisch begründet, der jede wissenschaftliche

Erforschung der sich vielfach verzweigenden kabbalistischen Traditionen nur
willkommen sein kann.

419


	Eine Geschichte der christlichen Kabbala : Anmerkungen zu Wilhelm Schmidt-Biggemanns gleichnamigem opus magnum

