
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

PENKOWER, JORDAN S.: Masorah and Text Criticism in the Early Modern Mediterranean.

Moses Ihn Zabara andMenahem de Lomçano, Jerusalem: Magnes 2014, 344 S., 4°,
ISBN 978-965-493-786-3.

Dass masoretische Studien in jüngster Zeit einen erfreulichen Aufschwung erleben,

ist nicht (mehr) zu übersehen. Anteil daran hat auch der Autor des hier
anzuzeigenden Buches, der seit seiner vor bald fünfzig Jahren verfassten Masterarbeit

über Yedidya Shlomo Norzi's Minhat Shai (S. 13) immer wieder zur weiteren

Entwicklung der masoretischen Studien beitragen hat, so auch mit seinem jetzt
vorgelegten nachgerade bibliophilen Buch, bibliophil nicht zuletzt aufgrund der
zahlreich in den Text eingestreuten und en bloc im Anhang in Farbe reproduzierten

Handschriftenseiten (S. 211-244), deren Ikonographie und Bildprogramm
Andreina Contessa eigens untersucht hat (S. 245-270).

Im Mittelpunkt des Buches stehen zum einen der aus Spanien stammende,
später in Marokko ansässige, in der Tradition spanischer Bibelhandschriften
stehende Kopist Mose Ibn Zabara (Ende 15./Anf. 16. Jh.) und zum anderen der
wohl aus Italien stammende, für einige Zeit in Istanbul, danach in Eretz Israel
und schliesslich wieder in Italien ansässige Menahem b. Jehuda de Lonzano (um
1555—um 1624) (Biographie S. 41-61), mithin also zwei Gelehrte, die zu ihrer Zeit
auf je ihre Weise, wie im Titel des Buches angedeutet ist, zur Überlieferung der
Masora ebenso wie zur Entwicklung entsprechender masoretischer Studien
Wesentliches beigetragen haben.

Ausgangspunkt und Textbasis von Jordan S. Penkowers Vf.) Untersuchung

ist eine Bibelhandschrift, die laut Kolophon Moses b. Don Jakob Ibn Zabara

1477 vollendet und laut einem Eintrag auf Bl. 70r Menahem b. Jehuda de Eon^ano
mit Marginalnoten versehen hat. Heute ist die Handschrift in zwei Teilen als Ms.
Zürich Jeselsohn 5 {Tora und vordere Propheten) und Ms. Sassoon 1209 {hintere Propheten

und Schriften) erhalten (S. 14-15). Während der zweite Teil seit den 1930er Jahren
bereits bekannt ist, ist der erste Teil vor einigen Jahren erst bekannt geworden.
Dass jedoch beide Teile eine Handschrift bilden, haben nicht zuletzt Tamar Leiter
und Shlomo Zucker mit ihrer diesbezüglichen kodikologischen und paläographi-
schen Analyse von Ms. Zürich Jeselsohn 5 (S. 271-295) nachgewiesen.

Wie Vf. anhand eines Vergleichs mit weiteren von Ibn Zabara geschriebenen
Handschriften — so: Ms. Oxford Kennicott 1 (Neubauer 2322; sog. Kennicott Bible) und
Ms. Eondon Or. 2286 (Margoliuth 87) - einerseits und älteren, vor allem spanischen
Mss. andererseits belegt, hat Ibn Zabara in Ms. Zürich Jeselsohn 5 und Ms. Sassoon

1209 nicht nur den Bibeltext sorgfältig geschrieben, „korrigiert und vokalisiert"
(S. 21-32), sondern zudem mit Masora versehen, für deren Erarbeitung er mehr als

ein Dutzend Quellen herangezogen und ausgewertet hat (S. 32-39).
An die hundert Jahre nach ihrer Vollendung ist Ibn Zabaras Bibelhandschrift

in die Hände des zu den „leading textual critics of the sixteenth and seventeenth

276



centuries" (S. 15) gehörenden Menahem de Lonzano gelangt, der sowohl als Autor
zahlreicher, ein breites Themenspektrum abbildender teils gedruckter teils noch
ungedruckter, aber erhaltener Werke (S. 63-71) als auch als Kopist und vor allem
Glossator (S. 71-89) höchst unterschiedlicher gedruckter wie ungedruckter Bücher
bis heute bekannt geblieben ist, wenn auch nicht alle ihm zugeschriebenen Glossen
tatsächlich auch von ihm stammen (S. 89-91).

Den eigentlichen Hauptteil des Buches indessen bildet eine bewundernswert
akribische Analyse von Lonzanos Glossen, die zugleich sowohl intime Kenntnis
seiner gedruckten wie ungedruckten Werke, ebenso aber auch der entsprechenden
zeitgenössischen und älteren jüdischen und christlich-hebraistischen Literatur als

auch eine Souveränität im Umgang mit den Quellen beweist, wie sie nur und erst
durch lange ihrer Erforschung gewidmete Jahre erworben werden kann.

Das Spektrum der von Lonzano glossierten Werke reicht von der Bibel über
Mischna, Talmud und Midraschim bis zu kabbalistischen Werken. Dem entsprechend

untersucht Vf. zunächst — gleichsam exemplarisch - Glossen in 8 Werken,
die eben jenes Spektrum der glossierten Werke abbilden: vom Zohar und den

Tiqqune ha-Zohar über Midrash Kabba und Talmud Yerushalmi, David Qimhis Mikhlol
und Menahem Recanatis Torakommentar bis hin zu Elija Levitas Masoret ha-Masoret

und einer kabbalistischen Derasha Hayyim Vitals (S. 104-134). Im Anschluss daran
widmet er sich en détaille Lonzanos Glossen in den beiden Teilen der von Ibn
Zabara geschriebenen Bibelhandschrift (S. 145-184). Sie erweisen ihn nicht nur als

ausserordentlich sorgfältigen Leser, sondern als nicht minder sorgfältigen Korrektor

der glossierten Werke. Bei allem interessieren Vf. auch die von Lonzano
herangezogenen Quellen (in den Glossen zur 1559 in Mantua erschienenen Ausgabe des

Zohar zu Shemot allein 11 gedruckte und 22 ungedruckte Werke) ebenso wie vor
allem die Methodologie seiner Glossierung. Anhand Dutzender eingehend
analysierter Belege kann Vf. zeigen, dass und wie Lonzano in seinen Glossen zu Ibn
Zabaras Bibelhandschrift nachgerade jedes Schrift-, Vokal- und Akzentzeichen
einer kritischen Prüfung unterzogen hat, für die er am Ende (s)eine eigene
Methodologie entwickelt hat (S. 134-142,189-209).

Wenn auch zuzugeben ist, dass dieser Art Studien gelegentlich etwas mitunter
ans Hermetische Grenzendes anhaftet, und Menahem de Lonzano als Erforscher
der Masora und profilierter Textkritiker, da er sich in seinen diesbezüglichen
Studien auf die fünf Bücher Mose beschränkt hat, durch seinen Zeitgenossen Yedidya
Shlomo Norzi (1560-1626), der sich freilich immer wieder ausdrücklich auf ihn
bezieht, gleichsam in die zweite Reihe gedrängt wurde (S. 208-209), ist sein Platz

unter den jüdischen, aber auch christlichen Gelehrten seiner Zeit dennoch
unbestritten (S. 92-101). Vf.s Verdienst indessen ist es, ihn als Erforscher der Masora
und Textkritiker nun wieder in die erste Reihe gerückt und zugleich gezeigt zu
haben, welchen Wert seine Studien für die Erforschung der Entstehung und Überlieferung

des Bibeltextes haben. Bleibt nur zu hoffen und zu wünschen, dass sie als

solche auch wieder den ihnen gebührenden Platz in der zeitgenössischen
Bibelwissenschaft finden.

Tübingen Stefan Schreiner

277



SCHREIBER, MONIKA: The Comfort ofKin. Samaritan Cotnmunity, Kinship and Marriage
(Brill's Series in Jewish Studies, vol. 51), Leiden / Boston: Brill 2014, 417 S., ISBN
978-90-04-27424-2.

Die vorliegende Monographie über die Samaritaner ist die Überarbeitung und
Aktualisierung der von der Autorin im Jahre 2009 am Institut für Sozial- und
Kulturanthropologie der Universität Wien eingereichten Dissertation.

"Who are the Samaritans?" Mit dieser einleitenden Frage weist die Autorin auf
eine auch heute wenig bekannte Minderheit hin:

"...one of the small scaled communities of the earliest ethnographies, with
locally bounded places of residence, self-contained religious, philosophical and

kinship systems and a face to face relationship among their members — a durable
society". Mit den Begriffen „Religion (Schriftreligion), Size" und der prä-islamischen
Herkunft der Samaritaner, die der Islamisierung widerstanden haben, und die mit
dem Judentum prägende Ideen und Rituale teilen ("two strands of the Israelite
Religion"), wird der komplexe kulturhistorische Kontext angedeutet. Die heutige
Kommunität der Samaritaner umfasst nicht mehr als 700 Individuen, die in zwei
örtlichen Zentren konzentriert sind: um dem Berg Garizim bei Nablus (Westbank)
und in Holon, bei Tel Aviv. Die historischen und politischen Entwicklungen des

letzten Jahrhunderts haben zudem zu kulturellen, politischen, ökonomischen und
auch linguistischen Differenzen zwischen diesen beiden Zentren geführt, zu einer

bipolaren Welt innerhalb der Welt der Samaritaner. An beiden Orten teilen sie nicht
die Mehrheitsreligion, sie teilen jedoch die Sprache, den Lebensstil und die Symbole.

Diese Wechselwirkungen haben auf alle Bereiche des internen sozialen Gefü-

ges der Samaritaner ihren Einfluss, besonders auf die Familienbeziehungen und die

Heiratsmuster, was in dieser Arbeit dargestellt und diskutiert wird.
Die Verfasserin scheint dafür prädestiniert zu sein. Denn ihr methodischer

Zugang basiert auf persönlicher Kenntnis und Freundschaftsbeziehungen zu Mitgliedern

der samaritanischen Gemeinschaft, die sie während eines einjährigen
Forschungsprojekts (1991-1992) kennengelernt hatte und deren Ergebnisse sie in ihrer
Magisterarbeit "Samaritan Ethnicity and Marriage" (1993) einfliessen Hess. Seit diesen

Anfängen (1995 mit weiteren Feldforschungen) bis in die Gegenwart ("I keep
in touch with people's Hves, concerns and community matters") ist die Autorin
ihrem Forschungsgebiet treu gebHeben und hat sich dadurch ein fundiertes
Fachwissen und Verstehen der Materie angeeignet.

Ihr Forschungsschwerpunkt hat sich auf die Holon Kommunität konzentriert,
ohne die Garizim-Kommunität zu ignorieren. Der Grund für diese Wahl war, dass

die Tel Aviv-nahe Holon Gruppe „Hebräisch" spricht, das der Autorin geläufig ist;
das Arabische jedoch nicht in diesem Ausmass.

Basierend auf ihren Erfahrungshintergrund und einem ethnographischen wie
historischen Interesse wird ein Zugang gewählt, der die Thematik für die
anthropologischen Studien aufschliessen soll. Dafür scheinen die komplexen Heiratsmuster

der Samaritaner der geeignete Gegenstand zu sein, die einerseits eine
soziale Ordnung, wie sie im Mittleren Osten allgemein bekannt ist, widerspiegeln,
andererseits aber nur aus einem lokalen Kontext interpretiert werden können. Aus

278



diesem Grand wird die Heirat im grösseren Rahmen des Gemeinschaftslebens der
Samaritaner in seiner Gesamtheit reflektiert. Dafür werden aus Rücksicht auf
Privatsphäre keine persönlichen Berichte über soziale Beziehungen, Hochzeiten...
herangezogen, sondern „sensibles" Material wurde zu kurzen Vignetten gestaltet,
zu selektiven Illustrationen in verallgemeinernder Darstellung. Auch wenn die
Autorin ihren Forschungsschwerpunkt auf die Verwandtschaftsverhältnisse und auf
die Heirat gelegt hat, ist ihr bewusst, dass die Samaritanische Gemeinschaft am
stärksten durch ihre besondere, auf eine alte Texttradition basierende, Religion
charakterisiert wird. Grundlagen und Forschungsstand zur Religion und Geschichte
werden in den ersten drei Kapiteln des Buches dargestellt.

Die vielen Brennpunkte und Disziplinen in den Blick nehmende Monographie
hat dazu geführt, dass sie in zwei voneinander verschiedene Teile geteilt wurde.

Der erste Teil (Kapitel 1-3) beschäftigt sich vorwiegend mit der Ethnizität der
Samaritaner. Ausgangspunkt ist ihre soziale Zuordnung zu einer religiös-ethnischen

Gemeinschaft, einer Minderheit. Der zweite Teil (Kapitel 5-9; das vierte
verbindet die beiden Teile) konzentriert sich auf das Thema Ehe und Familie im sozialen,

kulturellen, individuellen, psychologischen und biologischen Kontext. Um
den Facettenreichtum der sozialen Beziehungen im Allgemeinen und dem Thema
der Heiratsvermitdung im Besondern gerecht zu werden, wechselt die Autorin
zuweilen von der theoretischen Perspektive (Soziologie) hin zu einer mehr personalisierenden

Zugangsweise.
In den ersten vier Kapiteln werden ineinander verwobene Fragen, die sich aus

der sozialen Zuordnung ergeben, diskutiert: Können die Kriterien, die eine
Gemeinschaft ausmachen, auf die Samaritaner angewendet werden" Wie hat sich die
samaritanische Ethnizität historisch entwickelt und welche Formen hat sie heute

angenommen? Warum sind sie zahlenmässig so gering? Was sind die symbolischen
und praktischen Ressourcen der Gemeinschaft? Wie wird die Gesondertheit der
Samaritaner nach innen und nach aussen bewahrt? Können die Grenzen der
Gemeinschaft durchstossen werden? Und wenn, wer kann es tun, mit welchen Motiven

und mit welchem Ziel? Diese Fragen können aber nur auf dem Hintergrund
der Tatsache gestellt werden, dass erstens die samaritanische Identität und Kommunität

religiös konstituiert ist. Und dass, zweitens der religiöse, kulturelle politische
und historische Kontext in Erwägung zu ziehen ist, der in der langen Geschichte
der Samaritaner Einfluss auf die Kommunität genommen und Spuren hinterlassen
hat. Daher ist die „Familienähnlichkeit", nach Ludwig Wittgenstein, zu beachten.
Das gilt besonders in Beziehung zum jüdischen Volk (im ersten Teil), wie zu den
islamischen und arabischen Gesellschaften (im zweiten Teil). Aufgrund der aktuellen

politischen Situation wird der Beziehung zum Judentum besondere Bedeutung
beigemessen, da Gemeinschaft den Balanceakt zwischen Affinität und Abgrenzung
vom Judentum als grosse Herausforderung erlebt.

Im ersten Kapitel: A Community of Faith, wird die samaritanische Religion
vorgestellt: Bewahren und Erhalten (li-shmor)\ Der Glaube (ha-daat; ad-din)\ Die
Tradition (ha-massorei), oder in metaphorischer Sprache: Die Glutkohle (ha-gachelet) sind
die Grundpfeiler. Die eigene biblische Tradition mit ihren Themen und Symbolen

279



des Glaubens, die jeder Samaritaner zu glauben hat, werden angeführt. Die
Gemeinschaft wird als nicht willkürlich, sondern von der biblischen Mythologie der

zwölf Stämme Israels herstammend beschrieben. Schliesslich wird aufdie rabbinische

Ablehnung der Gemeinsamkeiten zwischen den beiden Entitäten hingewiesen.
Das zweite Kapitel: An Accidental People. A Survey of Samaritan History,

macht klar, dass die samaritanische Geschichte erst während 19. Jahrhunderts zu
einem Forschungsthema geworden ist. Spekulationen über die möglichen
Ursprünge der Samaritaner als ein Nebenprodukt der Entwicklung des jüdischen Volkes

in biblischer Zeit werden erwähnt, und die weitere Entwicklung von einer
beträchtlichen und kriegerischen religiösen Gruppe in der Spätantike zu einer kleinen
unbedeutenden Kommunität, die immer am Rande des Aussterbens stand, wird
beschrieben. Ihr Überleben jedoch dürfte in der Beharrlichkeit, sich auf frühere
Traditionen zu berufen, ihren Grund haben. Diese Haltung es ermöglichte es, das

islamische Mittelalter und die ottomanische Herrschaft zu überdauern. Der grösste
Teil des Kapitels beschäftigt sich aber mit Fragen der samaritanischen Integration
in Israel im 20. Jahrhundert, die einen vielfältigen Aufschwung für die samaritanische

Gemeinschaft mit sich gebracht hat. Die demographische, wirtschaftliche, die

gesundheitliche Verbesserung und die Bildungsmöglichkeiten initiierten eine geo-
politische Spaltung der Gemeinschaft und führten zu einer Reihe von politischen
und religiösen Mehrdeutigkeiten.

Im Grossen und Ganzen aber, so die Autorin, ist die Integration der Samaritaner

in der israelischen Gesellschaft eine Erfolgsgeschichte, da Samaritaner einerseits

ins öffentliche politische Leben Israels integriert sind, andererseits die religiöse
und kulturelle Identität autonom verwalten und gestalten können.

Das dritte Kapitel: A Community of Practice, beschäftigt sich mit der religiösen
Praxis der Samaritaner und vervollständigt damit die ersten zwei Kapitel, Es zeigt,
wie der Sabbat, die religiösen Riten, das Lernen, die Initiation, die Fastenvorschriften,
die sexuellen Vorschriften, Reinheit und Unreinheit gehandhabt werden. In diesem

Kapitel wird auch zum ersten Mal auf das Thema Heirat und Ehe im Rahmen der

gesetzlichen Bestimmungen und der rituellen Traditionen Bezug genommen.
Das vierte Kapitel: No Exit. No Entrance? The Bounds of Community, bildet

eine Brücke zwischen den beiden Teilen des Buches und thematisiert das

Identitätsproblem an Hand der Frage der Aufnahme in und dem Ausschluss aus der
Gemeinschaft. Dabei wird klar, dass das Verständnis von Religion weniger spirituell
als vielmehr vom soziologischen Kontext her bestimmt ist. Rituale und Observanzen

sind Feiern der Gemeinschaft, und Abfall vom Glauben und damit Ausschluss

aus der Gemeinschaft hat entweder mit einem Verfehlen gegen die Gemeinschaft
oder sexuelle Verfehlung als Ursache. Im zweiten Teil des vierten Kapitels wird die

Ehe als der einzige Weg vorgestellt, um einen Fremden in die Gemeinschaft
aufzunehmen. Im letzten Abschnitt wird die väterliche Abstammungslinie (Patrilinea-

rität) als Strukturprinzip der samaritanischen Gemeinschaft vorgestellt.
Das fünfte Kapitel: It's all in the Family: From Ethnic Identity to practical Kinship,

beginnt mit dem klassischen, für die Gesellschaften des Nahen Ostens
üblichen „strukturfunktionalen Überblick". Dabei werden Themen wie Abstammung,

280



Segmentierung. Stammesstruktur, staatenlose Gesellschaften untersucht, um die
soziale Organisation der samaritanischen Gemeinschaft zu erheben. Die von der
väterlichen Abstammung her bestimmte Familie bietet Identität, Unterstützung,
Obsorge und sie fordert Identifikation, Loyalität und Bereitschaft, wenn notwendig,

die eignen Ideen dem kollektiven Interesse unterzuordnen. In diesem Kontext
wird das System der vier Häuser vorgestellt, Clans, deren Väternamen sich von den
Stämmen Israels sich herleiten und die tragenden, identitätsstiftenden Einfluss auf
die gesamte Community ausüben.

Im sechsten Kapitel: My Daughter is for Her Cousin, ist dem gehäuften
Auftreten der Vetternehen in der samaritanischen Gemeinschaft gewidmet, die als

kulturelle Gewohnheiten verstanden werden. Die Endogamie ist nicht nur unter den

Samaritanern, sondern auch in der arabisch-islamischen Gesellschaft häufig zu
finden. Dieses Faktum wird in den Statistiken, die vorgelegt werden, verifiziert. Die
Autorin jedoch geht über den rein strukturell bestimmten Ansatz hinaus und sie

„re-personaüsiert" das theoretische Thema Heirat, indem sie die Heiratsvermittlung

in den Mittelpunkt ihrer Untersuchung stellt. Zu diesem Zweck präsentiert sie

einige Fallstudien. Darin zeigt sie, wie Samaritaner am Ende des zwanzigsten und

Anfang des einundzwanzigsten Jahrhunderts mit dem Thema Heirat umgehen. Sie

stellt die Frage: Was wird persönlich und im Rahmen der von sozialen und alten
Traditionen bestimmten Gemeinschaft getan, um eine Hochzeit zu arrangieren.
Ein Ergebnis davon lautet, dass das Arrangieren von „bevorzugten Hochzeiten
(Vetternehen)" einen engen zwingenden Konventionsrahmen unterliegen.
Zugleich aber wird auch gezeigt, wie diese Konventionen doch zugunsten individueller

Interessen manipuliert und aufgebrochen werden können.
Das siebente Kapitel: The Close for Comfort? A Critical View of an Ancient

Legacy, beschäftigt sich mit dem Inzest als eine biogenetische Tatsache (Vetternehe).

Das Kapitel beginnt mit einem historischen Überblick über inzestuöse
Verhältnisse und Familienbande in verschiedenen antiken Kulturen, deren Einfluss
weit über deren geographischen Grenzen hinausreichte Die Samaritaner fanden im
nahöstlichen und im mediterranen Raum ein soziales Klima vor, dass die
Verwandtschaftsehe eher förderte denn einschränkte. Die Autorin nimmt gegenüber
diesen antiken Gewohnheiten einen kritischen Standpunkt ein und streicht die
inhärenten physiologischen und psychologischen Nachteile heraus. Sie weist auch
darauf hin, dass die samaritanische Gesellschaft sowohl die genetischen Gefahren
als auch die negativen sozialen Folgeerscheinungen kennt und kritisch reagiert. Sie

weist auf die wachsende Kritik hin Schliesslich weist sie auf die wachsende Kritik
innerhalb der Gemeinschaft hin, darauf basiert, dass das Individuum der samaritanischen

Tradition und Geschichte seine gesunden Rechte einfordert.
Das achte Kapitel: Single Samaritan, Male. A Local Discourse on Minority and

Choice, stellt explizit die Heirat und deren Bedeutung in der samaritanischen
Gesellschaft in den Mittelpunkt. Dieses Thema ist ganz von der Erfahrung, als

Minderheit existieren zu müssen, bestimmt. Einerseits ist es das Wissen um die

demographischen Grenzen, um den Mangel an möglichen Partnern, andererseits ist es

die Angst vor dem Verlust der samaritanischen Identität, wenn Outsiders in die

281



Gemeinschaft einheiraten, die Samaritaner heute zum Thema Ehe bewegen. Die
ständig präsente Frage nach dem Uberleben färbt das Verständnis von Ehe und
Familie, Scheidung, Wiederverheiratung, Eleirat zwischen Partnern verschiedenen
Glaubens streng utilitaristisch ein. Die Autorin stellt hier einige Fallbeispiele vor,
wobei sie besonders die Vorteile, die Risiken und Grenzen von „gemischten Hei-
raten" untersucht. Schliesslich unternimmt sie es, einige zukunftsträchtige Überlegungen

zum Thema Heirat in der samaritanischen Gesellschaft anzustellen.
Das neunte Kapitel: The Familiy Politic, stellt nochmals zusammenfassend

einerseits das allgemeine soziale Milieu vor, in dem Samaritaner heute leben,
andererseits macht es klar, in welch hohem Mass soziale Prozesse vom den samaritanischen

Abstammungslinien vorgegeben und bestimmt werden. Es sind die internen

politischen Auseinandersetzungen der mächtigsten Clans, die den politischen Ton
angeben und demokratische Experimente innerhalb der Gesellschaft nicht wirklich
aufkommen lassen. Die Autorin zeigt, dass selbst unter der modernen samaritanischen

Leistungsgesellschaft in Israel die Abstammung und die Familienzugehörigkeit
wesentliches Identitätsmerkmal sind. Diese „offene" Gruppe hat eine besondere

Rolle innerhalb der israelischen Gesellschaft, da sie, selbst hoch anerkannt,
Sympathieträger für die samaritanische Gesellschaft und deren Anliegen sind, und
sie dadurch den Sonderstatus einer privilegierten Minderheit in Israel zu erhalten
helfen. Die Autorin nennt sie „Identity Managers" oder „Agents" und betont, dass

der „samaritanische Konsens", die eignen Ideen dem kollektiven Interesse
unterzuordnen nicht nur im Bereich der arrangierten Heiraten, sondern auch im politischen

Kontext grundlegend ist.

In einem Resümee sinniert die Autorin über die Zukunft der Samaritaner in
einer Welt, die mehr und mehr den Individualismus auf ihre Fahnen geschrieben
hat. Und sie stellt die Frage: Wird dieser allgemeine Trend zum Individualismus
auch die Samaritaner anziehen und sie der selbstverständlichen Akzeptanz entfremden,

das kollektive Interesse über das eigene zu stellen? Und wo und wie wird sich
die samaritanische Gemeinschaft im Spannungsfeld der jüdisch-israelischen und
arabisch palästinensischen staatlichen Identitäten positionieren? Die Monographie
endet mit offenen Fragen, aber auch mit der Gewissheit des Überlebens: "... As

long as there are people who believe in the sanctity of Mount Gerizim, there will
be Samaritans."

Das Buch ist mit Herz, Intelligenz und grosser Fachkenntnis geschrieben. Es
verbindet genaue wissenschaftliche Methodik mit persönlichem Engagement und
stellt kompetente Fragen, die grundlegende und richtungsweisende Antworten
hervorbringen. Eingefügt in den dicht geschriebenen Text sind aufschlussreiche
Statistiken, Graphiken und persönliche Photographien, die dem Buch einen
besonderen Charme geben. Jedem, der sich für die samaritanische Gesellschaft
interessiert, sowohl dem Fachgelehrten als auch dem „Laien", sei dieses Buch in
die Hand gelegt.

Wien Bernhard Dolna

282



PILZ, Sonja K.: Food and Fear. Metaphors ofBodies and Spaces in the Stories ofDestruction

(Studien des Bonner Zentrums für Religion und Gesellschaft, Bd. 14), Würzburg:
Ergon-Verlag GmbH 016, 195 S, ISBN 978-3-95650-140-1.

Die Potsdamer Dissertation behandelt bGittin 55b-56b (Kap. 0) als Ursprungslegende

des rabbinischen Judentums im Kontext des Untergangs des Zweiten Tempels

und der Stadt Jerusalem 70 u. Z. Die handelnden Personen stehen nicht für
Individuen dieser Zeit, sondern paradigmatisch für Personengruppen mit und ohne
Zukunft. Der dem Untergang entkommende Rabbi Jochanan ben Zakkai (Kap. 3)

steht für das zukünftige rabbinische Judentum. Marta bat Boethus (Kap. 1.)

verhungert, weil sie sich nicht schnell genug den prekären Verhältnissen anpasst; sie

repräsentiert die mit dem Tempel zugrunde gehende sadduzäische Aristokratie.
Zwischen beiden steht Rabbi Zadok (Kap. 2) als Sadduzäer, der zu den Pharisä-

ern/Rabbinen übertritt. Die Interpretation basiert auf der eingehenden Untersuchung

der Metaphorik von Raum und Essen/Hunger bzw. der spezifischen
Nahrungsmittel, die in den Anekdoten im Fokus stehen.

Dass die Rabbinen nicht zu hundert Prozent die Pharisäer der späthellenistischen

und frührömischen Zeit fortsetzen, wird schon an ihrem Bibel-Kanon deutlich,

in dem das Verhältnis der Propheten zur Tora einen Kompromiss zwischen

radikal-pharisäischen Positionen (auch Moses ist „nur" ein Prophet) und deren sa-
dduzäischen Gegenpositionen bildet. Im Raum der Real-Geschichte kann man an
den Flavius Josephus der Antiquitates und besonders der Vita denken (der wohl
noch nicht der des Bellum Judaicum ist), der sich als geborener Sadduzäer am Ende
seines Lebens zur „pharisäischen", jetzt frührabbinischen Lehre bekennt.

Der Bezug, der hier zwischen talmudischer Anekdote und historischem Prozess

hergestellt wird, lässt sich methodisch mit Gewinn auf die biblische erzählende
Literatur übertragen, in der es in der Regel auch nicht um individuelle Sachverhalte,
sondern um das Austarieren theo-politischer Positionen zwischen den Parteien im
perserzeitlichen und frühhellenistischen Judentum geht.

Das erfreulich schlanke Buch hat dennoch eine leichte Neigung zur Repetetivität,
die es dem Nicht-Spezialisten allerdings erleichtert, dem Gedankengang folgen zu
können. - In der letzten Zeile von Anm. 10 auf S. 20 ist vor seni ein hâyit ausgefallen.

Bern ErnstAxelKnauf

SEGOVIA. Carlos A.: TheQuranic Noah and the Making ofthe Islamic Prophet. A Study

ofIntertextuality and Beligious Identity Formation in Fate Antiquity (Judaism, Christianity,

and Islam — Tension, Transmission, Transformation, vol. 4), Berlin: De Gruyter
Verlag 2015, XVI, 154 S., ISBN 978-3-11-040349-7 / eBook (PDF) ISBN 978-3-
11-040589-7.

Segovias Buch bietet ein faszinierendes Bild von Muhammad als eschatologi-
schem Propheten und Noah als Prototyp für Muhammads messianischen Auftrag.

Im Mittelpunkt des Buches steht die Untersuchung koranischer und
spätantiker Noah-Narrative, deren Form, Inhalte und Quellen, um die intertextuelle

283



Natur des Korans und den jüdisch-christlichen Hintergrund der messianischen
Kontroverse zu entschlüsseln und ihre Bedeutung für die Entstehung islamischer

„Muhammad-Biographien" zu visualisieren.
Das in sieben Kapitel unterteilte Buch umfasst weniger als hundert Seiten,

zuzüglich Anmerkungen, Bibliographie und Index. Von den hundert Seiten ist an die

Hälfte Exkursen und Texttabellen vorbehalten. Die Einführung des Werkes erläutert

nicht nur Struktur und Hypothesen der Arbeit, sondern antizipiert zugleich,
wie die Ergebnisse aussehen.

Das erste Kapitel gibt im Sinne eines Exposés einen Ein- und Überblick über
die folgenden Abschnitte. Gegenstand des zweiten Kapitels ist das apokalyptische
Modell des Propheten Noah in vor-islamischen, jüdischen und christlichen Texten.
Das dritte Kapitel behandelt alle Stellen im Koran, an denen Noah Erwähnung
findet. Das vierte Kapitel beinhaltet eine genauere Analyse der koranischen Noah-
Narrative mit Blick auf deren prophetische und apokalyptische Form und Thematik

und geht insbesondere auf ihre Bedeutung im Kontext der Suren ein. Das fünfte
Kapitel beschäftigt sich mit der Frage nach dem „Urtext" der Noah-Narrative und
ihren Hintergründen in Sure 11,25-49 und Sure 71. Im sechsten Kapitel werden die

„Quellen" der Noah-Erzählungen und die in ihnen enthaltenen Interaktionen von
Topoi, Motiven etc. besprochen. Im Anschluss daran wird dargelegt, wie die

Autoren der Mra-Literatur in den „früheren" Biographien die Noah-Narrative benutzt
haben, um insbesondere Muhammads eschatologische Seite und seinen messianischen

Charakter darzustellen.

Segovias Textanalyse basiert auf drei Hypothesen: 1. Die Noah-Narrative im
Koran dienen als Muhammads eschatologische Referenz. 2. Die Autoren von
„Muhammad-Biographien" verwenden die Geschichte Noahs, um Muhammads

eschatologischen Charakter zu zeigen. 3. Die koranischen Noah-Narrative und
Muhammads evangelium (so Segovia) zeigen, dass der koranische Prophet nie nur
ein Prophet war, sondern "quite probably, he was also, if tentatively regarded as

new Messiah by some of his followers" (S. 20). Die Annahme, dass Muhammad
ein neuer Messias war, fordert das bisherige Bild der Anfänge des Islams ebenso
heraus wie das Verständnis des Korantextes.

Schon im Vorwort führt der Autor aus, dass es sein Anliegen sei, neue
Informationen zur frühen Geschichte des Islams zu geben. Dazu folgt er im theoretischen

Teil wie im methodischen Vorgehen der Praxis der Sozial- und Literaturgeschichte

(kritische Analyse, Narrativtheorie, Semiotik von Religion, dekonstruktivistische

Historiographie). Die Suche nach dem frühen muslimischen Bild von
Muhammad führt Segovia zurück bis in die Zeit des Zweiten Tempels und die

Anfänge von Christentum und rabbinischem Judentum.
Für den Autor repräsentiert Noah nach Sure 11,35; 49 ein typologisches

Modell, "repeatedly modelled in the Qur'än upon various biblical figures" (S. 15). In
einem zweiten Schritt folgt dem Lesen der Noah-Erzählungen im Koran die

vergleichende Untersuchung anderer spätantiker (jüdischer, christlicher, gnostischer
und manichäischer) Texte sowie der Stra. Dabei zeigt Segovia, dass Ibn Hishäm
in seiner Stra unterschiedliche Narrative als Subtext und (oder) Modell für die

284



Geschichten über Muhammads Leben verwendet. Wie die Textanalyse speziell
der nicht-koranischen Noah-Erzählungen zeigt, erscheint Noah als Messias. Segovia

zeigt dem Leser, dass - und wie — Ibn Hishäm in und mit Muhammad eigentlich
das Bild eines Messias wie Noah gezeichnet hat. Daraus schliesst der Autor, dass

in bestimmten Kreisen, deren Ideen in den mittelalterlichen Werken über
Muhammad ihren Niederschlag gefunden haben, dieser als Messias angesehen
worden ist. Ibn Hishäm spricht von einem eschatologischen Muhammad, der
nach Segovia "founder of a new messianic community" gewesen ist, einer
Gemeinde, die erst später eine mehr oder weniger einheitliche religiöse Gemeinschaft

wurde, "whose social and political concerns became prevalent over its
former eschatological beliefs" (S. 19). Im Sinne eines "remapping of early Islamic
Studies" berücksichtigt der Autor dabei die koranischen Studien zu Noah, wie sie

seit Abraham Geiger bis zu den neuesten Untersuchungen betrieben worden sind.
Am Anfang des Buches versichert Segovia, dass sein Vorgehen nur der Absicht

diene, die frühe Darstellung Muhammads in koranisch-intertextueller Perspektive
zu beleuchten, nicht aber um ein neues Bild des historischen Muhammad zu
entwerfen. Er will nachvollziehen, welches Bild von Muhammad in den frühen Texten
gezeichnet wird und wie Muhammad zu den anderen Propheten oder charismatischen

Figuren des seinerzeitigen Milieus passt. Noah dient dabei als das intertextu-
elle Modell. Segovia sieht, dass sein Vorhaben einen wesentlichen Bestandteil des

komplexen Prozesses der religiösen Identitätsbildung in der Spätantike darstellt.
Der Stil des Buches ist sehr persönlich; unterschiedliche Thesen werden mit

persönlichen Kommentaren versehen. Zum Beispiel: "On the other hand, Angelika
Neuwirth and Nicolai Sinai's fear that intertextual explorations of the Qur'än might
at times be 'suspected of serving an underlying political agenda' namely, of aiming

to demonstrate that the Qur'än is nothing but a rehash of earlier traditions in
order to discredit the Islamic faith and assert West superiority', seem absurd to
me." (S. 9) In der Bibel sieht der Autor nicht nur den Subtext des Korantextes,
vielmehr wird im Koran eine „christliche" und eine „jüdische" Deutung gesucht
und — gefunden: "If I am right in this concluding assumption, it would then be

possible to see either Ibn Ishäq's original work or Ibn Hishäm's recension as

representing a transitory albeit decisive step in the development of the Islamic
community: a step that would mark, or rather validate, the transition from an originally
Christian milieu to a new religious setting." (S. 18)

Sein Interesse gilt dem textus receptus des Korans, obwohl er die Meinung von
Michael Cook teilt, dass es keinen autoritativen Text vom Koran gab. Segovia
betrachtet den Koran als "anonymous document" (S. 10). Demnach muss bezüglich
der Entstehung der Texte im Koran mit unterschiedlichen Autoren gerechnet werden,

nicht nur mit einem Propheten. Der koranische Prophet und Muhammad sind
zwei unterschiedliche Figuren, deren prophetische logia separat betrachtet werden
müssen: "A close examination of qur'anic intertextuality should thus help to
relocate the quranic corpus in its late-antique near-eastern scribal setting, whereas

avoiding this necessary move would just contribute to reinforcing the notion that,
in contrast to any other late-antique writing, the Quran stands, and must ultimately
remain, as an isolated document." (S. 11)

285



Insgesamt bietet das Buch reichlich Stoff und ebensolche Anregungen für eine

(inter-) textuelle Analyse der Noah-Erzählungen und dokumentiert zugleich auch
die möglichen Noah Texte in ihrem spätantiken Milieu. Wenngleich das Ergebnis
— Muhammad ein neuer Messias — nichts Neues darstellt, sondern in der polemischen

Hagarism-These von Michael Cook und Patricia Crone bereits vorgegeben
ist, ist es dennoch eine insofern gelungene Studie, als sie die unterschiedlichen
diesbezüglichen Texte durchweg vergleichend untersucht und im Ergebnis tabellarisch
einander gegenübergestellt.

Tartu E/o Siild

HALBERTAL, Moshe: Maimonides — Eife and Thought, Princeton / Oxford: Princeton
University Press 2014, 385 S, ISBN 978-0-691-15851-8 / 978-0-691-16566-0 /
eBook: 978-1-400-84847-8.

Das Buch des in Jerusalem und New York lehrenden, international profilierten
Forschers der Jüdischen Philosophie, Moshe Halbertal, ist die Essenz jahrzehntelanger

Beschäftigung des Autors mit dem Rechtsgelehrten, Philosophen und Arzt
Mosche ben Maimon (Maimonides, 1138-1204), einem der einflussreichsten
jüdischen Gelehrten überhaupt. Dass Maimonides der Entwicklung der Halacha wie
der Philosophie des Judentums nachhaltig einen eigenen Stempel aufdrückte, ist
unbestritten und macht ihn seit Generationen zum begehrten Studienobjekt. Als
Oberhaupt der Juden (ra'is alyahud) nimmt er in Ägypten eine zentrale politische
und geistliche Stellung ein. Das erste Kapitel des Buches beschreibt den Werdegang
von Maimonides, die folgenden sieben Kapitel des Buches widmen sich der
Entstehung, der Ideologie, kontextuellen Phänomenen und der Wirkung seiner
wichtigsten Werke: Dem Mischnakommentar (zwei Kapitel), dem Mischneh Tora (drei
Kapitel) und dem Führer der Unschlüssigen (zwei Kapitel). Eine Zusammenfassung rundet

das Buch ab.

Der Buchtitel „Maimonides. Life and Thought" skizziert den methodischen

Zugang des Autors zu einer Person, deren halachische und philosophische Schriften

auf das Engste mit ihrer Biographie verknüpft sind. Der Ansatz des Buches,
die Relation von Lebenswelt und normativen (Halacha) sowie religionsphilosophischen

Prämissen (Philosophie der Halacha), zeigt sich im Rekurs Halbertals auf
zahlreiche biographische Referenzen und Briefe von Maimonides. Diese
Herangehensweise sowie der Bezug des Autors auf den religionsgeschichtlichen Kontext
von Maimonides' Denken ermöglicht es dem Verfasser, neue Facetten in einem

forschungsgeschichtlich intensiv bearbeiteten Terrain herauszuarbeiten. Die Tatsache,

dass Maimonides nicht nur auf eine Stabilisierung der autoritativen Traditionen

des Judentums drang, sondern eine tiefgreifende Veränderung im Leben der

Juden ersehnte, rechtfertigt die gewählte Herangehensweise des Autors.
Halbertal entfaltet die intellektuelle Größe und das Sendungsbewusstsein von

Maimonides, der den — Maimonides' zufolge — gravierenden Traditions- und
Wissensverlust seiner Epoche nachhaltig Einhalt gebieten wollte: „[...] his life offered a

286



unique opportunity to revail the inner meaning ofJudaism, a possibility that would
disappear from the world upon his death" (S. 8). Gleichzeitig zeigt er den Menschen
hinter der Geschichte sowie der Legende und die Grenzen seines Wirkens. Der Verlust

von al-Andalus, das Exil im Maghreb und besonders der plötzliche Tod des sein

Gelehrtendasein finanzierenden Bruders auf einer Handlungsreise im Jahr 1177

stürzten Maimonides in schwere Sinnkrisen und finanzielle Abhängigkeiten. Maimo-
nides scheut dennoch nicht davor zurück, seinen in Ägypten erworbenen Rang am
Hof des Sultans für die Integrität jüdischen Lebens zu gefährden, wie es der „Brief in
den Jemen" ausdrücklich zeigt. Seine Kenntnis der jüdischen Welt unter christlichem
Einfluss begrenzt sich auf das Wissen über die Provence; die Leistung der rabbini-
schen Autoritäten in Europa, Raschi und die Tosafot, waren ihm unbekannt.

Bei der Besprechung der Schriften von Maimonides konzentriert sich Halbertal
auf Phänomene, die sich unter der Überschrift „Philosophie der Halacha"
zusammenfassen lassen, und beruft sich dabei besonders auf die methodologischen
Einleitungen und rechtsphilosophischen Abhandlungen im Werk von Maimonides.
Der Autor bespricht unter anderem Maimonides' Rechtsquellenlehre; die Stellung
der rabbinischen Kontroversen; die Theorie der Wahrheit; den Bezug zu Offenbarung,

Prophétie und Schriftauslegung; die Auffassung zur Funktion und Autorität
der Rabbinen und ihrer Schriften. In weiteren Abschnitten widmet er sich Maimonides'

Verhältnis zur Mystik, der Erwähltheit Israels oder dem Götzendienst. Das
Buch vermittelt keine systematisch inhaltliche Einleitung in den Kommentar %ur

Mischna, in den Mischneh Tora oder den Führer der Unschlüssigen, wenngleich die

Gliederung des Mischneh Tora intensiv besprochen wird. Die einzelnen Kapitel des
Buches zielen vielmehr auf die Frage nach der normativ-philosophischen Ausrichtung
sowie der Entstehens- und Wirkungsgeschichte von Maimonides' halachischem,

philosophischem und dezisorischem Werk innerhalb der jüdischen Tradition. Die
Auswahl der jeweiligen inhaltlichen Schwerpunkte überzeugt auch deshalb, weil es

dem Autor gelingt, auch in detaillierten Darstellungen von Einzelphänomenen, wie
etwa der Rolle der Aggada im Mischneh Tora oder der Lehre von der Prophétie im
Führer der Unschlüssigen, den Blick auf das Ganze (biographischer und historischer

Kontext, Lebenswelt und Halacha) nicht aus den Augen zu verlieren. Die große
Stärke des Buches besteht in der kunstvollen Verflechtung bekannter Forschungsergebnisse

mit wenig bekannten Einsichten, die dem Leser in erster Linie Maimonides'

methodologische Erneuerungen des Judentums im Kontext seiner Epoche
und seiner Biographie in einem präzisen und verständlichen Sprachduktus bebildern

und diese zentrale Figur in seiner Epoche nahebringen.
Das Buch wurde zu Recht gewürdigt und ausgezeichnet (National Jewish Book

Award Winner). Umso kritischer ist die Entscheidung des Autors zu werten, im
Sinne einer erleichternden Lesbarkeit auf Fußnoten zu verzichten. Besonders an
Stellen, an denen der Leser eine weiterführende Beschäftigung wünscht, schmälern
fehlende bibliographisch präzise Angaben und Verweise den wissenschaftlichen

Anspruch wie auch die Verwendbarkeit des Buches als Handbuch für Studierende
erheblich. Die nach Kapiteln geordnete Bibliographie und der kurze Index im
Anhang können den fehlenden Fußnotenapparat nicht ersetzen. Ungeachtet dieses

287



„technischen" Mankos, erweist sich Halbertal mit seiner dichten, konklusionsartigen

werkimmanente, biographische und so2ial-historische Aspekte zusammenführenden

Darstellung mit Fokus auf Maimonides' Rechtsphilosophie als einer der

profundesten Kenner von Maimonides wie der jüdischen Philosophie insgesamt.
Er präsentiert ein Buch, das das Potential hat, für Studierende wie für Fachleute
und Interessierte zum Standardwerk über eine der bedeutendsten Gestalten in der

jüdischen Geschichte zu werden.

Tübingen Alexander Dubrau

SHATZMILLER,JOSEPH: CulturalExchange:Jews, Christians, andArt in the Medieval

Marketplace, Princeton / Oxford: Princeton University Press 2013, 302 S., ISBN 978-0-
691-15699-6.

Mit seinem hier anzuzeigenden Buch gibt Shatzmiller nicht nur Aufschluss über
den mittelalterlichen (ca. 1230-1450) Kulturkontakt und Kulturaustausch zwischen

Juden und Christen in Deutschland, Frankreich, England, Italien, Sizilien und der
iberischen Halbinsel. Er offeriert vielmehr einen neuen Zugang zu diesem

Forschungsfeld, in dem er — im Sinne eines disziplinaren Kulturaustausches — sich

nicht nur auf relevantes Quellenmaterial aus dem Bereich der Jüdischen Studien

stützt, sondern gleichermassen nicht-jüdische Ressourcen zu Rate zieht. Auf diese

Weise zeichnet er ein eindrucksvolles und detailliertes Bild kultureller Adaption und
Assimilation zwischen Juden und Christen.

Im Mittelpunkt seiner Studie stehen jüdische und christliche Pfandleiher und
ihre wirtschaftlichen wie auch künstlerischen Beziehungen zueinander. Ausgangspunkt

dieser Untersuchung war eine Auseinandersetzung des Autors mit der
Geschichte des westeuropäischen, mittelalterlichen Markplatzes und den dort angesiedelten

Geldgeschäften. Da Geldverleiher, jüdische wie auch nicht-jüdische, in jener
Zeit nicht auf notarielle Verträge als Sicherheiten für ihre Geschäfte zurückgreifen
konnten, forderten sie von ihren Geschäftspartnern Kunstobjekte und Ritualia als

Pfand für den geliehenen Geldbetrag ein.
So kamen jüdische Pfandleiher nicht selten in den Besitz von Kunstobjekten

aus ihrer Umgebungskultur, wie Shatzmiller schreibt (S. 1). Auch wenn diese

Kunstgegenstände meist nur vorübergehend im Besitz der Juden waren so hinter-
liessen sie dennoch ihre nachhaltigen Spuren in jüdischen Kunst- und Kultgegenständen.

So nahem während des Mittelalters — vor allem in den deutschsprachigen
Ländern — die jüdischen Besamimdosen etwa die Gestalt christlicher Monstranzen

an, weshalb jüdische Goldschmiede aus Frankfurt auch im 16. Jh. noch von der

sogenannten Judenmonstranz sprachen. Eben jener gegenseitige, kulturelle und
künstlerische Einfluss ist Hauptgegenstand von Shatzmillers Untersuchungen. Hier
geht der Autor in drei Schritten vor.

Teil eins des Buches, Pawnbrokers: Agents ofCultural Transmission (Kapitel 1-3), be-

fasst sich mit den sozio-kulturellen Gegebenheiten des mittelalterlichen Pfandleihgewerbes,

sprich mit den Fragen nach dessen zentralen Orten und Akteuren, den

288



Tauschgegenständen und -prozessen. Laut Shatzmiller kann der kulturübergreifende
Austausch von Kunst- und Kultobjekten zwischen Juden und Christen auf dem
mittelalterlichen Geldmarkt besonders gut untersucht werden und damit neue
Aufschlüsse über die sozialen Gefüge und Beziehungen zwischen diesen beiden Gruppen
geben. Somit taucht Shatzmiller zunächst in die Welt der Pfandleiher selber ein. Er
fragt hier nach der Klientel, welches mit den Juden Geschäftsbeziehungen eingegangen

ist. Zu diesem gehörten sowohl Bauern als auch die ärmliche Stadtbevölkerung,
sowie Vertreter des Klerus und des Adels. Während die Geschäftsbeziehungen zu
ersteren Aufschluss über die Regeln und die Praxis des Pfandleihgeschäftes geben,
aber auch über die Diskrepanzen zwischen den Beteiligten, so erfährt man über die

Pfandgegenstände selbst (sprich die heiligen Objekte und hochwertigen Kunstgegenstände),

welche die beiden letzteren Gruppen gegen Geld eintauschten, mehr über

damalige ethische Vorstellungen dieses Gewerbes (von Seiten der christlichen
Oberhäupter) sowie darüber, was zu jener Zeit als künstlerisch und ästhetisch wertvoll
angesehen wurde und was nicht (von Seiten der jüdischen Pfandleiher).

Im zweiten Teil, Human Imagery in MedievalAshkenag^ (Kapitel 4 und 5), nimmt
Shatzmiller das Pfandleihgeschäft in den deutschsprachigen Ländern genauer unter
die Lupe. Anhand verschiedener Zeugnisse (wie etwa den aufwändigen Wandmalereien

und Dekorationen in der Züricher Wohnung von Rabbi Moses Ben Mena-
chem, 14. Jh.) beleuchtet der Autor den Einfluss des wirtschaftlichen Erfolges der

jüdischen Pfandleiher auf die Entwicklung des ästhetischen Geschmacks derselben.
So verzichten die Fresken im Festsaal der Wohnung des Zürcher Rabbiners
vollständig auf die Darstellung jüdischer Thematiken. Vielmehr sind sie ein Abbild des

damaligen Kunstgeschmacks, wie der Autor in Kapitel 5 darlegt, in dem er auf die

kunstgeschichtlichen Entwicklungen von 1230 bis 1450 genauer eingeht: Neben
Jagd- und Tanzszenen, welche mehr ein christliches als ein typisch jüdisches Motiv
sind, ist auch das Wappen seiner süddeutschen Adelsfamilien mit hebräischer
Beschriftungen abgebildet. Die jüdische Familie hatte diesen Festsaal offenbar für den

geschäftlichen Verkehr mit der christlichen Kundschaft einrichten lassen, wobei
die Wappen die Geschäftsbeziehungen der Familie symbolisieren und damit auch
als Statussymbol dienen.

Im dritten und letzten Teil des Buches, At the Marketplace: Professionals in the Service

ofthe, Other' (Kapitel 6 und 7), untersucht der Autor schliesslich den Marktplatz
als Kontaktzone jüdischer und christlicher Künstlern und (Kunst-)Handwerker:
Hier tauschen sie sich aus, bewundern gegenseitig ihre Arbeiten und Fertigkeiten.
Von besonderem Interesse sind hier jedoch die Aufträge, welche an die Künstler
und Handwerker vergeben wurden. So fand Shatzmiller heraus, dass etwa christliche

Künstler beauftragt wurden hebräische Gebetbücher zu dekorieren, während

jüdische Künstler für die christliche Kirche und ihre Institutionen arbeiteten. Mit
diesem sehr wichtigen Kapitel seines Buches zeichnet Shatzmiller eine alternative
Geschichte des jüdischen Lebens im Mittelalter, welches einmal nicht von
Verfolgungen, Feindseligkeiten geprägt ist, sondern von Momenten der gegenseitigen
Toleranz, des gegenseitigen, kulturellen Interesses und der Wertschätzung, der
Menschlichkeit und Zusammenarbeit.

289



Fazit: Was Shatzmillers Buch zu einer sehr empfehlenswerten Lektüre macht,
ist nicht nur das Thema an sich, sondern vielmehr sein interdisziplinärer Ansatz

zum christlich-jüdischen Kulturkontakt und Kulturaustausch im mittelalterlichen

Europa und dessen Einfluss auf die Schaffung einer christlich-jüdischen Kunst.
Das innovative Moment dieser Studie liegt dabei in der Anwendung des Konzeptes
des Kulturaustauschs auf weitere Bereiche des mittelalterlichen, jüdischen Lebens.
Besonders anschaulich wird die theoretische Auseinandersetzung Shatzmillers mit
diesem Konzept durch die zahlreichen Abbildungen im Buch.

Hannover Sarah M. Ross

JACOBS, Martin: Reorienting the Rast — Jewish Travelers to the Medieval Muslim World

(Jewish Culture and Contexts), Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2014,

XI, 331 S, ISBN 978-0-8122-4622-3.

Es waren die Reisenden, die das mittelalterliche und frühneuzeitliche Bild der Welt,
und damit das Weltbild des Mittelalters geprägt haben; und daran haben jüdische
Reisende einen nicht unwesentlichen Anteil. Wie sie die muslimische Welt in
Mittelalter und früher Neuzeit wahrgenommen und beschrieben haben, untersucht
Martin jacobs Vf.) in seinem Buch am Beispiel von insgesamt 23 Reiseberichten,
die Vf. in den Blick nimmt und seiner Klassifikation entsprechend auf vier „medieval

forms of travel writing" verteilt: (1) Itineraries, Reference Books, and Lists of
Holy Places (dazu zählt er u. a. Jakob b. Netanel ha-Kohen, Samuel b. Samson,

Benjamin von Tudela, Petachja von Regensburg), (2) Letters, Epistolary Travel
Accounts, and Travel Diaries (u. a. Meshullam de Volterra, Ovadja von Bertinoro,
Mose Bassola), (3) Imaginary Travel (u. a. Eldad ha-Dani, David Reuveni), und
(4) Travel Poems (u. a. Jehuda ha-Lewi, Jehuda-al-Harizi).

Eingerahmt von Introduction (S.l-17) auf der einen und einem umfangreichen
Anmerkungsteil (S. 211-301) mit angefügter — ergänzungsbedürftiger — Selected

Bibliography (S. 303-321) und einem Index (S. 323-328) auf der anderen Seite, stellt
Vf. in den drei Teilen (mit jeweils drei Kapiteln) seines Buches zuerst die Reisenden
und ihre Werke vor und behandelt die Motivationen und Umstände ihrer Reisen

aus dem christlichen Europa in den muslimischen Nahen Osten (S. 21-80), untersucht

sodann die Spezifika ihrer jeweiligen Darstellungen / Beschreibungen der
Länder und Orte, die sie bereist haben (S. 83-146) und lenkt anschliessend den
Blick auf die unterschiedlichen Wahrnehmungen der jeweils anderen, denen sie auf
ihren Reisen begegnet sind (S. 149-205), um am Ende in einer Conclusion (S. 207-

214) (s)ein Fazit zu ziehen.

Wenn die jüdischen Reisenden auch Sehenswürdigkeiten muslimischer Metropolen

ebenso wenig übersehen haben wie Zeugnisse christlicher, iranischer oder
anderer Kultur, sondern mitunter mit entsprechender Bewunderung beschrieben
haben (S. 125-146), galt ihr Interesse doch vorab ihren Glaubensgeschwistern, den

jüdischen Gemeinden in der muslimischen Welt, ihrer Situation und Geschichte.

290



Nicht überraschen kann denn auch, dass für sie, die jüdischen Reisenden, so
unterschiedlich ihre Reiseberichte im einzelnen auch sind, der Besuch von Eret% Israel —

da es nicht in jüdischer Hand ist, nennt es Vf. a Gentile hand ofIsrael — im allgemeinen

und Jerusalem und Hebron im besonderen stets von spezieller Bedeutung
gewesen ist, ablesbar nicht zuletzt daran, wie sich in ihren Berichten über einstige
Schauplätze jüdischer, biblisch-nachbiblischer Geschichte — und jetzt muslimischer
und / oder christlicher heiliger Stätten — immer wieder „jüdische Erinnerungen"
mit Beobachtungen vor Ort mischen, wie beispielsweise beim Anblick des Felsendoms

in Jerusalem (S. 90-97), der Höhle Machpela bei Hebron (S. 101-107) oder
den Prophetengräbern in Eret% Israel, im Irak und Iran (S. 108-124). Besonders
aufschlussreich ist Vf.s Analyse der Darstellungen der anderen, der Christen und Muslime

nicht nur (S. 149-162), sondern ebenso auch der Glaubensgeschwister (S. 163-

179), der Karäer und Samaritaner (S. 180-186) sowie der Nachkommen der „zehn
verlorenen Stämme" (S. 186-190), ganz zu schweigen von den ganz anderen, wie
den Drusen, den Assassinen etc., in deren Wahrnehmung - und Beschreibung -
mitgebrachte Vorstellungen und aktuelle Erfahrungen Hand in Hand gehen.

Gestützt auf profunde Kenntnis der Quellen und ihre sorgfältige Auswertung
ist Vf. ein nachgerade spannendes Buch gelungen, das man nach beendeter Lektüre
mit dem Eindruck oder besser mit Frage aus der Hand legt: Was hat sich eigentlich
hinsichtlich der (europäischen) Wahrnehmung der (nahöstlichen) anderen und dem
darauf aufbauenden Bild der anderen von Mittelalter und früher Neuzeit bis heute

geändert?

Tübingen Stefan Schreiner

LITT, STEFAN: Jüdische Gemeindestatuten aus dem aschkenasischen Kulturraum 1650—1850

(Archiv jüdische Geschichte und Kultur, Bd. 1), Göttingen: Vandenhoeck & Rupp-
recht, 2014, 562 S., 2 Abb., ISBN 978-3-525-31015-1.

Statuten sind wichtige Quellen zur Rechtsgeschichte und zeugen von der aktiven

jüdischen Gestaltung der Geschichte. Stefan Litt stammt aus den neuen Bundesländern

und lebt seit einigen Jahren in Israel. Er arbeitet an der israelischen
Nationalbibliothek inJerusalem, die auch über eine sehr wichtige Handschriftenabteilung
verfügt. Die insgesamt 14 Texte aus städtischen (Deutschkreuz, Frankfurt, Fürth,
Metz, Worms) und ländlichen Gemeinden (Ühlfeld) sind über einen Zeitraum von
zweihundert Jahren entstanden und stammen geographisch aus dem Heiligen
Römischen Reich, eingeschlossen darin Frankreich (Metz), das Königreich Böhmen
bis nach Polen und Ungarn.

Es handelt sich um eine klassische Textedition der hebräisch-jiddischen Mischtexte.

Eine kleine Auswahl wurde ins Deutsche übersetzt (S. 429-536). Für die weitere

Forschung von besonderem Interesse sind wohl die umfangreichen Statuten
der jüdischen Gemeinde Fürth, die sozialgeschichtlich aufschlussreiches Material
enthalten (S. 132-273), darunter auch über den Umgang der reichen Elite mit den

Armen der Gemeinde. Auch erfährt man aus einer Bestimmung (um 1683/1698),

291



dass der Genuss nicht-koscheren Weins verboten werden musste (S. 506), also

lange vor der sog. Säkularisierung der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts!
Die bisherige Erforschung der Statuten wird auf drei Seiten knapp zusam-

mengefasst (S. 549-551). Wertvoll ist dabei die Zusammenstellung älterer
Quelleneditionen. Leider thematisiert Litt nicht die Provenienz der Handschriften, die

ja nicht „einfach so" nach Jerusalem kamen. Von älteren Archivaren wie Alex
Bein und Daniel Cohen von den „Central Archives for the History of the Jewish
People" ist bekannt, dass sie beispielweise gegen die Stadt Worms einen Prozess
führten und auf Herausgabe der Manuskripte klagten. War man doch in den
1950er Jahren in Israel der Auffassung, dass alles Archivmaterial dorthin zu
schaffen sei. Andere Handschriften sind aus dem Besitz von Emigranten in das

Jewish Theological Seminary und in Jüdische Museen gekommen. Zum besseren
Verständnis der Statuten und ihrer Spezifik wären die Quellen auch in die lokalen
rechtsgeschichtlichen Traditionen und Entwicklungen der christlichen Städteverfassungen

einzubetten (gewesen). War doch seit dem Mittelalter insbesondere das

Magdeburger Stadtrecht auch Vorbild für viele jüdische Gemeindeverfassungen
des Mittelalters.

Essen Uri K Kaufmann

JÜRGEN HEYDE. Transkulturelle Kommunikation und Verflechtung. Die jüdischen
Wirtschaftseliten in Polen vom 14. bis %um 16. Jahrhundert, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag
2014, 280 S„ ISBN 978-3-447-10311-4.

"There is no history of Poland without the history of the Jews, and no history of
the Jews without the history of Poland" — so formulierte der Historiker Jakub
Goldberg prägnant in seiner Ansprache anlässlich der Verleihung der Ehrendok-
torwürde durch die Universität Warschau 1993. Diese paradigmatische Überlegung

greift Jürgen Heyde in seiner vorliegenden Studie auf, um die Interaktionen
der jüdischen Wirtschaftseliten mit Staat, Gesellschaft und katholischer Kirche
in der spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen polnisch-litauischen Rzeczpos-
polita auszuloten.

Jürgen Heyde, der sich mit Arbeiten zur Geschichte Polens, zur
polnischjüdischen Geschichte, zur ethnisch-kulturellen Diversität in Ostmitteleuropa
profiliert hat, geht in seiner eindrucksvollen Studie den Aushandlungsprozessen
zwischen Königtum, Adel, erstarkendem Bürgertum und jüdischer Bevölkerung
unter den Aspekten von transkultureller Kommunikation und Verflechtung nach.

Vergleichend nimmt er dabei die durchaus unterschiedlichen Entwicklungen in
drei Urbanen Zentren Polen-Litauens während der Jagiellonen-Dynastie in den

Blick, und zwar Krakau, Posen und Lemberg. Sein theoretisch-methodischer
Zugriff ist das Konzept der „Arenen", wie es von Karsten Holste, Dietlind Hücht-
ker und Michael G. Müller für die Moderne entwickelt wurde und das über Themen

und Agenden hinaus den Aspekt des Performativen, von Kommunikationsräumen

erfasst.

292



Heyde unterscheidet drei Arenen: die des Politischen, des Ökonomischen,
der Verwaltung, die auch den Aufbau der Monographie strukturieren. Für die
Arena des Politischen zeichnet er nach, wie die „jüdische Frage" im Aushand-
lungsprozess zwischen König, Adel und katholischer Kirche für politische Agenden

um Ordnungsprozesse instrumentalisiert wurde, wobei die jüdische
Bevölkerung als Kollektiv figuriert. Für die Arena des Ökonomischen, insbesondere
Kreditwesen und (Fern-) Handel, geht er den Beziehungen zwischen jüdischen
Wirtschaftseliten, Stadträten, d.h..Bürgern, und König nach und belegt nachhaltig,

wie etwa über das Fürsprache-Prinzip Einzelpersonen im Fokus des Geschehens

standen. Schliesslich analysiert er für die Arena der Verwaltung, mithin dem
Servitorat bzw. der Arrende, wie Juden durch die Inklusionspolitik des Königs
durchaus der Reichselite, auf jeden Fall der regionalen Elite angehören konnten.

Die detailreiche, wohlformulierte Studie von Jürgen Heyde wirft neues Licht
auf die Stellung der Stellung der Juden in der spätmittelalterlichen, frühneuzeitlichen

Rzeczpospolita. Der Ansatz der Arenen ermöglicht „die Rekonstruktion
transkultureller Umgangsformen und Verflechtungsmuster, welche je nach Kontext

zur Formierung transkultureller Akteursgruppen führen" (221) und damit
die Differenzierung der jeweiligen jüdischen Position — ob kollektiv oder individuell

— herauszustellen. Die Studie kann durch die Nuancierung der Akteure und
ihren Interaktionen Formen der Verflechtung und der Integration bzw. auch

Segregation aufzeigen, wie sie für diesen geopolitischen Raum im wissenschaftlichen
Diskurs vorher kaum an- und wahrgenommen wurden. Heydes Elitengeschichte
hätte, so es die Quellenlage in dieser mehrsprachigen Region zulässt, noch von
einer stärkeren Herausarbeitung der Rolle der Frau, wie sie kurz in der Figur von
Rachel Fischel in Krakau aufscheint, profitiert.

Die beeindruckende Studie, die Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte
ineinander verschränkt, sollte Anlass und Ausgangspunkt für weiterführende

Forschungen nicht nur zur frühneuzeitlichen jüdischen Geschichte in Ostmitteleuropa

sein, eröffnet sie doch neue Perspektiven auf europäische Verflechtungsgeschichte,

Imperiengeschichte, Netzwerkgeschichte als auch schliesslich in der
Neuzeit auf die Geschichte der kommunalen Selbstverwaltung.

Wien OlafTerpitç

AkhieZER, GOLDA (AXME3EP, PoAAA): 3aeoeeamie Kpbma Poccuückoü UMnepueü

zjia3aMU KapauMCKUx xpoHucmoe \The Conquest ofthe Crimea by the Russian Empire through
the Eyes ofKaraite Chroniclers\. Jerusalem / Moskva: Gesharim / Mosty kul'tury, 2015,
240 S., ISBN 978-5-93273-345-4.

The study is dedicated to the analysis of three historical chronicles composed by
Karaite authors at the end of the eighteenth century and depicting events related

to the inner political unrest in the Crimea after the Kûçûk-Kaynarca peace treaty
of 1774, the establishment of an independent Crimean Khanate and its subsequent

annexation by Russia in 1783.

293



The author analyzes the history of the Crimean Karaite community in this

period and publishes an academic translations of the three Karaite chronicles
from their Hebrew original into Russian. The book is based on several manuscripts

of their original texts written in Hebrew, which the author discovered in
St. Petersburg and Kiev. All three chronicles, as the author states on p. 11,
represent a hitherto underestimated and not yet sufficiently studied genre of Karaite
chronography. In addition to the three chronicles analyzed in the present book,
the author discovered some more chronicles likewise compiled by Karaites from
the Crimea, Poland, and Lithuania (p. 70). The three chronicles published in the

present book were written by Azaria ben Eliah, by an unknown anonymous Karaite

contemporary, and by Hillel ben Isaac Qirimi (Qinmi).1 The translations of
the chronicles is preceded by a lengthy analytical part. Therein, the author
discusses inter alia the following issues: the study of Karaite texts and literary genres
(pp. 15-45); the figure of the last Crimean Tatar Khan Shahin Giray (ruled 1774—

1783) (pp. 45-58); the most important - and yet barely known - Karaite chronicler,

Azaria ben Elia (pp. 58-77). Special attention is given to Azaria's chronicle,
its structure and style, its Biblical quotations and ideological outlook, as well as

the place of the Karaite community in the historical events in the Crimean Khanate

as described in the chronicle (pp. 77-113). Style and content of the two other
Karaite chronicles are likewise carefully and thoroughly analyzed (pp. 113-121).

Although the chronicle written by Azaria ben Eliah of Çufut Qale (Chufut-
Kale) had been published twice before 1917 in a Russian translation made by the
famous Karaite collector Abraham Firkovich, this translation was not as accurate
as it should have been. Furthermore, its second edition was somehow "censored"
by the Karaite publishers (pp. 106-112). Azaria ben Eliah's chronicle depicts the
historical events in the time of Shahin Giray, the last ruler of the independent
Crimean khanate before Russia's annexation of the Crimea in 1783 (pp. 127-190).
In October 1777, the khan's reforms had caused much indignation on the part
of the local Tatar nobility and, especially, of his relative Khan Selim Giray.
Nevertheless, with the help of the Russian army, Shahin Giray managed to suppress
the revolt, although a number of people were killed on both sides of the conflict.
Azaria ben Eliah describes these events in detail with special emphasis on the

position of the Karaites and the misfortunes that happened unto their community
during the revolt. As an observer, Azaria ben Eliah certainly takes the side of the

legitimate ruler — Shahin Giray. Although by and large, Azaria's chronicle
corroborates what is known from other sources as well, it is important to note that
in some instances he provides data that cannot be found elsewhere.

1 From my own research on Karaite chronicles, I would like to mention here another
important chronicle entitled MilhemetEkaterina ("Catherine's war"). The introduction to
the chronicle is written in Hebrew, the main part, however, in the Karaite ethnolect of
the Crimean Tatar language. The chronicle contains a report of the annexation of the
Crimea in 1783 and was kept after the Second World War in the collection ofB. Kokenai
in Rostov-upon-Don. Unfortunately, its current whereabouts are unknown.

294



The second chronicle, or, rather, a short historical note, tells the tragic story
of the execution of two Karaites - certain Bebesh (Bebej) and Kiskachi (Kiskaçi)
— in Gözlev (today Evpatoriya) and Bahçesaray (pp. 191-192). Local Armenians
had falsely accused them of supporting the anti-Shahin Giray rebellion. As a

result, they were executed. The author of the chronicle did not indicate his name,
thus remaining anonymous. Of special interest is his terminology. When speaking

of the Crimean Karaite community he refers to them as "Jews" (jehudim and

ibrim) and "Israel". That he nevertheless describes events related to the local Karaites

can be inferred only from the typical Karaite surnames of the two executed

(p. 114).
The author of the third chronicle published in the book, Hillel ben Isaac Qi-

rimi (Qmmi), gives a passionate account of another dramatic and for the Karaite

community particularly tragic episode that happened during the revolt against
Shahin Giray, i.e. the murder of 30 Karaites, and capture of another 8 Karaites,
by the rebels in the village of Özen Bag (pp. 193-200). However, like his
aforementioned anonymous contemporary, Hillel Qirimi too did not use the term
"Karaites", but called the members of his community "Jews" (p. 118, n. 7).

Golda Akhiezer presents to its readers three hitherto unknown chronicles,
introducing at the same time not only into their authors' mentality, world view,
and historiographical approach, but also into the picturesque world of Karaite
historical experiences. To her translations of the chronicles, based on careful

reading of the manuscripts of their Hebrew originals, the author supplemented
detailed commentaries as well as references to Biblical quotations used by the

chroniclers. For the first time analyzing the literary genre of Karaite chronogra-
phy in Eastern Europe in general and in the Crimea in particular, the study makes

an important contribution to our knowledge of the history of the Crimea as seen
from the perspective of local Karaite observers.

Simferopol' MikhailKicjlov

KOHLER, GEORGE Y. (Hrsg.): Derjüdische Messianismus im Zeitalter derEmancipation:
Keinterpretationen ^wischen davidischem Königtum und endceitlichem Sozialismus (Mar'ot —

Die jüdische Moderne in Quellen und Werken, Bd. 2), Berlin / Boston: De Gruyter,
2014, XII + 314 S., ISBN 978-3-11-028429-4.

Die Frage nach dem Messias Israels ist eine zugleich intra- wie interreligiöse Frage;

interreligiös insbesondere bezogen auf die Beziehung zwischen Judentum und
Christentum seit den Anfängen der Trennungsprozesse beider durch die Jahrhunderte

mal mehr, mal weniger stark aufeinander bezogenen Religionen. Hier kam es

immer wieder zu Auseinandersetzungen, am bekanntesten der negative Höhepunkt
der Religionsdisputationen des 13. bis 15. Jahrhunderts, in denen neben anderen
Yechiel b. Josefvon Paris (gest. zwischen 1264 und 1268), Mose b. Nachman (Nach-
manides) (1194—1270) und Josef Albo (um 1380—um 1444) die jüdische Position
verteidigten. Dass entsprechend auch die intrareligiöse Auseinandersetzung um

295



Fragen des Messias nicht immer offen, d. h. auch: schriftlich, ausgetragen wurde,
liegt auf der Hand. Latent war der Bedarf nach immer neuer Klärung dieser Frage
jedoch stets vorhanden. Darum ist es eine Verkürzung zu behaupten, dass im
neuzeitlichen Judentum erst mit Hermann Cohen (1842-1918) die Frage nach
dem jüdischen Messias wieder zu einer diskutierten Frage wurde. An diesem
Punkt setzt der Herausgeber des hier anzuzeigenden Buches an, der in erklärter
Abgrenzung zu Christoph Schulte (vgl. S. 6 Anm. 17), Michael Graetz (S. 39 Anm.
91) und Joshua O. Haberman (S. 47 Anm. 113) nachweisen will, dass ab der Mitte
der 1840er Jahre eine lebhafte Debatte um das rechte Messiasverständnis einsetzte
und es seitdem zu Transformationen des Messiasbegriffs gekommen sei.

Ein weiteres Ziel des Bandes scheint der ambivalente Versuch einer Dekon-
struktion Hermann Cohens (vgl. z.B. S. 69) und seiner gleichzeitigen Ikonisierung
als Vollender einer jüdischen Messiaslehre zu sein (so zahlreiche Anmerkungen
im Textteil ab S. 93). Zu diesem Zweck ist der Band in zwei sehr unterschiedliche
und nicht immer aufeinander bezogene Teile gegliedert. Voran steht eine mehr
als 90-seitige „Einleitung" über „Die Wiederentdeckung des Messianismus in der

jüdischen Reformtheologie der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts", die den Bogen

von der Debatte um das Hamburger Gebetbuch (seit ca. 1841) bis zu
Hermann Cohens erstmals 1919 veröffentlichten opus posthumum „Die Religion der
Vernunft aus den Quellen des Judentums" schlägt. Schon an einer Äusserlichkeit

zeigt sich hier ein Problem der Darstellung: Handelt es sich um einen Schreibfehler

in der Kapitelüberschrift oder doch um eine Unschärfe in der Themenstellung

des gesamten Bandes, zumal das im Buchtitel genannte „Zeitalter der
Emanzipation" nicht eingegrenzt wird? Die übrigen zwei Drittel des Buches nehmen
dann Textauszüge bis Abdrucke ganzer Monograflen der Autoren Moritz Samuel

Freystadt (1810-1870), Elias Grünebaum (1807—1893), Salomon Formstecher
(1808-1889), Samuel Hirsch (1815-1889), Levi Herzfeld (1810-1884), Samuel

Holdheim (1806—1860), Sigismund Stern (1812—1867), Salomon Ludwig Steinheim

(1789—1866) (mit gleich zwei Texten), David Einhorn (1809-1879), Samuel
Schwarz (1814—1868) und Hermann Cohen, sowie der Autorin Klementine (oder
doch Clementine? — beides S. 281) von Rothschild (1845—1865). Den Texten
stehen kurze biografische Skizzen voran, die zum Teil in der Einleitung bereits

Gesagtes wiederholen, und werden weitgehend in der Form des Erstdrucks
wiedergegeben (vgl. S. X), allerdings fehlen die für eine Edition üblichen Angaben der
ursprünglichen Seitenangaben im laufenden Text. Auch ist nicht klar, nach
welchem Kriterium Anmerkungen gesetzt werden — es wird nicht kenntlich gemacht,
wo der Herausgeber Nachweise führt, wo es sich um Originalbelege handelt und

wo der Kommentar des Herausgebers insbesondere zur Bedeutung der kommentierten

Textstelle für Hermann Cohen oder dessen vollendende Interpretation
der aufgeworfenen Frage ansetzt. Beides, aber auch die nicht interpretierte
Verwendung sehr unterschiedlicher literarischer Gattungen (vom Gedicht über
Predigt, Vortrag und fiktiven Brief bis zur wissenschaftlichen Abhandlung), macht
das Buch zwar zu einem interessanten Lesebuch, aber der wissenschaftliche Nutzen

ist eingeschränkt.

296



Die Einleitung zeichnet zwar sehr anschaulich nach, wie sich in einem kleinen
Zirkel von Gelehrten in der Mitte des 19. Jahrhunderts eine Debatte um den

Messiasbegriff entwickelte, die vom messianischen Königtum eines Davididen
wegführte und auf einen messianischen Universalismus mit Israel als dem eigentlichen

Messias hinzielte (wenngleich das nicht die Position aller zitierten Autoren
war); doch es werden gar nicht alle im Nachfolgenden präsentierten Autoren
vorgestellt. Auch wird nichts über die Gründe gesagt, warum es für längere Zeit keine
offenen Diskussionen um den Messiasbegriff gab - die „Zensur" wird zwar als

Stichwort genannt, aber auf deren Ursachen (vgl. nur die genannten Disputationen
und insbesondere die Position von Mose b. Nachman) wird nicht eingegangen.
Ebenso wird ein Bezug auf zeitgenössische christliche und philosophische Positionen

nur sporadisch hergestellt (welche Rolle spielte beispielsweise Schleiermacher
für die genannten Autoren?), scheint aber spätestens für Hermann Cohen notwendig.

Auch stellt sich mehr als einmal die vom Herausgeber nicht thematisierte

Frage, was die Autoren denn wohl unter „Religion" oder „religiösem Bewusstsein"
verstanden haben könnten (einen emotionalen oder aber einen juristischen Status?)

- eine Antwort wäre aber erforderlich, da sich hieran die eigentliche Transformation

des Judentums im 19. Jahrhundert zeigen Hesse; der Messiasbegriff in seiner
historischen Entwicklung (z. B. hinsichtlich der Zahl der erwarteten Messiasse!) ist
da nur ein Unterthema. Das Hauptproblem hinter der Messiasthematik scheint viel
eher die Frage nach der Stellung des Judentums angesichts des historisch-kritischen
Umbruchs in der Bibelwissenschaft zu sein, durch den die Fundamente eines

bibelorientierten Glaubens erodierten — ein bis heute immer wieder neu drängendes
hermeneutisches Problem aller auf eine Offenbarung in der Vergangenheit gegründeter

Religionen.
Das Hauptziel des Buches jedoch, das sich der Herausgeber gesteckt hatte —

zu zeigen, dass es im Judentum des 19. Jahrhunderts diverse Herangehensweisen
an die Interpretation des Messias gegeben hat -, ist erreicht und ruft dazu auf,
sich den Originalausgaben zuzuwenden. Der Band weist nur wenige typografi-
sche oder sinnentstellende Fehler auf (so S. 56 ist Position von Anm. 133 falsch;
S. 169 und 233 stimmen die Angaben zu den Promotionen in Breslau nicht).
Gutgetan hätte dem Band ein Stellenregister. Inhalthch Hesse sich einiges anmerken:

z. B. ist die Darstellung von Zacharias Frankel hinsichtiich seiner Nichtlek-
türe des von ihm herausgegebenen Steinheim fragwürdig; Holdheims Position
erscheint schHmmer „antijüdisch" als die christüche antijüdische Polemik seit

dem 13. Jahrhundert; Hermann Cohens zweite Religionsschrift ist keine „Theologie",

usw. Doch dafür ist hier nicht der Ort. BedauerHch ist schüesshch die
selektive Wahrnehmung der ForschungsHteratur (es fehlt z. B. eine Auseinandersetzung

mit Carsten Wilke, Ran HaCohen u. a.).

Dortmund Gorge K. Hasseihoff

297



MAIER, Denis: Isaac Breuer (1883—1946). Philosophie des Judentums angesichts der Krise

der Moderne (Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums,Bd. 93),
Berlin / Boston: de Gruyter Verlag, 2015, 215 S., ISBN 978-3-11-044564-0.

Isaac Breuer ist im Begriff, aus dem Schatten bekannterer Zeitgenossen im Bereich
der jüdischen Philosophie des 20. Jahrhunderts (H. Cohen, F. Rosenzweig, M.
Buber...) herauszutreten. Das zeigt das wiedererwachte Interesse an seiner Person
und seinem Werk in Israel, das in Übersetzungen seiner Texte ins Hebräische,
Aufsätzen, Buchveröffentlichungen, akademischen Qualifikationsarbeiten und in
unterschiedlichen Tagungen zu seinem Oeuvre (z.B. einer für Sommer 2016 geplanten

Konferenz anlässlich seines 70. Todestages an der Bar Ilan-Universität)
Ausdruck findet.

In diesen Zusammenhang ist auch die in Luzern verfasste Dissertation D. Maiers

einzuordnen. Maier deutet das Werk Breuers als „halachisch-dezionistische
Krisenbewältigung" angesichts der Krise der Moderne, wie sie zu Beginn des 20.
Jahrhunderts empfunden wurde, und vergleicht den Ansatz Breuers mit der marxistischen

Gesellschaftskritik Georg Lukäcs', der rechtskonservativen Staatstheorie
Carl Schmitts und der dialektischen Theologie Karl Barths (S. 18-21). In vier
ideengeschichtlich konzipierten Kapiteln wird Breuers „Gegenentwurf zu einer
problematisch gewordenen modernen Welt" (S. 7) nachgezeichnet: Nach einem
erkenntnistheoretischen Fragen gewidmeten Teil („Zweifel und Gewissheit", S. 23-66), in
dem es um Breuers Kantianismus und seine Reaktion auf die Debatte um das „Wesen

des Judentums" geht, stehen Ausführungen zum Souveränitätsbegriff und zur
jüdischen Staatstheorie („Die Welt am Abgrund", S. 67—107), zum von Breuer
propagierten Torasozialismus und seiner „Philisterkritik" („Verhasste Bürgerlichkeit",
S. 108-148) sowie zu seiner Kritik am Zionismus und zu Breuers eigener Vision
eines Torastaats (S. 149-189).

Der Autor formuliert flüssig und gut lesbar - sein Buch ist auch für Anfänger
als Einführung in das Denken Breuers gut geeignet — und bietet gelungene
Paraphrasen einiger der wichtigsten Texte Breuers. Dabei kann er sich auf die vorliegende

Sekundärliteratur stützen, die er umsichtig auswertet und treffend zusam-
menfasst, wobei für den Rezensenten an einigen Stellen aber nicht gut zu erkennen

ist, wo die eigene Forschungsleistung liegt und wo die Darstellung sich nur an
frühere Deutungen anschliesst. Auch wenn sich bei Maier gelegentlich überraschend

neue Perspektiven auf den Stoff ergeben — wenn Breuers Kritik des

Philistertums als „Maulwurfsphilosophie" etwa mit Hegels Maulwurf als „Symbol für
den Weltgeist" kontrastiert wird (S. 116) — geht die Arbeit in der Sache häufig doch
nicht über bereits Bekanntes hinaus. Leider fällt die Dissertation bisweilen gar hinter

den Forschungsstand zurück, wenn etwa die - gewiss bisher doch eigentlich
überschaubare — neuere und ältere Literatur zu Breuer nicht vollständig verarbeitet
wird. Auch werden Eigenheiten Breuers, die längst geklärt sind, zu Rätseln
gemacht: Sein poetisch-midraschischer Umgang mit Bibeltexten etwa geht nicht nur
auf die Bibelkommentare S. R. Hirschs zurück, sondern steht im Kontext des

fortbestehenden exegetischen Interesses in der Familie Hirsch-Breuer, wie die Arbeiten
Mendel Hirschs (1833—1900) und der beiden Brüder Breuers, der Rabbiner Raphael

298



Breuer (1881—1932) und JosefBreuer (1882—1980) zu erkennen geben. Es ist
merkwürdig, wenn in einer judaistischen Arbeit zur Erklärung der entsprechenden
Bibeltexte auf philologische Erklärungen verzichtet und stattdessen zum Vergleich
die Einheitsübersetzung herangezogen wird (S. 26-27, 164) — dabei hätten doch
selbst die Pseudoetymologien und talmudischen Verbindungslinien S. R. Hirschs
Erhellendes beizutragen!

Doppelt schade daher, dass die Arbeit wohl ein Personenverzeichnis, aber weder

einen Bibelstellenindex noch ein Register der Stellen aus der rabbinischen
Literatur enthält. Das Werk dieses „unverwüstlichen Talmudjuden", wie Breuer sich
selbst bezeichnet hat, lässt sich ohne den fortwährenden Bezug auf die Quellentexte

nun einmal weder verstehen noch angemessen interpretieren. Ein anderes

Manko in der Forschung, für das der Verfasser nicht verantwortlich ist, das er aber
hätte beim Namen nennen können, ist die Tatsache, dass viele frühe Breuertexte
mehrere Auflagen hatten und in unterschiedlichen Ausgaben und (noch zu Lebzeiten

des Autors erstellten und autorisierten) Ubersetzungen (ins Jiddische, Hebräische

und Englische) erschienen und eine brauchbare wissenschaftliche Edition, die
die Textgeschichte und die kontinuierliche Weiterarbeit Breuers sichtbar macht, bis
auf den heutigen Tag fehlt. (Dem Editionsdefizit soll gegenwärtig mit einer vom
S. R. Hirsch-Lehrstuhl der Bar Ilan-Universität in Zusammenarbeit mit dem Insti-

tutum Judaicum der Universität Tübingen veranstalteten kritischen Werkausgabe
abgeholfen werden, die ab 2017 erscheinen soll.) Auch angesichts dieses Befundes
wäre bei den in diesem Buch behandelten Themen anstelle des systematisch-synchronen

Zugangs hier und da eine stärkere (diachrone) Orientierung an den
unterschiedlichen Lebens- und Schaffensphasen Breuers ratsam gewesen.

Tübingen Matthias Morgenstern

EPHRAIM, MeiR: Interreligious Theology. Its Value and Mooring in Modern Jewish Philosophy,

Berlin / Boston: de Gruyter / Jerusalem: Magnes Press 2015, 219 S., ISBN
978-3-11-043931-1.

Meir legt in seinem Buch die hermeneutischen und kommunikativen Bedingungen
für eine interreligiöse Theologie dar. Dazu knüpft er einerseits an der im christlichen

Kontext entstandenen pluralistischen Religionstheologie an und greift
andrerseits auf die jüdische Dialogphilosophie des 20. Jahrhunderts als Wegbereiter
zurück. Diese Verbindung ist beachtenswert.

Der erste Teil des Buchs stellt verschiedenste Denker der deutsch-jüdische Kultur

vor, um zu zeigen, wie Vermittlung zwischen zwei Traditionen möglich ist.
Während die Bibelübersetzung von Buber/Rosenzweig als ein gelungenes Projekt
dialogischer Theologie ausführlich beschrieben wird, lässt Meir vor allem die

Dialogphilosophie Bubers, das Sprachdenken Rosenzweigs, die Alteritätsphilosophie
Levinas' und Heschels Sicht anderer Religionen zu Worte kommen. Paul Knitters
christlich-buddhistischer Dialog stellt er im Anschluss an Heschel als Beispiel für
eine gelungene interreligiöse Theologie dar.

299



Schält Meir bereits im ersten Teil Strukturelemente für eine interreligiöse
Theologie heraus, so ist der zweite Teil des Buchs ganz ihrer Beschreibung gewidmet,
wobei er auch da mit Beispielen einer interreligiösen Exegese und vier
Dialogbegegnungen illustriert. Er argumentiert, religiöse Identität sei immer relational und
durch andere religiöse Traditionen mitbestimmt. Deshalb geht interreligiöse Theologie

von einzelnen Dialogbegegnungen aus, in denen bewusst vom Anderen
gelernt wird, um wieder zur eigenen lebendigen Tradition zurückzukehren. Im
Überbrücken des Zwischenraums entsteht gemäss Meir «trans-difference», ein neues
«wir», das Unterschiedenheit und Verständigung zugleich ermöglicht.
Übersetzungsfähigkeit, aufmerksames Hinhören, Verzicht auf Absolutheitsansprüche,
Vermittlung von säkularen, theologischen und religionswissenschaftlicher Perspektiven,

Fähigkeit zur Kontextbezogenheit, ein dialogisches Selbstverständnis etc.
sind Voraussetzungen für eine dialogische Theologie. Für eine plurale Gesellschaft
und globalisierte Welt sei diese neue Form der Theologie eine Notwendigkeit.

Meirs Ansatz kämpft gegen theologische Arroganz und Fundamentalismus;
insofern ist sein dialogischer Ansatz sehr begrüssenswert. Doch die Grundannahmen
der pluralistischen Theologie, dass die Religionen grundsätzlich gleichwertige
Annäherungen an die transzendente Wirklichkeit seien, verschiedene Sprachspiele, die
ineinander übersetzbar sind und sich komplementär ergänzen, sind zu unkritisch
übernommen und bleiben abstrakt. Ein Offenbarungsbegriff zum Beispiel, gemäss
dem aus der Transzendenz auch gehandelt wird, ist aufgegeben. Auch die Prüfung
des semantischen Wahrheitsgehalts einzelner religiöser Aussagen, die zu Beurteilung

und Entscheidung herausfordern, verschwindet fast gänzlich hinter einem
Kommunikations- und Identitätsdiskus.

Zürich Christian M. Rutishauser S]

PETSCHNIGG, Edith / IRMTRAUD FISCHER (Hg.): Der,jüdisch-christliche"Dialog
veränderte die Theologie. Ein Taradigmemvechsel aus Expertinnensicht. Wien / Köln / Weimar:
Böhlau-Verlag 2016, 295 S, ISBN 978-3-205-79671-8.

Der Band mit dem optimistischen Titel ging aus einem Forschungsprojekt und
einer Tagung über die 2007 abgeschafften jüdisch-christlichen Grazer Bibelwochen
hervor. Siebzehn katholische, evangelische und jüdische Autorinnen und Autoren
aus Deutschland, Osterreich und der Schweiz zeichnen durch ihre teils fachspezifischen,

teils autobiografischen Beiträge aus Theologie und Judaistik ein differenziertes

zusammenhängendes Bild.
G. Stemberger arbeitet heraus, wie seit der Antike die gegenseitige Neugier

auch in Zeiten der Polemik immer zum Austausch führte. G. Langer untersucht
die gegenwärtige Diskussion um die „Geschwistergeschichte" und um die Frage,
inwieweit das Christentum Anreger jüdischer geistiger Entwicklungen war. Den
besonderen judaistischen Blickwinkel auf das Alte Testament und seine Ausle-

gungs- und Wirkungsgeschichte thematisiert J. Maier in Zuspitzung auf zwei
problematische aktuelle Phänomene: ideologische Entwicklungen der Land-Theologie

300



und substitutionstheologische Verhältnisbestimmungen zwischen den beiden
Testamenten. Uber Veränderungen exegetischer Zugänge aufgrund von Begegnungen
mit Juden schreibt E. Blum am Beispiel der zu hinterfragenden Konzepte
„Spätjudentum", „Ende der Geschichte Israels" und „Jerusalemer Kultgemeinde". Ausgehend

von Erfahrungen des in Gemeinden noch weit verbreiteten Antijudaismus'
wirft G. Baumann einen persönlichen Blick darauf, wie sie durch den Dialog
theologisch und hermeneutisch dazu inspiriert wurde, sich mit Schrifthermeneutik,
Übersetzung in gerechter Sprache und Gottesbildern der Gewalt auseinanderzusetzen.

J. Marböck erzählt, beginnend in den 1930er Jahren und bis hin zu gegenwärtigen

hermeneutischen Debatten, Stationen von Erfahrungen mit Leseweisen der
Bibel Israels. Von feministischer Exegese und jüdisch-christlichem Gespräch in
biografischer Brechung handelt der Beitrag von M.-Th. Wacker, die neben der Bibel
auch jüdische Friedhöfe erforscht und neben dem jüdisch-christlichen Dialog die
kontextuelle palästinensische Theologie zu verstehen versucht. Dass und wie das

Neue Testament nicht im Gegensatz zum Judentum, sondern in seinem Kontext
verstanden werden kann, zeigt K. Wengst anhand der Themen: Bedeutung der
jüdischen Bibel für das Neue Testament, Antijudaismus im Neue Testament? Die
neue Perspektive auf Paulus; Funktionales statt wesensmäßiges Zusammenwirken
des Gottes Israels mit Jesus.

Seine Erfahrungen im jüdisch-christlichen Dialog als Hemeneutiker und Exeget
und sowohl in den Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammenarbeit und
ihrem Koordinierungsrat als auch im Gesprächskreis „Juden und Christen" beim
Zentralkomitee der deutschen Katholiken ergänzt H. Frankemölle um einen
kritisch würdigenden Blick auf den jüdisch-christlichen Dialog im vatikanischen Kontext.

Katholische Liturgie und das Gesangbuch „Gotteslob" werden von P. Ebenbauer

bzw. A. Gerhards untersucht, bevor dann zwei prominente Beiträger
Fragezeichen setzen: B. Klappert fragt als Systematischer Theologe, ob der Dialog zum
Paradigmenwechsel in Kirche und Theologie geführt habe, H. H. Henrix fragt nach

Vision und Wirklichkeit einer jüdisch-christlichen Ökumene. Abschließend
thematisieren S. Lauer und J. Wohlmuth die Entwicklungen von Julius Wellhausen bis

Joseph Ratzinger bzw. von Papst Benedikt XVI. zu Papst Franziskus.
Ein großer Reichtum von Erfahrungen ist hier vereint und bestärkt die

Einsicht, dass Theologie im jüdisch-christlichen Dialog von solchen engagierten Männern

und Frauen gemacht und wesentlich durch deren Begegnungen mit Juden
bestimmt wird. Am Ende des Buches trifft der Leser, die Leserin wieder auf den Titel
— dieses Mal mit einem Fragezeichen Über diese Ambivalenz hinaus greift, das

ganze Buch zu einer gemeinsamen Aussage bündelnd, die Forderung Marie-Theres
Wackers: Wir brauchen neue Impulse.

Bad Boll Michael Volkmann

301


	Rezensionen

