Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 72 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

PENKOWER, JORDAN S.: Masorah and Text Criticism in the Early Modern Mediterra-
nean. Moses 1bn Zabara and Menabem de Lonzano, Jerusalem: Magnes 2014, 344 S., 4°,
ISBN 978-965-493-786-3.

Dass masoretische Studien in jingster Zeit einen erfreulichen Aufschwung etle-
ben, ist nicht (mehr) zu Ubersehen. Anteil daran hat auch der Autor des hier an-
zuzeigenden Buches, der seit seiner vor bald fiinfzig Jahren verfassten Masterar-
beit tiber Yedidya Shlomo Norzi’'s Minbhat Shai (S. 13) immer wieder zur weiteren
Entwicklung der masoretischen Studien beitragen hat, so auch mit seinem jetzt
vorgelegten nachgerade bibliophilen Buch, bibliophil nicht zuletzt aufgrund der
zahlreich in den Text eingestreuten und en bloc im Anhang in Farbe reproduzier-
ten Handschriftenseiten (S. 211-244), deren Ikonographie und Bildprogramm
Andreina Contessa eigens untersucht hat (S. 245-270).

Im Mittelpunkt des Buches stehen zum einen der aus Spanien stammende,
spiter in Marokko ansissige, in der Tradition spanischer Bibelhandschriften ste-
hende Kopist Mose Ibn Zabara (Ende 15./Anf. 16. Jh.) und zum anderen der
wohl aus Italien stammende, fir einige Zeit in Istanbul, danach in Eretz Israel
und schliesslich wieder in Italien ansissige Menahem b. Jehuda de Lonzano (um
1555—um 1624) (Biographie S. 41-61), mithin also zwei Gelehrte, die zu ihrer Zeit
auf je ihre Weise, wie im Titel des Buches angedeutet ist, zur Ubetlieferung der
Masora ebenso wie zur Entwicklung entsprechender masoretischer Studien We-
sentliches beigetragen haben.

Ausgangspunkt und Textbasis von Jordan S. Penkowers (= Vf.) Untersu-
chung ist eine Bibelhandschrift, die laut Kolophon Mases b. Don Jakob 1bn Zabara
1477 vollendet und laut einem Eintrag auf Bl. 70t Menabhem b. Jehuda de Lonzgano
mit Marginalnoten versehen hat. Heute ist die Handschrift in zwei Teilen als M.
Ziirich Jeselsobn 5 (Tora und vordere Propheten) und Ms. Sassoon 1209 (hintere Propheten
und Schriften) erhalten (S. 14-15). Wihrend der zweite Teil seit den 1930er Jahren
bereits bekannt ist, ist der erste Teil vor einigen Jahren erst bekannt geworden.
Dass jedoch beide Teile eine Handschrift bilden, haben nicht zuletzt Tamar Leiter
und Shlomo Zucker mit ihrer diesbeziiglichen kodikologischen und paliographi-
schen Analyse von Ms. Ziirich Jeselsobn 5 (S. 271-295) nachgewiesen.

Wie Vf. anhand eines Vergleichs mit weiteren von Ibn Zabara geschriebenen
Handschriften — so: Ms. Oxford Kennicott 1 (Neubauer 2322; sog. Kennicott Bible) und
Ms. London Or. 2286 (Margoliuth 87) — einerseits und alteren, vor allem spanischen
Mss. andererseits belegt, hat Ibn Zabara in Ms. Ziirich Jeselsobn 5 und Ms. Sassoon
1209 nicht nur den Bibeltext sorgfiltig geschrieben, ,korrigiert und vokalisiert™
(S. 21-32), sondern zudem mit Masora versehen, fiir deren Erarbeitung er mehr als
ein Dutzend Quellen herangezogen und ausgewertet hat (S. 32-39).

An die hundert Jahre nach ihrer Vollendung ist Ibn Zabaras Bibelhandschrift
in die Hande des zu den ,,leading textual critics of the sixteenth and seventeenth

276



centuries® (S. 15) gehorenden Menahem de Lonzano gelangt, der sowohl als Autor
zahlreicher, ein breites Themenspektrum abbildender teils gedruckter teils noch
ungedruckter, aber erhaltener Werke (S. 63-71) als auch als Kopist und vor allem
Glossator (S. 71-89) hochst unterschiedlicher gedruckter wie ungedruckter Biicher
bis heute bekannt geblieben ist, wenn auch nicht alle ihm zugeschriebenen Glossen
tatsichlich auch von thm stammen (S. 89-91).

Den eigentlichen Hauptteil des Buches indessen bildet eine bewundernswert
akribische Analyse von Lonzanos Glossen, die zugleich sowohl intime Kenntnis
seiner gedruckten wie ungedruckten Werke, ebenso aber auch der entsprechenden
zeitgenossischen und dlteren jiidischen und christlich-hebraistischen Literatur als
auch eine Souverinitit im Umgang mit den Quellen beweist, wie sie nur und erst
durch lange ihrer Erforschung gewidmete Jahre erworben werden kann.

Das Spektrum der von Lonzano glossierten Werke reicht von der Bibel iiber
Mischna, Talmud und Midraschim bis zu kabbalistischen Werken. Dem entspre-
chend untersucht V. zunichst — gleichsam exemplarisch — Glossen in 8 Werken,
die eben jenes Spektrum der glossierten Werke abbilden: vom Zobar und den
Tiggnne ha-Zobar Gber Midrash Rabba und Talmud Y erushalmi, David Qimhis Mikhlo/
und Menahem Recanatis Torakommentar bis hin zu Elija Levitas Masoret ha-Masoret
und einer kabbalistischen Derasha Hayyim Vitals (S. 104-134). Im Anschluss daran
widmet er sich en détaille Lonzanos Glossen in den beiden Teilen der von Ibn
Zabara geschriebenen Bibelhandschrift (S. 145-184). Sie erweisen ihn nicht nur als
ausserordentlich sorgfiltigen Leser, sondern als nicht minder sorgfiltigen Korrek-
tor der glossierten Werke. Bei allem interessieren V. auch die von Lonzano heran-
gezogenen Quellen (in den Glossen zur 1559 in Mantua erschienenen Ausgabe des
Zohar zu Shemot allein 11 gedruckte und 22 ungedruckte Werke) ebenso wie vor
allem die Methodologie seiner Glossierung. Anhand Dutzender eingehend analy-
sierter Belege kann Vf. zeigen, dass und wie Lonzano in seinen Glossen zu Ibn
Zabaras Bibelhandschrift nachgerade jedes Schrift-, Vokal- und Akzentzeichen ei-
ner kritischen Priffung unterzogen hat, fiir die er am Ende (s)eine eigene Metho-
dologie entwickelt hat (S. 134-142, 189-209).

Wenn auch zuzugeben ist, dass dieser Art Studien gelegentlich etwas mitunter
ans Hermetische Grenzendes anhaftet, und Menahem de Lonzano als Erforscher
der Masora und profilierter Textkritiker, da er sich in seinen diesbeziiglichen Stu-
dien auf die funf Bucher Mose beschrinkt hat, durch seinen Zeitgenossen Yedidya
Shlomo Norzi (1560-1626), der sich freilich immer wieder ausdricklich auf ihn
bezieht, gleichsam in die zweite Reihe gedringt wurde (S. 208-209), ist sein Platz
unter den judischen, aber auch christlichen Gelehrten seiner Zeit dennoch unbe-
stritten (S. 92-101). Vf.s Verdienst indessen ist es, ihn als Erforscher der Masora
und Textkritiker nun wieder in die erste Reihe gertickt und zugleich gezeigt zu ha-
ben, welchen Wert seine Studien fiir die Erforschung der Entstehung und Ubetlie-
ferung des Bibeltextes haben. Bleibt nur zu hoffen und zu wiinschen, dass sie als
solche auch wieder den ithnen gebtuhrenden Platz in der zeitgenossischen Bibelwis-
senschaft finden.

Tubingen Stefan Schreiner

277



SCHREIBER, MONIKA: The Comfort of Kin. Samaritan Community, Kinship and Marriage
(Brill’s Series in Jewish Studies, vol. 51), Leiden / Boston: Brill 2014, 417 S., ISBN
978-90-04-27424-2.

Die vorliegende Monographie iiber die Samaritaner ist die Uberarbeitung und Ak-
tualisierung der von der Autorin im Jahre 2009 am Institut fiir Sozial- und Kultur-
anthropologie der Universitit Wien eingereichten Dissertation.

“Who are the Samaritans?” Mit dieser einleitenden Frage weist die Autorin auf
eine auch heute wenig bekannte Minderheit hin:

“...one of the small scaled communities of the earliest ethnographies, with lo-
cally bounded places of residence, self-contained religious, philosophical and kin-
ship systems and a face to face relationship among their members — a durable so-
ciety”. Mit den Begriffen , Religion (Schriftreligion), Size* und der pri-islamischen
Herkunft der Samaritaner, die der Islamisierung widerstanden haben, und die mit
dem Judentum prigende Ideen und Rituale teilen (“two strands of the Israelite Re-
ligion”), wird der komplexe kulturhistorische Kontext angedeutet. Die heutige
Kommunitit der Samaritaner umfasst nicht mehr als 700 Individuen, die in zwei
ortlichen Zentren konzentriert sind: um dem Berg Garizim bei Nablus (Westbank)
und in Holon, bei Tel Aviv. Die historischen und politischen Entwicklungen des
letzten Jahrhunderts haben zudem zu kulturellen, politischen, 6konomischen und
auch linguistischen Differenzen zwischen diesen beiden Zentren gefiihrt, zu einer
bipolaren Welt innerhalb der Welt der Samaritaner. An beiden Orten teilen sie nicht
die Mehrheitsreligion, sie teilen jedoch die Sprache, den Lebensstil und die Sym-
bole. Diese Wechselwirkungen haben auf alle Bereiche des internen sozialen Gefii-
ges der Samaritaner ihren Einfluss, besonders auf die Familienbeziehungen und die
Heiratsmuster, was in dieser Arbeit dargestellt und diskutiert wird.

Die Verfasserin scheint dafiir pridestiniert zu sein. Denn ihr methodischer Zu-
gang basiert auf personlicher Kenntnis und Freundschaftsbeziehungen zu Mitglie-
dern der samaritanischen Gemeinschaft, die sie wihrend eines einjihrigen For-
schungsprojekts (1991-1992) kennengelernt hatte und deren Ergebnisse sie in ihrer
Magisterarbeit “Samaritan Ethnicity and Marriage” (1993) einfliessen liess. Seit die-
sen Anfingen (1995 mit weiteren Feldforschungen) bis in die Gegenwart (“I keep
in touch with people’s lives, concerns and community matters”) ist die Autorin
ihrem Forschungsgebiet treu geblieben und hat sich dadurch ein fundiertes Fach-
wissen und Verstehen der Materie angeeignet.

Thr Forschungsschwerpunkt hat sich auf die Holon Kommunitit konzentriert,
ohne die Garizim-Kommunitit zu ignorieren. Der Grund fiir diese Wahl war, dass
die Tel Aviv-nahe Holon Gruppe ,,Hebriisch* spricht, das der Autorin geldufig ist;
das Arabische jedoch nicht in diesem Ausmass.

Basierend auf ihren Erfahrungshintergrund und einem ethnographischen wie
historischen Interesse wird ein Zugang gewihlt, der die Thematik fiir die anthro-
pologischen Studien aufschliessen soll. Dafiir scheinen die komplexen Heirats-
muster der Samaritaner der geeignete Gegenstand zu sein, die einerseits eine so-
ziale Ordnung, wie sie im Mittleren Osten allgemein bekannt ist, widerspiegeln,
andererseits aber nur aus einem lokalen Kontext interpretiert werden kénnen. Aus

278



diesem Grund wird die Heirat im grésseren Rahmen des Gemeinschaftslebens der
Samaritaner in seiner Gesamtheit reflektiert. Dafiir werden aus Riicksicht auf Pri-
vatsphire keine personlichen Berichte Gber soziale Beziehungen, Hochzeiten...
herangezogen, sondern ,,sensibles® Material wurde zu kurzen Vignetten gestaltet,
zu selektiven Illustrationen in verallgemeinernder Darstellung. Auch wenn die Au-
torin ihren Forschungsschwerpunkt auf die Verwandtschaftsverhiltnisse und auf
die Heirat gelegt hat, ist ihr bewusst, dass die Samaritanische Gemeinschaft am
starksten durch ihre besondere, auf eine alte Texttradition basierende, Religion cha-
rakterisiert wird. Grundlagen und Forschungsstand zur Religion und Geschichte
werden in den ersten drei Kapiteln des Buches dargestellt.

Die vielen Brennpunkte und Disziplinen in den Blick nehmende Monographie
hat dazu gefiihrt, dass sie in zwei voneinander verschiedene Teile geteilt wurde.

Der erste Teil (Kapitel 1-3) beschiftigt sich vorwiegend mit der Ethnizitit der
Samaritaner. Ausgangspunkt ist ihre soziale Zuordnung zu einer religids-ethni-
schen Gemeinschaft, einer Minderheit. Der zweite Teil (Kapitel 5-9; das vierte ver-
bindet die beiden Teile) konzenttiert sich auf das Thema Ehe und Familie im sozi-
alen, kulturellen, individuellen, psychologischen und biologischen Kontext. Um
den Facettenreichtum der sozialen Beziehungen im Allgemeinen und dem Thema
der Heiratsvermittlung im Besondern gerecht zu werden, wechselt die Autorin zu-
weilen von der theoretischen Perspektive (Soziologie) hin zu einer mehr personali-
sierenden Zugangsweise.

In den ersten vier Kapiteln werden ineinander verwobene Fragen, die sich aus
der sozialen Zuordnung ergeben, diskutiert: Kénnen die Kriterien, die eine Ge-
meinschaft ausmachen, auf die Samaritaner angewendet werden® Wie hat sich die
samaritanische Ethnizitit historisch entwickelt und welche Formen hat sie heute
angenommen? Warum sind sie zahlenmissig so gering? Was sind die symbolischen
und praktischen Ressourcen der Gemeinschaft? Wie wird die Gesondertheit der
Samaritaner nach innen und nach aussen bewahrt? Kénnen die Grenzen der Ge-
meinschaft durchstossen werden? Und wenn, wer kann es tun, mit welchen Moti-
ven und mit welchem Ziel? Diese Fragen konnen aber nur auf dem Hintergrund
der Tatsache gestellt werden, dass ersfens die samaritanische Identitit und Kommu-
nitit religiés konstituiert ist. Und dass, gwedtens der religiose, kulturelle politische
und historische Kontext in Erwigung zu ziehen ist, der in der langen Geschichte
der Samaritaner Einfluss auf die Kommunitit genommen und Spuren hinterlassen
hat. Daher ist die ,,Familiendhnlichkeit”, nach Ludwig Wittgenstein, zu beachten.
Das gilt besonders in Beziehung zum judischen Volk (im ersten Teil), wie zu den
islamischen und arabischen Gesellschaften (im zweiten Teil). Aufgrund der aktuel-
len politischen Situation wird der Beziechung zum Judentum besondere Bedeutung
beigemessen, da Gemeinschaft den Balanceakt zwischen Affinitit und Abgrenzung
vom Judentum als grosse Herausforderung erlebt.

Im ersten Kapitel: A Community of Faith, wird die samaritanische Religion
vorgestellt: Bewahren und Erhalten (Z-shmor); Der Glaube (ba-daat; ad-din); Die Tra-
dition (ha-massoret), oder in metaphorischer Sprache: Die Glutkohle (ha-gachele?) sind
die Grundpfeiler. Die eigene biblische Tradition mit ihren Themen und Symbolen

279



des Glaubens, die jeder Samaritaner zu glauben hat, werden angefithrt. Die Ge-
meinschaft wird als nicht willkiitlich, sondern von der biblischen Mythologie der
zwOlf Stimme Israels herstammend beschrieben. Schliesslich wird auf die rabbinische
Ablehnung der Gemeinsamkeiten zwischen den beiden Entititen hingewiesen.

Das zweite Kapitel: An Accidental People. A Survey of Samaritan History,
macht klar, dass die samaritanische Geschichte erst wihrend 19. Jahrhunderts zu
einem Forschungsthema geworden ist. Spekulationen tber die moglichen Ut-
spriinge der Samaritaner als ein Nebenprodukt der Entwicklung des judischen Vol-
kes in biblischer Zeit werden erwihnt, und die weitere Entwicklung von einer be-
trichtlichen und kriegerischen religisen Gruppe in der Spitantike zu einer kleinen
unbedeutenden Kommunitit, die immer am Rande des Aussterbens stand, wird
beschrieben. Thr Ubetleben jedoch diirfte in der Beharrlichkeit, sich auf frithere
Traditionen zu berufen, ihren Grund haben. Diese Haltung es ermdglichte es, das
islamische Mittelalter und die ottomanische Herrschaft zu tiberdauern. Der grosste
Teil des Kapitels beschiftigt sich aber mit Fragen der samaritanischen Integration
in Israel im 20. Jahrhundert, die einen vielfiltigen Aufschwung fiir die samaritani-
sche Gemeinschaft mit sich gebracht hat. Die demographische, wirtschaftliche, die
gesundheitliche Verbesserung und die Bildungsméglichkeiten initiierten eine geo-
politische Spaltung der Gemeinschaft und fithrten zu einer Reihe von politischen
und religiosen Mehrdeutigkeiten.

Im Grossen und Ganzen aber, so die Autorin, ist die Integration det Samarita-
ner in der israelischen Gesellschaft eine Erfolgsgeschichte, da Samaritaner einer-
seits ins 6ffentliche politische Leben Israels integriert sind, andererseits die religiose
und kulturelle Identitit autonom verwalten und gestalten kénnen.

Das dritte Kapitel: A Community of Practice, beschiftigt sich mit der religi¢sen
Praxis der Samaritaner und vervollstindigt damit die ersten zwei Kapitel, Es zeigt,
wie der Sabbat, die religitsen Riten, das Lernen, die Initiation, die Fastenvorschriften,
die sexuellen Vorschriften, Reinheit und Unreinheit gehandhabt werden. In diesem
Kapitel wird auch zum ersten Mal auf das Thema Heirat und Ehe im Rahmen der
gesetzlichen Bestimmungen und der rituellen Traditionen Bezug genommen.

Das vierte Kapitel: No Exit. No Entrance? The Bounds of Community, bildet
eine Bricke zwischen den beiden Teilen des Buches und thematisiert das Identi-
taitsproblem an Hand der Frage der Aufnahme in und dem Ausschluss aus der Ge-
meinschaft. Dabei wird klar, dass das Verstindnis von Religion weniger spirituell
als vielmehr vom soziologischen Kontext her bestimmt ist. Rituale und Observan-
zen sind Feiern der Gemeinschaft, und Abfall vom Glauben und damit Ausschluss
aus der Gemeinschaft hat entweder mit einem Verfehlen gegen die Gemeinschaft
oder sexuelle Verfehlung als Ursache. Im zweiten Teil des vierten Kapitels wird die
Ehe als der einzige Weg vorgestellt, um einen Fremden in die Gemeinschaft auf-
zunchmen. Im letzten Abschnitt wird die viterliche Abstammungslinie (Pa#rzlinea-
ritaf) als Strukturprinzip der samaritanischen Gemeinschaft vorgestellt.

Das fiinfte Kapitel: It’s all in the Family: From Ethnic Identity to practical Kin-
ship, beginnt mit dem klassischen, fiir die Gesellschaften des Nahen Ostens tibli-
chen ,,strukturfunktionalen Uberblick. Dabei werden Themen wie Abstammung,

280



Segmentierung. Stammesstruktur, staatenlose Gesellschaften untersucht, um die
soziale Organisation der samaritanischen Gemeinschaft zu erheben. Die von der
viterlichen Abstammung her bestimmte Familie bietet Identitdt, Unterstiitzung,
Obsorge und sie fordert Identifikation, Loyalitit und Bereitschaft, wenn notwen-
dig, die eignen Ideen dem kollektiven Interesse unterzuordnen. In diesem Kontext
wird das System der vier Hauser vorgestellt, Clans, deren Viternamen sich von den
Stimmen Israels sich herleiten und die tragenden, identititsstiftenden Einfluss auf
die gesamte Community ausiiben.

Im sechsten Kapitel: My Daughter is for Her Cousin, ist dem gehduften Auf-
treten der Vetternehen in der samaritanischen Gemeinschaft gewidmet, die als kul-
turelle Gewohnheiten verstanden werden. Die Endogamie ist nicht nur unter den
Samaritanern, sondern auch in der arabisch-islamischen Gesellschaft hiufig zu fin-
den. Dieses Faktum wird in den Statistiken, die vorgelegt werden, verifiziert. Die
Autorin jedoch geht iiber den rein strukturell bestimmten Ansatz hinaus und sie
,re-personalisiert™ das theoretische Thema Heirat, indem sie die Heiratsvermitt-
lung in den Mittelpunkt ihrer Untersuchung stellt. Zu diesem Zweck prisentiert sie
einige Fallstudien. Darin zeigt sie, wie Samaritaner am Ende des zwanzigsten und
Anfang des einundzwanzigsten Jahrhunderts mit dem Thema Heirat umgehen. Sie
stellt die Frage: Was wird personlich und im Rahmen der von sozialen und alten
Traditionen bestimmten Gemeinschaft getan, um eine Hochzeit zu arrangieren.
Ein Ergebnis davon lautet, dass das Arrangieren von ,bevorzugten Hochzeiten
(Vetternehen)® einen engen zwingenden Konventionsrahmen unterliegen. Zu-
gleich aber wird auch gezeigt, wie diese Konventionen doch zugunsten individuel-
ler Interessen manipuliert und aufgebrochen werden konnen.

Das siebente Kapitel: The Close for Comfort? A Critical View of an Ancient
Legacy, beschiftigt sich mit dem Inzest als eine biogenetische Tatsache (Vettern-
ehe). Das Kapitel beginnt mit einem historischen Uberblick iiber inzestudse Vet-
hiltnisse und Familienbande in verschiedenen antiken Kulturen, deren Einfluss
weit iiber deren geographischen Grenzen hinausreichte Die Samaritaner fanden im
nahostlichen und im mediterranen Raum ein soziales Klima vor, dass die Ver-
wandtschaftsehe eher férderte denn einschrinkte. Die Autorin nimmt gegeniiber
diesen antiken Gewohnheiten einen kritischen Standpunkt ein und streicht die in-
hirenten physiologischen und psychologischen Nachteile heraus. Sie weist auch
darauf hin, dass die samaritanische Gesellschaft sowohl die genetischen Gefahren
als auch die negativen sozialen Folgeerscheinungen kennt und kritisch reagiert. Sie
weist auf die wachsende Kritik hin Schliesslich weist sie auf die wachsende Kritik
innerhalb der Gemeinschaft hin, darauf basiert, dass das Individuum der samarita-
nischen Tradition und Geschichte seine gesunden Rechte einfordert.

Das achte Kapitel: Single Samaritan, Male. A Local Discourse on Minority and
Choice, stellt explizit die Heirat und deren Bedeutung in der samaritanischen Ge-
sellschaft in den Mittelpunkt. Dieses Thema ist ganz von der Erfahrung, als Min-
derheit existieren zu mussen, bestimmt. Einerseits ist es das Wissen um die demo-
graphischen Grenzen, um den Mangel an mdglichen Partnern, andererseits ist es
die Angst vor dem Verlust der samaritanischen Identitit, wenn Outsiders in die

281



Gemeinschaft einheiraten, die Samaritaner heute zum Thema Ehe bewegen. Die
stindig prisente Frage nach dem Ubetleben firbt das Verstindnis von Ehe und
Familie, Scheidung, Wiederverheiratung, Heirat zwischen Partnern verschiedenen
Glaubens streng utilitaristisch ein. Die Autorin stellt hier einige Fallbeispiele vor,
wobei sie besonders die Vorteile, die Risiken und Grenzen von ,,gemischten Hei-
raten® untersucht. Schliesslich unternimmt sie es, einige zukunftstrichtige Uberle-
gungen zum Thema Heirat in der samaritanischen Gesellschaft anzustellen.

Das neunte Kapitel: The Familiy Politic, stellt nochmals zusammenfassend ei-
nerseits das allgemeine soziale Milieu vor, in dem Samaritaner heute leben, ande-
rerseits macht es klar, in welch hohem Mass soziale Prozesse vom den samaritani-
schen Abstammungslinien vorgegeben und bestimmt werden. Es sind die internen
politischen Auseinandersetzungen der michtigsten Clans, die den politischen Ton
angeben und demokratische Experimente innerhalb der Gesellschaft nicht wirklich
aufkommen lassen. Die Autorin zeigt, dass selbst unter der modernen samaritani-
schen Leistungsgesellschaft in Israel die Abstammung und die Familienzugehorig-
keit wesentliches Identititsmerkmal sind. Diese ,,offene” Gruppe hat eine beson-
dere Rolle innerhalb der israelischen Gesellschaft, da sie, selbst hoch anerkannt,
Sympathietriger fiir die samaritanische Gesellschaft und deren Anliegen sind, und
sie dadurch den Sonderstatus einer privilegierten Minderheit in Israel zu erhalten
helfen. Die Autorin nennt sie ,,Identity Managers* oder ,,Agents“ und betont, dass
der ,,samaritanische Konsens®, die eignen Ideen dem kollektiven Interesse untet-
zuordnen nicht nur im Bereich der arrangierten Heiraten, sondern auch im politi-
schen Kontext grundlegend ist.

In einem Restimee sinniert die Autorin tber die Zukunft der Samaritaner in
einer Welt, die mehr und mehr den Individualismus auf ihre Fahnen geschrieben
hat. Und sie stellt die Frage: Wird dieser allgemeine Trend zum Individualismus
auch die Samaritaner anziehen und sie der selbstverstindlichen Akzeptanz entfrem-
den, das kollektive Interesse tiber das eigene zu stellen? Und wo und wie wird sich
die samaritanische Gemeinschaft im Spannungsfeld der judisch-israelischen und
arabisch palistinensischen staatlichen Identititen positionieren? Die Monographie
endet mit offenen Fragen, aber auch mit der Gewissheit des Ubetlebens: “... As
long as there are people who believe in the sanctity of Mount Gerizim, there will
be Samaritans.”

Das Buch ist mit Herz, Intelligenz und grosser Fachkenntnis geschrieben. Es
verbindet genaue wissenschaftliche Methodik mit personlichem Engagement und
stellt kompetente Fragen, die grundlegende und richtungsweisende Antworten
hervorbringen. Eingefiigt in den dicht geschriebenen Text sind aufschlussreiche
Statistiken, Graphiken und personliche Photographien, die dem Buch einen be-
sonderen Charme geben. Jedem, der sich fiir die samaritanische Gesellschaft in-
teressiert, sowohl dem Fachgelehrten als auch dem ,,Laien®, sei dieses Buch in
die Hand gelegt.

Wien Bernbard Dolna

282



P1Lz, SONJA K.: Food and Fear. Metaphors of Bodies and Spaces in the Stories of Destruction
(Studien des Bonner Zentrums fiir Religion und Gesellschaft, Bd. 14), Wiirzburg:
Ergon-Verlag GmbH 016, 195 S., ISBN 978-3-95650-140-1.

Die Potsdamer Dissertation behandelt bGittin 55b-56b (Kap. 0) als Ursprungsle-
gende des rabbinischen Judentums im Kontext des Untergangs des Zweiten Tem-
pels und der Stadt Jerusalem 70 u. Z. Die handelnden Personen stehen nicht fiir
Individuen dieser Zeit, sondern paradigmatisch fiir Personengruppen mit und ohne
Zukunft. Der dem Untergang entkommende Rabbi Jochanan ben Zakkai (Kap. 3)
steht fiir das zukiinftige rabbinische Judentum. Marta bat Boethus (Kap. 1.) ver-
hungert, weil sie sich nicht schnell genug den prekiren Verhiltnissen anpasst; sie
reprisentiert die mit dem Tempel zugrunde gehende sadduziische Aristokratie.
Zwischen beiden steht Rabbi Zadok (Kap. 2) als Sadduzier, der zu den Pharisi-
ern/Rabbinen tbertritt. Die Interpretation basiert auf der eingehenden Untersu-
chung der Metaphotik von Raum und Essen/Hunger bzw. der spezifischen Nah-
rungsmittel, die in den Anekdoten im Fokus stehen.

Dass die Rabbinen nicht zu hundert Prozent die Pharisider der spithellenisti-
schen und frithrémischen Zeit fortsetzen, wird schon an ihrem Bibel-Kanon deut-
lich, in dem das Verhiltnis der Propheten zur Tora einen Kompromiss zwischen
radikal-pharisdischen Positionen (auch Moses ist ,,nur® ein Prophet) und deren sa-
dduziischen Gegenpositionen bildet. Im Raum der Real-Geschichte kann man an
den Flavius Josephus der An#iguitates und besonders der 1"i#a denken (der wohl
noch nicht der des Bellum [udaicum ist), der sich als geborener Sadduzider am Ende
seines Lebens zur ,,pharisiischen®, jetzt frithrabbinischen Lehre bekennt.

Der Bezug, der hier zwischen talmudischer Anekdote und historischem Prozess
hergestellt wird, lisst sich methodisch mit Gewinn auf die biblische erzihlende Li-
teratur iibertragen, in der es in der Regel auch nicht um individuelle Sachverhalte,
sondern um das Austarieren theo-politischer Positionen zwischen den Parteien im
perserzeitlichen und frihhellenistischen Judentum geht.

Das erfreulich schlanke Buch hat dennoch eine leichte Neigung zur Repetetivitit,
die es dem Nicht-Spezialisten allerdings erleichtert, dem Gedankengang folgen zu
konnen. — In der letzten Zeile von Anm. 10 auf S. 20 ist vor §enz ein bdyit ausgefallen.

Bern Ernst Axel Knauf

SEGOVIA. CARLOS A.: The Quranic Noah and the Making of the Islamic Prophet. A Study
of Intertextuality and Religious Identity Formation in Late Antiquity (Judaism, Christian-
ity, and Islam — Tension, Transmission, Transformation, vol. 4), Berlin: De Gruyter
Verlag 2015, XVI, 154 S., ISBN 978-3-11-040349-7 / eBook (PDF) ISBN 978-3-
11-040589-7.

Segovias Buch bietet ein faszinierendes Bild von Muhammad als eschatologi-
schem Propheten und Noah als Prototyp fur Muhammads messianischen Auf-
trag. Im Mittelpunkt des Buches steht die Untersuchung koranischer und spit-
antiker Noah-Narrative, deren Form, Inhalte und Quellen, um die intertextuelle

283



Natur des Korans und den jidisch-christlichen Hintergrund der messianischen
Kontroverse zu entschliisseln und ihre Bedeutung fiir die Entstehung islamischer
,Muhammad-Biographien® zu visualisieren.

Das in sieben Kapitel unterteilte Buch umfasst weniger als hundert Seiten, zu-
ziglich Anmerkungen, Bibliographie und Index. Von den hundert Seiten ist an die
Hilfte Exkursen und Texttabellen vorbehalten. Die Einfiihrung des Werkes erldu-
tert nicht nur Struktur und Hypothesen der Arbeit, sondern antizipiert zugleich,
wie die Hrgebnisse aussehen.

Das erste Kapitel gibt im Sinne eines Exposés einen Ein- und Uberblick iiber
die folgenden Abschnitte. Gegenstand des zweiten Kapitels ist das apokalyptische
Modell des Propheten Noah in vor-islamischen, jidischen und christlichen Texten.
Das dritte Kapitel behandelt alle Stellen im Koran, an denen Noah Erwihnung
findet. Das vierte Kapitel beinhaltet eine genauere Analyse der koranischen Noah-
Narrative mit Blick auf deren prophetische und apokalyptische Form und Thema-
tik und geht insbesondere auf ihre Bedeutung im Kontext der Suren ein. Das flinfte
Kapitel beschiftigt sich mit der Frage nach dem ,,Urtext* der Noah-Narrative und
ihren Hintergriinden in Sure 11,25-49 und Sure 71. Im sechsten Kapitel werden die
,,Quellen” der Noah-Erzihlungen und die in ihnen enthaltenen Interaktionen von
Topoi, Motiven etc. besprochen. Im Anschluss daran wird dargelegt, wie die Au-
toren der Sira-Literatur in den ,,fritheren® Biographien die Noah-Narrative benutzt
haben, um insbesondere Muhammads eschatologische Seite und seinen messiani-
schen Charakter darzustellen.

Segovias Textanalyse basiert auf drei Hypothesen: 1. Die Noah-Narrative im
Koran dienen als Muhammads eschatologische Referenz. 2. Die Autoren von
,,Muhammad-Biographien® verwenden die Geschichte Noahs, um Muhammads
eschatologischen Charakter zu zeigen. 3. Die koranischen Noah-Narrative und
Muhammads evangelinm (so Segovia) zeigen, dass der koranische Prophet nie nur
ein Prophet war, sondern “quite probably, he was also, if tentatively regarded as
new Messiah by some of his followers” (S. 20). Die Annahme, dass Muhammad
ein neuer Messias war, fordert das bisherige Bild der Anfinge des Islams ebenso
heraus wie das Verstindnis des Korantextes.

Schon im Vorwort fithrt der Autor aus, dass es sein Anliegen sei, neue Infor-
mationen zur frithen Geschichte des Islams zu geben. Dazu folgt er im theoreti-
schen Teil wie im methodischen Vorgehen der Praxis der Sozial- und Literaturge-
schichte (kritische Analyse, Narrativtheorie, Semiotik von Religion, dekonstrukti-
vistische Historiographie). Die Suche nach dem frithen muslimischen Bild von
Muhammad fithrt Segovia zuriick bis in die Zeit des Zweiten Tempels und die An-
finge von Christentum und rabbinischem Judentum.

Fur den Autor reprisentiert Noah nach Sure 11,35; 49 ein typologisches Mo-
dell, “repeatedly modelled in the Qur’an upon various biblical figures” (S. 15). In
einem zweiten Schritt folgt dem Lesen der Noah-Erzihlungen im Koran die ver-
gleichende Untersuchung anderer spitantiker (jiidischer, christlicher, gnostischer
und manichidischer) Texte sowie der Sira. Dabei zeigt Segovia, dass Ibn Hisham
in seiner S77a unterschiedliche Narrative als Subtext und (oder) Modell fiir die

284



Geschichten iiber Muhammads Leben verwendet. Wie die Textanalyse speziell
der nicht-koranischen Noah-Erzihlungen zeigt, erscheint Noah als Messias. Sego-
via zeigt dem Leser, dass —und wie — Ibn Hisham in und mit Muhammad eigentlich
das Bild eines Messias wie Noah gezeichnet hat. Daraus schliesst der Autor, dass
in bestimmten Kreisen, deren Ideen in den mittelalterlichen Werken tber
Muhammad ihren Niederschlag gefunden haben, dieser als Messias angesehen
worden ist. Ibn Hisham spricht von einem eschatologischen Muhammad, der
nach Segovia “founder of a new messianic community” gewesen ist, einer Ge-
meinde, die erst spiter eine mehr oder weniger einheitliche religiése Gemein-
schaft wurde, “whose social and political concerns became prevalent over its for-
mer eschatological beliefs” (S. 19). Im Sinne eines “remapping of early Islamic
Studies” berticksichtigt der Autor dabei die koranischen Studien zu Noah, wie sie
seit Abraham Geiger bis zu den neuesten Untersuchungen betrieben worden sind.

Am Anfang des Buches versichert Segovia, dass sein Vorgehen nur der Absicht
diene, die frihe Darstellung Muhammads in koranisch-intertextueller Perspektive
zu beleuchten, nicht aber um ein neues Bild des historischen Muhammad zu ent-
werfen. Er will nachvollziehen, welches Bild von Muhammad in den frihen Texten
gezeichnet wird und wie Muhammad zu den anderen Propheten oder charismati-
schen Figuren des seinerzeitigen Milieus passt. Noah dient dabei als das intertextu-
elle Modell. Segovia sieht, dass sein Vorhaben einen wesentlichen Bestandteil des
komplexen Prozesses der religiosen Identititsbildung in der Spitantike darstellt.

Der Stil des Buches ist sehr personlich; unterschiedliche Thesen werden mit
personlichen Kommentaren versehen. Zum Beispiel: “On the other hand, Angelika
Neuwirth and Nicolai Sinai’s fear that intertextual explorations of the Qut’an might
at times be ‘suspected of serving an underlying political agenda’ ... namely, of aim-
ing to demonstrate that the Qur’an is nothing but a rehash of eatlier traditions in
order to discredit the Islamic faith and assert West superiority’, seem absurd to
me.” (S. 9) In der Bibel sicht der Autor nicht nur den Subtext des Korantextes,
vielmehr witd im Koran eine ,,christliche” und eine ,,judische® Deutung gesucht
und — gefunden: “If I am right in this concluding assumption, it would then be
possible to see either Ibn Ishaq’s original work or Ibn Hisham’s recension as rep-
resenting a transitory albeit decisive step in the development of the Islamic com-
munity: a step that would mark, or rather validate, the transition from an originally
Christian milieu to a new religious setting.” (S. 18)

Sein Interesse gilt dem zextus receptus des Korans, obwohl er die Meinung von
Michael Cook teilt, dass es keinen autoritativen Text vom Koran gab. Segovia be-
trachtet den Koran als “anonymous document” (S. 10). Demnach muss beztiglich
der Entstehung der Texte im Koran mit unterschiedlichen Autoren gerechnet wer-
den, nicht nur mit einem Propheten. Der koranische Prophet und Muhammad sind
zwel unterschiedliche Figuren, deren prophetische /gia separat betrachtet werden
mussen: “A close examination of qur’anic intertextuality should thus help to re-
locate the quranic corpus in its late-antique near-eastern scribal setting, whereas
avoiding this necessary move would just contribute to reinforcing the notion that,
in contrast to any other late-antique writing, the Quran stands, and must ultimately
remain, as an isolated document.” (S. 11)

285



Insgesamt bietet das Buch reichlich Stoff und ebensolche Anregungen fiir eine
(inter-)textuelle Analyse der Noah-Erzihlungen und dokumentiert zugleich auch
die méglichen Noah Texte in ihrem spitantiken Milieu. Wenngleich das Ergebnis
— Muhammad ein neuer Messias — nichts Neues darstellt, sondern in der polemi-
schen Hagarism-These von Michael Cook und Patricia Crone bereits vorgegeben
ist, ist es dennoch eine insofern gelungene Studie, als sie die unterschiedlichen dies-
beziiglichen Texte durchweg vergleichend untersucht und im Ergebnis tabellarisch
einander gegeniibergestellt.

Tartu Elo Siild

HALBERTAL, MOSHE: Maimonides — Life and Thought, Princeton / Oxford: Princeton
University Press 2014, 385 S., ISBN 978-0-691-15851-8 / 978-0-691-16566-0 /
eBook: 978-1-400-84847-8.

Das Buch des in Jerusalem und New York lehrenden, international profilierten
Forschers der Jidischen Philosophie, Moshe Halbertal, ist die Essenz jahrzehnte-
langer Beschiftigung des Autors mit dem Rechtsgelehrten, Philosophen und Arzt
Mosche ben Maimon (Maimonides, 1138-1204), einem der einflussreichsten jidi-
schen Gelehrten tiberhaupt. Dass Maimonides der Entwicklung der Halacha wie
der Philosophie des Judentums nachhaltig einen eigenen Stempel aufdrickte, ist
unbestritten und macht ihn seit Generationen zum begehrten Studienobjekt. Als
Oberhaupt der Juden (ra’is al yabud) nimmt er in Agypten eine zentrale politische
und geistliche Stellung ein. Das erste Kapitel des Buches beschreibt den Werdegang
von Maimonides, die folgenden sieben Kapitel des Buches widmen sich der Ent-
stehung, der Ideologie, kontextuellen Phinomenen und der Wirkung seiner wich-
tigsten Werke: Dem Mischnakommentar (zwei Kapitel), dem Mischneh Tora (drei Ka-
pitel) und dem Fiibrer der Unschliissigen (zwei Kapitel). Eine Zusammenfassung run-
det das Buch ab.

Der Buchtitel ,,Maimonides. Life and Thought* skizziert den methodischen
Zugang des Autors zu einer Person, deren halachische und philosophische Schrif-
ten auf das Engste mit ihrer Biographie verkniipft sind. Der Ansatz des Buches,
die Relation von Lebenswelt und normativen (Halacha) sowie religionsphilosophi-
schen Primissen (Philosophie der Halacha), zeigt sich im Rekurs Halbertals auf
zahlreiche biographische Referenzen und Briefe von Maimonides. Diese Herange-
hensweise sowie der Bezug des Autors auf den religionsgeschichtlichen Kontext
von Maimonides’ Denken erméglicht es dem Verfasser, neue Facetten in einem
forschungsgeschichtlich intensiv bearbeiteten Terrain herauszuarbeiten. Die Tatsa-
che, dass Maimonides nicht nur auf eine Stabilisierung der autoritativen Traditio-
nen des Judentums drang, sondern eine tiefgreifende Veranderung im Leben der
Juden ersehnte, rechtfertigt die gewihlte Herangehensweise des Autors.

Halbertal entfaltet die intellektuelle Grofe und das Sendungsbewusstsein von
Maimonides, der den — Maimonides’ zufolge — gravierenden Traditions- und Wis-
sensverlust seiner Epoche nachhaltig Einhalt gebieten wollte: ,,[...] his life offered a

286



unique opportunity to revail the inner meaning of Judaism, a possibility that would
disappear from the world upon his death® (S. 8). Gleichzeitig zeigt er den Menschen
hinter der Geschichte sowie der Legende und die Grenzen seines Wirkens. Der Ver-
lust von al-Andalus, das Exil im Maghreb und besonders der plotzliche Tod des sein
Gelehrtendasein finanzierenden Bruders auf einer Handlungsreise im Jahr 1177
stirzten Maimonides in schwere Sinnkrisen und finanzielle Abhingigkeiten. Maimo-
nides scheut dennoch nicht davor zuriick, seinen in Agypten erworbenen Rang am
Hof des Sultans fir die Integritit jidischen Lebens zu gefihrden, wie es det ,,Brief in
den Jemen® ausdriicklich zeigt. Seine Kenntnis der jiidischen Welt unter christlichem
Einfluss begrenzt sich auf das Wissen tiber die Provence; die Leistung der rabbini-
schen Autorititen in Europa, Raschi und die Tosafot, waren ihm unbekannt.

Bei der Besprechung der Schriften von Maimonides konzentriert sich Halbertal
auf Phinomene, die sich unter der Uberschrift ,,Philosophie der Halacha® zusam-
menfassen lassen, und beruft sich dabei besonders auf die methodologischen Ein-
leitungen und rechtsphilosophischen Abhandlungen im Werk von Maimonides.
Der Autor bespricht unter anderem Maimonides’ Rechtsquellenlehre; die Stellung
der rabbinischen Kontroversen; die Theorie der Wahrheit; den Bezug zu Offenba-
rung, Prophetie und Schriftauslegung; die Auffassung zur Funktion und Autoritit
der Rabbinen und ihrer Schriften. In weiteren Abschnitten widmet er sich Maimo-
nides’ Verhiltnis zur Mystik, der Erwihltheit Israels oder dem Go6tzendienst. Das
Buch vermittelt keine systematisch inhaltliche Einleitung in den Kommentar ur
Mischna, in den Mischneh Tora oder den Fiibrer der Unschliissigen, wenngleich die Glie-
derung des Mischneb Tora intensiv besprochen wird. Die einzelnen Kapitel des Bu-
ches zielen vielmehr auf die Frage nach der normativ-philosophischen Ausrichtung
sowie der Entstehens- und Wirkungsgeschichte von Maimonides’ halachischem,
philosophischem und dezisorischem Werk innerhalb der judischen Tradition. Die
Auswahl der jeweiligen inhaltlichen Schwerpunkte tiberzeugt auch deshalb, weil es
dem Autor gelingt, auch in detaillierten Darstellungen von Einzelphinomenen, wie
etwa der Rolle der Aggada im Mischneh Tora oder der Lehre von der Prophetie im
Fiibrer der Unschliissigen, den Blick auf das Ganze (biographischer und historischer
Kontext, Lebenswelt und Halacha) nicht aus den Augen zu verlieren. Die grofle
Stirke des Buches besteht in der kunstvollen Verflechtung bekannter Forschungs-
ergebnisse mit wenig bekannten Einsichten, die dem Leser in erster Linie Maimo-
nides’ methodologische Erneuerungen des Judentums im Kontext seiner Epoche
und seiner Biographie in einem prizisen und verstindlichen Sprachduktus bebil-
dern und diese zentrale Figur in seiner Epoche nahebringen.

Das Buch wurde zu Recht gewiirdigt und ausgezeichnet (National Jewish Book
Award Winner). Umso kritischer ist die Entscheidung des Autors zu werten, im
Sinne einer erleichternden Lesbarkeit auf Fullnoten zu verzichten. Besonders an
Stellen, an denen der Leser eine weiterfiihrende Beschaftigung wiinscht, schmilern
fehlende bibliographisch prizise Angaben und Verweise den wissenschaftlichen
Anspruch wie auch die Verwendbarkeit des Buches als Handbuch fiir Studierende
erheblich. Die nach Kapiteln geordnete Bibliographie und der kurze Index im An-
hang konnen den fehlenden FuBlnotenapparat nicht ersetzen. Ungeachtet dieses

287



,,technischen® Mankos, erweist sich Halbertal mit seiner dichten, konklusionsarti-
gen werkimmanente, biographische und sozial-historische Aspekte zusammenfiih-
renden Darstellung mit Fokus auf Maimonides’ Rechtsphilosophie als einer der
profundesten Kenner von Maimonides wie der jiidischen Philosophie insgesamt.
Er prisentiert ein Buch, das das Potential hat, fiir Studierende wie fiir Fachleute
und Interessierte zum Standardwerk tiber eine der bedeutendsten Gestalten in der
judischen Geschichte zu werden.

Tubingen Alexander Dubrau

SHATZMILLER, JOSEPH: Cultural Exchange: Jews, Christians, and Art in the Medieval Mar-
ketplace, Princeton / Oxford: Princeton University Press 2013, 302 S., ISBN 978-0-
691-15699-6.

Mit seinem hier anzuzeigenden Buch gibt Shatzmiller nicht nur Aufschluss tiber
den mittelalterlichen (ca. 1230-1450) Kulturkontakt und Kulturaustausch zwischen
Juden und Christen in Deutschland, Frankreich, England, Italien, Sizilien und der
iberischen Halbinsel. Er offeriert vielmehr einen neuen Zugang zu diesem For-
schungsfeld, in dem er — im Sinne eines diszipliniren Kulturaustausches — sich
nicht nur auf relevantes Quellenmaterial aus dem Bereich der Jidischen Studien
stlitzt, sondern gleichermassen nicht-jiidische Ressourcen zu Rate zieht. Auf diese
Weise zeichnet er ein eindrucksvolles und detailliertes Bild kultureller Adaption und
Assimilation zwischen Juden und Christen.

Im Mittelpunkt seiner Studie stehen jiidische und christliche Pfandleiher und
ihre wirtschaftlichen wie auch kinstlerischen Beziehungen zueinander. Ausgangs-
punkt dieser Untersuchung war eine Auseinandersetzung des Autors mit der Ge-
schichte des westeuropiischen, mittelalterlichen Markplatzes und den dort angesie-
delten Geldgeschiften. Da Geldverleiher, jiidische wie auch nicht-jiidische, in jener
Zeit nicht auf notarielle Vertrige als Sicherheiten fiir ihre Geschifte zurtickgreifen
konnten, forderten sie von ihren Geschiftspartnern Kunstobjekte und Ritualia als
Pfand fiir den geliehenen Geldbetrag ein.

So kamen judische Pfandleiher nicht selten in den Besitz von Kunstobjekten
aus ihrer Umgebungskultur, wie Shatzmiller schreibt (8. 1). Auch wenn diese
Kunstgegenstinde meist nur voritbergehend im Besitz der Juden waren so hinter-
liessen sie dennoch ihre nachhaltigen Spuren in jidischen Kunst- und Kultgegen-
stinden. So nahem wihrend des Mittelalters — vor allem in den deutschsprachigen
Lindern — die jidischen Besamimdosen etwa die Gestalt christlicher Monstranzen
an, weshalb judische Goldschmiede aus Frankfurt auch im 16. Jh. noch von der
sogenannten Judenmonstranz sprachen. Eben jener gegenseitige, kulturelle und
ktnstlerische Einfluss ist Hauptgegenstand von Shatzmillers Untersuchungen. Hier
geht der Autor in drei Schritten vor.

Teil eins des Buches, Pawnbrokers: Agents of Cultural Transmission (Kapitel 1-3), be-
fasst sich mit den sozio-kulturellen Gegebenheiten des mittelalterlichen Pfandleihge-
werbes, sprich mit den Fragen nach dessen zentralen Orten und Akteuren, den

288



Tauschgegenstinden und -prozessen. Laut Shatzmiller kann der kulturiibergreifende
Austausch von Kunst- und Kultobjekten zwischen Juden und Christen auf dem mit-
telalterlichen Geldmarkt besonders gut untersucht werden und damit neue Auf-
schliisse tber die sozialen Gefiige und Beziehungen zwischen diesen beiden Gruppen
geben. Somit taucht Shatzmiller zunichst in die Welt der Pfandleiher selber ein. Ex
fragt hier nach der Klientel, welches mit den Juden Geschiftsbeziehungen eingegan-
gen ist. Zu diesem gehorten sowohl Bauern als auch die drmliche Stadtbevolkerung,
sowie Vertreter des Klerus und des Adels. Wihrend die Geschiftsbeziehungen zu
ersteren Aufschluss iiber die Regeln und die Praxis des Pfandleihgeschiftes geben,
aber auch tber die Diskrepanzen zwischen den Beteiligten, so erfihrt man tber die
Pfandgegenstinde selbst (sprich die heiligen Objekte und hochwertigen Kunstgegen-
stinde), welche die beiden letzteren Gruppen gegen Geld eintauschten, mehr iiber
damalige ethische Vorstellungen dieses Gewerbes (von Seiten der christlichen Obet-
hiupter) sowie dariiber, was zu jener Zeit als kiinstlerisch und 4sthetisch wertvoll
angeschen wurde und was nicht (von Seiten der jidischen Pfandleiher).

Im zweiten Teil, Human Imagery in Medieval Ashkenaz (Kapitel 4 und 5), nimmt
Shatzmiller das Pfandleihgeschift in den deutschsprachigen Lindern genauer unter
die Lupe. Anhand verschiedener Zeugnisse (wie etwa den aufwindigen Wandma-
lereien und Dekorationen in der Ziricher Wohnung von Rabbi Moses Ben Mena-
chem, 14. Jh.) beleuchtet der Autor den Einfluss des wirtschaftlichen Erfolges der
judischen Pfandleiher auf die Entwicklung des dsthetischen Geschmacks derselben.
So verzichten die Fresken im Festsaal der Wohnung des Ziircher Rabbiners voll-
stindig auf die Darstellung jidischer Thematiken. Vielmehr sind sie ein Abbild des
damaligen Kunstgeschmacks, wie der Autor in Kapitel 5 darlegt, in dem er auf die
kunstgeschichtlichen Entwicklungen von 1230 bis 1450 genauer eingeht: Neben
Jagd- und Tanzszenen, welche mehr ein christliches als ein typisch jidisches Motiv
sind, ist auch das Wappen seiner siiddeutschen Adelsfamilien mit hebriischer Be-
schriftungen abgebildet. Die jidische Familie hatte diesen Festsaal offenbar fir den
geschiftlichen Verkehr mit der christlichen Kundschaft einrichten lassen, wobei
die Wappen die Geschiftsbeziehungen der Familie symbolisieren und damit auch
als Statussymbol dienen.

Im dritten und letzten Teil des Buches, A¢ the Marketplace: Professionals in the Ser-
vice of the ,Other’ (Kapitel 6 und 7), untersucht der Autor schliesslich den Marktplatz
als Kontaktzone judischer und christlicher Kiinstlern und (Kunst-)Handwerker:
Hier tauschen sie sich aus, bewundern gegenseitig ihre Arbeiten und Fertigkeiten.
Von besonderem Interesse sind hier jedoch die Auftrige, welche an die Kinstler
und Handwerker vergeben wurden. So fand Shatzmiller heraus, dass etwa christli-
che Kinstler beauftragt wurden hebriische Gebetbticher zu dekorieren, wihrend
judische Kinstler fir die christliche Kirche und ihre Institutionen arbeiteten. Mit
diesem sehr wichtigen Kapitel seines Buches zeichnet Shatzmiller eine alternative
Geschichte des judischen Lebens im Mittelalter, welches einmal nicht von Verfol-
gungen, Feindseligkeiten geprigt ist, sondern von Momenten der gegenseitigen To-
leranz, des gegenseitigen, kulturellen Interesses und der Wertschitzung, der
Menschlichkeit und Zusammenarbeit.

289



Fazit: Was Shatzmillers Buch zu einer sehr empfehlenswerten Lekttire macht,
ist nicht nur das Thema an sich, sondern vielmehr sein interdisziplindrer Ansatz
zum christlich-judischen Kulturkontakt und Kulturaustausch im mittelalterlichen
Europa und dessen Einfluss auf die Schaffung einer christlich-jidischen Kunst.
Das innovative Moment dieser Studie liegt dabei in der Anwendung des Konzeptes
des Kulturaustauschs auf weitere Bereiche des mittelalterlichen, jidischen Lebens.
Besonders anschaulich wird die theoretische Auseinandersetzung Shatzmillers mit
diesem Konzept durch die zahlreichen Abbildungen im Buch.

Hannover Sarah M. Ross

JACOBS, MARTIN: Reorienting the East — Jewish Travelers to the Medieval Muslim World
(Jewish Culture and Contexts), Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2014,
X1, 331 S., ISBN 978-0-8122-4622-3.

Es waren die Reisenden, die das mittelalterliche und frithneuzeitliche Bild der Welt,
und damit das Weltbild des Mittelalters gepriagt haben; und daran haben judische
Reisende einen nicht unwesentlichen Anteil. Wie sie die muslimische Welt in Mit-
telalter und frither Neuzeit wahrgenommen und beschrieben haben, untersucht
Martin Jacobs (= Vf.) in seinem Buch am Beispiel von insgesamt 23 Reiseberichten,
die V{. in den Blick nimmt und seiner Klassifikation entsprechend auf vier ,,medi-
eval forms of travel writing* verteilt: (1) Itineraries, Reference Books, and Lists of
Holy Places (dazu zihlt er u. a. Jakob b. Netanel ha-Kohen, Samuel b. Samson,
Benjamin von Tudela, Petachja von Regensburg), (2) Letters, Epistolary Travel Ac-
counts, and Travel Diaries (u. a. Meshullam de Volterra, Ovadja von Bertinoro,
Mose Bassola), (3) Imaginary Travel (u. a. Eldad ha-Dani, David Reuveni), und
(4) Travel Poems (u. a. Jehuda ha-Lewi, Jehuda-al-Harizi).

Eingerahmt von Introduction (S.1-17) auf der einen und einem umfangreichen
Anmerkungsteil (S. 211-301) mit angefiigter — erginzungsbedirftiger — Selected
Bibliography (S. 303-321) und einem Index (S. 323-328) auf der anderen Seite, stellt
Vf. in den drei Teilen (mit jeweils drei Kapiteln) seines Buches zuerst die Reisenden
und ihre Werke vor und behandelt die Motivationen und Umstinde ihrer Reisen
aus dem christlichen Europa in den muslimischen Nahen Osten (S. 21-80), unter-
sucht sodann die Spezifika ihrer jeweiligen Darstellungen / Beschreibungen der
Linder und Orte, die sie bereist haben (S. 83-146) und lenkt anschliessend den
Blick auf die unterschiedlichen Wahrnehmungen der jeweils anderen, denen sie auf
ihren Reisen begegnet sind (S. 149-205), um am Ende in einer Conclusion (8. 207-
214) (s)ein Fazit zu ziehen.

Wenn die jiidischen Reisenden auch Sehenswiirdigkeiten muslimischer Metro-
polen ebenso wenig tibersehen haben wie Zeugnisse christlicher, iranischer oder
anderer Kultur, sondern mitunter mit entsprechender Bewunderung beschrieben
haben (S. 125-146), galt ihr Interesse doch vorab ihren Glaubensgeschwistern, den
jidischen Gemeinden in der muslimischen Welt, ihrer Situation und Geschichte.

290



Nicht Giberraschen kann denn auch, dass fiir sie, die judischen Reisenden, so unter-
schiedlich ihre Reiseberichte im einzelnen auch sind, der Besuch von Ererz Israel —
da es nicht in jidischer Hand ist, nennt es Vi. a Gentile and of Israe/ — im allgemei-
nen und Jerusalem und Hebron im besonderen stets von spezieller Bedeutung ge-
wesen ist, ablesbar nicht zuletzt daran, wie sich in ihren Berichten iiber einstige
Schauplitze judischer, biblisch-nachbiblischer Geschichte — und jetzt muslimischer
und / oder christlicher heiliger Stitten — immer wieder ,,jidische Erinnerungen®
mit Beobachtungen vor Ort mischen, wie beispielsweise beim Anblick des Felsen-
doms in Jerusalem (S. 90-97), der Hohle Machpela bei Hebron (8. 101-107) oder
den Prophetengribern in Eresz Israel, im Irak und Iran (S. 108-124). Besonders auf-
schlussreich ist Vf.s Analyse der Darstellungen der anderen, der Christen und Mus-
lime nicht nur (S. 149-162), sondern ebenso auch der Glaubensgeschwister (S. 163-
179), der Karder und Samaritaner (S. 180-186) sowie der Nachkommen der ,,zehn
verlorenen Stimme* (S. 186-190), ganz zu schweigen von den ganz anderen, wie
den Drusen, den Assassinen etc., in deren Wahrnehmung — und Beschreibung —
mitgebrachte Vorstellungen und aktuelle Erfahrungen Hand in Hand gehen.

Gestiitzt auf profunde Kenntnis der Quellen und ihre sorgfiltige Auswertung
ist V. ein nachgerade spannendes Buch gelungen, das man nach beendeter Lektiire
mit dem Eindruck oder besser mit Frage aus der Hand legt: Was hat sich eigentlich
hinsichtlich der (eutopiischen) Wahrnehmung der (nahdstlichen) anderen und dem
darauf aufbauenden Bild der anderen von Mittelalter und frither Neuzeit bis heute
geindert?

Tubingen Stefan Schreiner

LITT, STEFAN: Jdidische Gemeindestatuten ans dem aschkenasischen Kulturraum 1650—1850
(Archiv judische Geschichte und Kultur, Bd. 1), Géttingen: Vandenhoeck & Rupp-
recht, 2014, 562 S., 2 Abb., ISBN 978-3-525-31015-1.

Statuten sind wichtige Quellen zur Rechtsgeschichte und zeugen von der aktiven
judischen Gestaltung der Geschichte. Stefan Litt stammt aus den neuen Bundes-
laindern und lebt seit einigen Jahren in Israel. Er arbeitet an der israelischen Natio-
nalbibliothek in Jerusalem, die auch tber eine sehr wichtige Handschriftenabteilung
verfugt. Die insgesamt 14 Texte aus stidtischen (Deutschkreuz, Frankfurt, Fiirth,
Metz, Worms) und lindlichen Gemeinden (Uhlfeld) sind iiber einen Zeitraum von
zweihundert Jahren entstanden und stammen geographisch aus dem Heiligen Ro6-
mischen Reich, eingeschlossen darin Frankreich (Metz), das Kénigreich BShmen
bis nach Polen und Ungarn.

Es handelt sich um eine klassische Textedition der hebriisch-jiddischen Misch-
texte. Eine kleine Auswahl wurde ins Deutsche tibersetzt (S. 429-536). Fiir die wei-
tere Forschung von besonderem Interesse sind wohl die umfangreichen Statuten
der judischen Gemeinde Firth, die sozialgeschichtlich aufschlussreiches Material
enthalten (S. 132-273), darunter auch iiber den Umgang der reichen Elite mit den
Armen der Gemeinde. Auch erfihrt man aus einer Bestimmung (um 1683/1698),

291



dass der Genuss nicht-koscheren Weins verboten werden musste (S. 506), also
lange vor der sog. Sikularisierung der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts!

Die bisherige Erforschung der Statuten wird auf drei Seiten knapp zusam-
mengefasst (S. 549-551). Wertvoll ist dabei die Zusammenstellung dlterer Quel-
leneditionen. Leider thematisiert Litt nicht die Provenienz der Handschriften, die
ja nicht ,,einfach so* nach Jerusalem kamen. Von ilteren Archivaren wie Alex
Bein und Daniel Cohen von den ,,Central Archives for the History of the Jewish
People® ist bekannt, dass sie beispielweise gegen die Stadt Worms einen Prozess
fihrten und auf Herausgabe der Manuskripte klagten. War man doch in den
1950er Jahren in Israel der Auffassung, dass alles Archivmaterial dorthin zu
schaffen sei. Andere Handschriften sind aus dem Besitz von Emigranten in das
Jewish Theological Seminary und in Jiidische Museen gekommen. Zum besseren
Verstindnis der Statuten und ihrer Spezifik wiren die Quellen auch in die lokalen
rechtsgeschichtlichen Traditionen und Entwicklungen der christlichen Stadtever-
fassungen einzubetten (gewesen). War doch seit dem Mittelalter insbesondere das
Magdeburger Stadtrecht auch Vorbild fiir viele jidische Gemeindeverfassungen
des Mittelalters.

Essen Uri R. Kanfmann

JURGEN HEYDE. Transkulturelle Kommunikation und 1V erflechtung. Die jiidischen Wirt-

schaftseliten in Polen vom 14. bis zum 16. Jabrhundert, Wiesbaden: Hatrrassowitz Vetlag
2014, 280 S., ISBN 978-3-447-10311-4.

“There is no history of Poland without the history of the Jews, and no history of
the Jews without the history of Poland” — so formulierte der Historiker Jakub
Goldberg prignant in seinetr Ansprache anlisslich der Verleihung der Ehrendok-
torwiirde durch die Universitit Warschau 1993. Diese paradigmatische Uberle-
gung greift Jurgen Heyde in seiner vorliegenden Studie auf, um die Interaktionen
der jidischen Wirtschaftseliten mit Staat, Gesellschaft und katholischer Kirche
in der spitmittelalterlichen und frithneuzeitlichen polnisch-litauischen Rzeczpos-
polita auszuloten. »

Jurgen Heyde, der sich mit Arbeiten zur Geschichte Polens, zur polnisch-
judischen Geschichte, zur ethnisch-kulturellen Diversitit in Ostmitteleuropa
profiliert hat, geht in seiner eindrucksvollen Studie den Aushandlungsprozessen
zwischen Koénigtum, Adel, erstarkendem Biirgertum und jidischer Bevolkerung
unter den Aspekten von transkultureller Kommunikation und Verflechtung nach.
Vergleichend nimmt er dabei die durchaus unterschiedlichen Entwicklungen in
drei urbanen Zentren Polen-Litauens wihrend der Jagiellonen-Dynastie in den
Blick, und zwar Krakau, Posen und Lemberg. Sein theoretisch-methodischer Zu-
griff ist das Konzept der ,,Arenen®, wie es von Karsten Holste, Dietlind Hucht-
ker und Michael G. Miiller fiir die Moderne entwickelt wurde und das tiber The-
men und Agenden hinaus den Aspekt des Performativen, von Kommunikations-
riumen erfasst.

292



Heyde unterscheidet drei Arenen: die des Politischen, des Okonomischen,
der Verwaltung, die auch den Aufbau der Monographie strukturieren. Fiir die
Arena des Politischen zeichnet er nach, wie die ,,jidische Frage® im Aushand-
lungsprozess zwischen Konig, Adel und katholischer Kirche fiir politische Agen-
den um Ordnungsprozesse instrumentalisiert wurde, wobei die jidische Bevol-
kerung als Kollektiv figuriert. Fiir die Arena des Okonomischen, insbesondere
Kreditwesen und (Fern-) Handel, geht er den Beziehungen zwischen judischen
Wirtschaftseliten, Stadtriten, d.h. Birgern, und Koénig nach und belegt nachhal-
tig, wie etwa iiber das Fiirsprache-Prinzip Einzelpersonen im Fokus des Gesche-
hens standen. Schliesslich analysiert er fiir die Arena der Verwaltung, mithin dem
Servitorat bzw. der Arrende, wie Juden durch die Inklusionspolitik des Konigs
durchaus der Reichselite, auf jeden Fall der regionalen Elite angehéren konnten.

Die detailreiche, wohlformulierte Studie von Jurgen Heyde wirft neues Licht
auf die Stellung der Stellung der Juden in der spitmittelalterlichen, frihneuzeitli-
chen Rzeczpospolita. Der Ansatz der Arenen ermdoglicht ,,die Rekonstruktion
transkultureller Umgangsformen und Verflechtungsmuster, welche je nach Kon-
text zur Formierung transkultureller Akteursgruppen fithren® (221) und damit
die Differenzierung der jeweiligen jiidischen Position — ob kollektiv oder indivi-
duell — herauszustellen. Die Studie kann durch die Nuancierung der Akteure und
ihren Interaktionen Formen der Verflechtung und der Integration bzw. auch Seg-
regation aufzeigen, wie sie fiir diesen geopolitischen Raum im wissenschaftlichen
Diskurs vorher kaum an- und wahrgenommen wurden. Heydes Elitengeschichte
hitte, so es die Quellenlage in dieser mehrsprachigen Region zulidsst, noch von
einer stirkeren Herausarbeitung der Rolle der Frau, wie sie kurz in der Figur von
Rachel Fischel in Krakau aufscheint, profitiert.

Die beeindruckende Studie, die Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte
ineinander verschrinkt, sollte Anlass und Ausgangspunkt fiir weiterfithrende
Forschungen nicht nur zur frihneuzeitlichen jidischen Geschichte in Ostmittel-
europa sein, er6ffnet sie doch neue Perspektiven auf europiische Verflechtungs-
geschichte, Imperiengeschichte, Netzwerkgeschichte als auch schliesslich in der
Neuzeit auf die Geschichte der kommunalen Selbstverwaltung.

Wien Olaf Terpirz,

AKHIEZER, GOLDA (AXVE3EP, ['OAAA): 3asoesarue Kpvima Poccuiickod umnepuedi
enasamu Kapaumekux: xporucmos | The Conguest of the Crimea by the Russian Empire through
the Eyes of Karaite Chroniclers). Jerusalem / Moskva: Gesharim / Mosty kul’tury, 2015,
240 S., ISBN 978-5-93273-345-4.

The study is dedicated to the analysis of three historical chronicles composed by
Karaite authors at the end of the eighteenth century and depicting events related
to the inner political unrest in the Crimea after the Kii¢lk-Kaynarca peace treaty
of 1774, the establishment of an independent Crimean Khanate and its subse-
quent annexation by Russia in 1783.

295



The author analyzes the history of the Crimean Karaite community in this
period and publishes an academic translations of the three Karaite chronicles
from their Hebrew original into Russian. The book is based on several manu-
scripts of their original texts written in Hebrew, which the author discovered in
St. Petersburg and Kiev. All three chronicles, as the author states on p. 11, rep-
resent a hitherto underestimated and not yet sufficiently studied genre of Karaite
chronography. In addition to the three chronicles analyzed in the present book,
the author discovered some more chronicles likewise compiled by Karaites from
the Crimea, Poland, and Lithuania (p. 70). The three chronicles published in the
present book were written by Azaria ben Eliah, by an unknown anonymous Kar-
aite contemporary, and by Hillel ben Isaac Qirimi (Qirimi).! The translations of
the chronicles is preceded by a lengthy analytical part. Therein, the author dis-
cusses znter alia the following issues: the study of Karaite texts and literary genres
(pp. 15-45); the figure of the last Crimean Tatar IK(han Shahin Giray (ruled 1774—
1783) (pp. 45-58); the most important — and yet barely known — Karaite chroni-
cler, Azaria ben Elia (pp. 58-77). Special attention is given to Azaria’s chronicle,
its structure and style, its Biblical quotations and ideological outlook, as well as
the place of the Karaite community in the historical events in the Crimean Khan-
ate as described in the chronicle (pp. 77-113). Style and content of the two other
Karaite chronicles are likewise carefully and thoroughly analyzed (pp. 113-121).

Although the chronicle written by Azaria ben Eliah of Cufut Qale (Chufut-
Kale) had been published twice before 1917 in a Russian translation made by the
famous Karaite collector Abraham Firkovich, this translation was not as accurate
as it should have been. Furthermore, its second edition was somehow “censored”
by the Karaite publishers (pp. 106-112). Azaria ben Eliah’s chronicle depicts the
historical events in the time of Shahin Giray, the last ruler of the independent
Crimean khanate before Russia’s annexation of the Crimea in 1783 (pp. 127-190).
In October 1777, the khan’s reforms had caused much indignation on the part
of the local Tatar nobility and, especially, of his relative Khan Selim Giray. Nev-
ertheless, with the help of the Russian army, Shahin Giray managed to suppress
the revolt, although a number of people were killed on both sides of the conflict.
Azaria ben Eliah describes these events in detail with special emphasis on the
position of the Karaites and the misfortunes that happened unto their community
during the revolt. As an observer, Azaria ben Eliah certainly takes the side of the
legitimate ruler — Shahin Giray. Although by and large, Azaria’s chronicle cor-
roborates what is known from other sources as well, it is important to note that
in some instances he provides data that cannot be found elsewhere.

1 From my own research on Karaite chronicles, I would like to mention here another
important chronicle entitled Milbemet Ekaterina (“Catherine’s war™). The introduction to
the chronicle is written in Hebrew, the main part, however, in the Karaite ethnolect of
the Crimean Tatar language. The chronicle contains a report of the annexation of the
Crimea in 1783 and was kept after the Second World War in the collection of B. Kokenai
in Rostov-upon-Don. Unfortunately, its current whereabouts are unknown.

294



The second chronicle, or, rather, a short historical note, tells the tragic story
of the execution of two Karaites — certain Bebesh (Bebes) and Kiskachi (Kiskaci)
—in Gézlev (today Evpatoriya) and Bahgesaray (pp. 191-192). Local Armenians
had falsely accused them of supporting the anti-Shahin Giray rebellion. As a re-
sult, they were executed. The author of the chronicle did not indicate his name,
thus remaining anonymous. Of special interest is his terminology. When speak-
ing of the Crimean Karaite community he refers to them as “Jews” (yehudim and
thrim) and “Israel”. That he nevertheless describes events related to the local Kar-
aites can be inferred only from the typical Karaite surnames of the two executed
(p. 114).

The author of the third chronicle published in the book, Hillel ben Isaac Qi-
rimi (Qirimi), gives a passionate account of another dramatic and for the Karaite
community particularly tragic episode that happened during the revolt against
Shahin Giray, i.e. the murder of 30 Karaites, and capture of another 8 Karaites,
by the rebels in the village of Ozen Bas (pp. 193-200). However, like his afore-
mentioned anonymous contemporary, Hillel Qirimi too did not use the term
“Karaites”, but called the members of his community “Jews” (p. 118, n. 7).

Golda Akhiezer presents to its readers three hitherto unknown chronicles,
introducing at the same time not only into their authors’ mentality, world view,
and historiographical approach, but also into the picturesque world of Karaite
historical experiences. To her translations of the chronicles, based on careful
reading of the manuscripts of their Hebrew originals, the author supplemented
detailed commentaries as well as references to Biblical quotations used by the
chroniclers. For the first time analyzing the literary genre of Karaite chronogra-
phy in Eastern Europe in general and in the Crimea in particular, the study makes
an important contribution to our knowledge of the history of the Crimea as seen
from the perspective of local Karaite observers.

Simferopol’ Mikhail Kigilov

KOHLER, GEORGE Y. (Hrsg.): Der jiidische Messianismus im Zeitalter der Emanzgipation:
Reinterpretationen swischen davidischem Konigtum und endzeitlichem Sogialismus (Mar’ot —
Die jidische Moderne in Quellen und Werken, Bd. 2), Betlin / Boston: De Gruyter,
2014, XII + 314 S., ISBN 978-3-11-028429-4.

Die Frage nach dem Messias Israels ist eine zugleich intra- wie interreligiose Frage;
interreligiés insbesondere bezogen auf die Beziehung zwischen Judentum und
Christentum seit den Anfingen der Trennungsprozesse beider durch die Jahrhun-
derte mal mehr, mal weniger stark aufeinander bezogenen Religionen. Hier kam es
immer wieder zu Auseinandersetzungen, am bekanntesten der negative Hohepunkt
der Religionsdisputationen des 13. bis 15. Jahrhunderts, in denen neben anderen
Yechiel b. Josef von Paris (gest. zwischen 1264 und 1268), Mose b. Nachman (Nach-
manides) (1194-1270) und Josef Albo (um 1380—um 1444) die jidische Position
verteidigten. Dass entsprechend auch die intrareligidse Auseinandersetzung um

285



Fragen des Messias nicht immer offen, d. h. auch: schriftlich, ausgetragen wurde,
liegt auf der Hand. Latent war der Bedarf nach immer neuer Klirung dieser Frage
jedoch stets vorhanden. Darum ist es eine Verkiirzung zu behaupten, dass im
neuzeitlichen Judentum erst mit Hermann Cohen (1842-1918) die Frage nach
dem judischen Messias wieder zu einer diskutierten Frage wurde. An diesem
Punkt setzt der Herausgeber des hier anzuzeigenden Buches an, der in erklirter
Abgrenzung zu Christoph Schulte (vgl. S. 6 Anm. 17), Michael Graetz (S. 39 Anm.
91) und Joshua O. Haberman (S. 47 Anm. 113) nachweisen will, dass ab der Mitte
der 1840er Jahre eine lebhafte Debatte um das rechte Messiasverstindnis einsetzte
und es seitdem zu Transformationen des Messiasbegriffs gekommen sei.

Ein weiteres Ziel des Bandes scheint der ambivalente Versuch einer Dekon-
struktion Hermann Cohens (vgl. z.B. S. 69) und seiner gleichzeitigen Ikonisierung
als Vollender einer jiidischen Messiaslehre zu sein (so zahlreiche Anmerkungen
im Textteil ab S. 93). Zu diesem Zweck ist der Band in zwei sehr unterschiedliche
und nicht immer aufeinander bezogene Teile gegliedert. Voran steht eine mehr
als 90-seitige ,,Finleitung® Gber ,,Die Wiederentdeckung des Messianismus in der
judischen Reformtheologie der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts®, die den Bo-
gen von der Debatte um das Hamburger Gebetbuch (seit ca. 1841) bis zu Her-
mann Cohens erstmals 1919 verdffentlichten opus posthumum ,,Die Religion der
Vernunft aus den Quellen des Judentums® schligt. Schon an einer Ausserlichkeit
zeigt sich hier ein Problem der Darstellung: Handelt es sich um einen Schreib-
fehler in der Kapiteliiberschrift oder doch um eine Unschirfe in der Themenstel-
lung des gesamten Bandes, zumal das im Buchtitel genannte ,,Zeitalter der Eman-
zipation® nicht eingegrenzt wird? Die Gbrigen zwei Drittel des Buches nehmen
dann Textausziige bis Abdrucke ganzer Monografien der Autoren Moritz Samuel
Freystadt (1810-1870), Elias Griinebaum (1807-1893), Salomon Formstecher
(1808-1889), Samuel Hirsch (1815-1889), Levi Herzfeld (1810-1884), Samuel
Holdheim (1806—1860), Sigismund Stern (1812-1867), Salomon Ludwig Stein-
heim (1789-1866) (mit gleich zwei Texten), David Einhorn (1809-1879), Samuel
Schwarz (1814-1868) und Hermann Cohen, sowie der Autorin Klementine (oder
doch Clementine? — beides S. 281) von Rothschild (1845-1865). Den Texten ste-
hen kurze biografische Skizzen voran, die zum Teil in der Einleitung bereits Ge-
sagtes wiederholen, und werden weitgehend in der Form des Erstdrucks wieder-
gegeben (vgl. S. X), allerdings fehlen die fiir eine Edition iiblichen Angaben der
urspriinglichen Seitenangaben im laufenden Text. Auch ist nicht klar, nach wel-
chem Kriterium Anmerkungen gesetzt werden — es wird nicht kenntlich gemacht,
wo der Herausgeber Nachweise fithrt, wo es sich um Originalbelege handelt und
wo der Kommentar des Herausgebers insbesondere zur Bedeutung der kommen-
tierten Textstelle fir Hermann Cohen oder dessen vollendende Interpretation
der aufgeworfenen Frage ansetzt. Beides, aber auch die nicht interpretierte Ver-
wendung sehr unterschiedlicher literarischer Gattungen (vom Gedicht Gber Pre-
digt, Vortrag und fiktiven Brief bis zur wissenschaftlichen Abhandlung), macht
das Buch zwar zu einem interessanten Lesebuch, aber der wissenschaftliche Nut-
zen ist eingeschrinkt.

296



Die Einleitung zeichnet zwar sehr anschaulich nach, wie sich in einem kleinen
Zirkel von Gelehrten in der Mitte des 19. Jahrhunderts eine Debatte um den
Messiasbegriff entwickelte, die vom messianischen Konigtum eines Davididen
wegfithrte und auf einen messianischen Universalismus mit Israel als dem eigentli-
chen Messias hinzielte (wenngleich das nicht die Position aller zitierten Autoren
war); doch es werden gar nicht alle im Nachfolgenden prisentierten Autoren vot-
gestellt. Auch wird nichts Gber die Griinde gesagt, warum es fiir lingere Zeit keine
offenen Diskussionen um den Messiasbegriff gab — die ,,Zensur™ wird zwar als
Stichwort genannt, aber auf deren Ursachen (vgl. nur die genannten Disputationen
und insbesondere die Position von Mose b. Nachman) wird nicht eingegangen.
Ebenso wird ein Bezug auf zeitgenossische christliche und philosophische Positio-
nen nur sporadisch hergestellt (welche Rolle spielte beispielsweise Schleiermacher
fur die genannten Autoren?), scheint aber spitestens fiir Hermann Cohen notwen-
dig. Auch stellt sich mehr als einmal die vom Herausgeber nicht thematisierte
Frage, was die Autoren denn wohl unter ,,Religion® oder ,,religidsem Bewusstsein®
verstanden haben kénnten (einen emotionalen oder aber einen juristischen Status?)
— eine Antwort wite aber erforderlich, da sich hieran die eigentliche Transforma-
tion des Judentums im 19. Jahrhundert zeigen liesse; der Messiasbegtiff in seiner
historischen Entwicklung (z. B. hinsichtlich der Zahl der erwarteten Messiasse!) ist
da nur ein Unterthema. Das Hauptproblem hinter der Messiasthematik scheint viel
eher die Frage nach der Stellung des Judentums angesichts des historisch-kritischen
Umbruchs in der Bibelwissenschaft zu sein, durch den die Fundamente eines bi-
belorientierten Glaubens erodierten — ein bis heute immer wieder neu dringendes
hermeneutisches Problem aller auf eine Offenbarung in der Vergangenheit gegriin-
deter Religionen.

Das Hauptziel des Buches jedoch, das sich der Herausgeber gesteckt hatte —
zu zeigen, dass es im Judentum des 19. Jahrhunderts diverse Herangehensweisen
an die Interpretation des Messias gegeben hat —, ist erreicht und ruft dazu auf,
sich den Originalausgaben zuzuwenden. Der Band weist nur wenige typografi-
sche oder sinnentstellende Fehler auf (so S. 56 ist Position von Anm. 133 falsch;
S. 169 und 233 stimmen die Angaben zu den Promotionen in Breslau nicht).
Gutgetan hitte dem Band ein Stellenregister. Inhaltlich liesse sich einiges anmer-
ken: z. B. ist die Darstellung von Zacharias Frankel hinsichtlich seiner Nichtlek-
tire des von ihm herausgegebenen Steinheim fragwiirdig; Holdheims Position
erscheint schlimmer ,andjidisch® als die christliche antijiidische Polemik seit
dem 13. Jahrhundert; Hermann Cohens zweite Religionsschrift ist keine ,, Theo-
logie®, usw. Doch dafiir ist hier nicht der Ort. Bedauerlich ist schliesslich die
selektive Wahrnehmung der Forschungsliteratur (es fehlt z. B. eine Auseinander-
setzung mit Carsten Wilke, Ran HaCohen u. a.).

Dortmund Girge K. Hasselhoff

297



MAIER, DENIS: Isaac Breuner (1883—1946). Philosophie des [udentums angesichts der Krise
der Moderne (Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums,Bd. 93),
Berlin / Boston: de Gruyter Verlag, 2015, 215 S., ISBN 978-3-11-044564-0.

Isaac Breuer ist im Begriff, aus dem Schatten bekannterer Zeitgenossen im Bereich
der jidischen Philosophie des 20. Jahrhunderts (H. Cohen, F. Rosenzweig, M. Bu-
ber...) herauszutreten. Das zeigt das wiedererwachte Interesse an seiner Person
und seinem Werk in Israel, das in Ubersetzungen seiner Texte ins Hebrdische, Auf-
sitzen, Buchverdffentlichungen, akademischen Qualifikationsarbeiten und in un-
terschiedlichen Tagungen zu seinem Oeuvre (z.B. einer fiir Sommer 2016 geplan-
ten Konferenz anlisslich seines 70. Todestages an der Bar Ilan-Universitit) Aus-
druck findet.

In diesen Zusammenhang ist auch die in Luzern verfasste Dissertation D. Mai-
ers einzuordnen. Maier deutet das Werk Breuers als ,,halachisch-dezionistische Kri-
senbewiltigung® angesichts der Krise der Moderne, wie sie zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts empfunden wurde, und vergleicht den Ansatz Breuers mit der marxisti-
schen Gesellschaftskritik Georg Lukacs®, der rechtskonservativen Staatstheorie
Carl Schmitts und der dialektischen Theologie Karl Barths (S. 18-21). In vier ideen-
geschichtlich konzipierten Kapiteln wird Breuers ,,Gegenentwurf zu einer proble-
matisch gewordenen modernen Welt* (S. 7) nachgezeichnet: Nach einem erkennt-
nistheoretischen Fragen gewidmeten Teil (,,Zweifel und Gewissheit®, S. 23-66), in
dem es um Breuers Kantianismus und seine Reaktion auf die Debatte um das ,,We-
sen des Judentums® geht, stehen Ausfihrungen zum Souverinititsbegriff und zur
judischen Staatstheorie (,,Die Welt am Abgrund®, S. 67-107), zum von Breuer pro-
pagierten Torasozialismus und seiner ,,Philisterkritik® (,,Verhasste Blrgerlichkeit®,
S. 108-148) sowie zu seiner Kritik am Zionismus und zu Breuers eigener Vision
eines Torastaats (S. 149-189).

Der Autor formuliert flissig und gut lesbar — sein Buch ist auch fiir Anfinger
als Einfihrung in das Denken Breuers gut geeignet — und bietet gelungene Para-
phrasen einiger der wichtigsten Texte Breuers. Dabei kann er sich auf die vorlie-
gende Sekundirliteratur stitzen, die er umsichtig auswertet und treffend zusam-
menfasst, wobei fiir den Rezensenten an einigen Stellen aber nicht gut zu erkennen
ist, wo die eigene Forschungsleistung liegt und wo die Darstellung sich nur an
frihere Deutungen anschliesst. Auch wenn sich bei Maier gelegentlich tberra-
schend neue Perspektiven auf den Stoff ergeben — wenn Breuers Kiritik des Philis-
tertums als ,,Maulwurfsphilosophie® etwa mit Hegels Maulwurf als ,,Symbol fiir
den Weltgeist™ kontrastiert wird (S. 116) — geht die Arbeit in der Sache hiufig doch
nicht iiber bereits Bekanntes hinaus. Leider fillt die Dissertation bisweilen gar hin-
ter den Forschungsstand zuriick, wenn etwa die — gewiss bisher doch eigentlich
tberschaubare — neuere und iltere Literatur zu Breuer nicht vollstindig verarbeitet
wird. Auch werden Eigenheiten Breuers, die lingst gekldrt sind, zu Ritseln ge-
macht: Sein poetisch-midraschischer Umgang mit Bibeltexten etwa geht nicht nur
auf die Bibelkommentare S. R. Hirschs zurtick, sondern steht im Kontext des fort-
bestehenden exegetischen Interesses in der Familie Hirsch-Breuer, wie die Arbeiten
Mendel Hirschs (1833—1900) und der beiden Briider Breuers, der Rabbiner Raphael

298



Breuer (1881-1932) und Josef Breuer (1882—1980) zu erkennen geben. Es ist merk-
wirdig, wenn in einer judaistischen Arbeit zur Erklirung der entsprechenden Bi-
beltexte auf philologische Erklirungen verzichtet und stattdessen zum Vergleich
die Einheitstibersetzung (!) herangezogen wird (S. 26-27, 164) — dabei hitten doch
selbst die Pseudoetymologien und talmudischen Verbindungslinien S. R. Hirschs
Erhellendes beizutragen!

Doppelt schade daher, dass die Arbeit wohl ein Personenverzeichnis, aber we-
der einen Bibelstellenindex noch ein Register der Stellen aus der rabbinischen Lite-
ratur enthilt. Das Werk dieses ,,unverwiistlichen Talmudjuden®, wie Breuer sich
selbst bezeichnet hat, lisst sich ohne den fortwihrenden Bezug auf die Quellen-
texte nun einmal weder verstehen noch angemessen interpretieren. Ein anderes
Manko in der Forschung, fiir das der Verfasser nicht verantwortlich ist, das er aber
hitte beim Namen nennen konnen, ist die Tatsache, dass viele frithe Breuertexte
mehrere Auflagen hatten und in unterschiedlichen Ausgaben und (noch zu Lebzei-
ten des Autors erstellten und autorisierten) Ubersetzungen (ins Jiddische, Hebrii-
sche und Englische) erschienen und eine brauchbare wissenschaftliche Edition, die
die Textgeschichte und die kontinuierliche Weiterarbeit Breuers sichtbar macht, bis
auf den heutigen Tag fehlt. (Dem Editionsdefizit soll gegenwirtig mit einer vom
S. R. Hirsch-Lehrstuhl der Bar Ilan-Universitit in Zusammenarbeit mit dem Ins#-
tutum Judaicum der Universitit Tibingen veranstalteten kritischen Werkausgabe ab-
geholfen werden, die ab 2017 erscheinen soll.) Auch angesichts dieses Befundes
wire bei den in diesem Buch behandelten Themen anstelle des systematisch-syn-
chronen Zugangs hier und da eine stirkere (diachrone) Orientierung an den unter-
schiedlichen Lebens- und Schaffensphasen Breuers ratsam gewesen.

Tibingen Matthias Morgenstern

EPHRAIM, MEIR: Interreligions Theology. 1ts Valne and Mooring in Modern Jewish Philoso-
phy, Berlin / Boston: de Gruyter / Jerusalem: Magnes Press 2015, 219 S., ISBN
978-3-11-043931-1.

Meir legt in seinem Buch die hermeneutischen und kommunikativen Bedingungen
fir eine interreligiose Theologie dar. Dazu kniipft er einerseits an der im christli-
chen Kontext entstandenen pluralistischen Religionstheologie an und greift and-
rerseits auf die jidische Dialogphilosophie des 20. Jahrhunderts als Wegbereiter
zurlick. Diese Verbindung ist beachtenswert.

Der erste Teil des Buchs stellt verschiedenste Denker der deutsch-jlidische Kul-
tur vor, um zu zeigen, wie Vermittlung zwischen zwei Traditionen mdglich ist.
Wihrend die Bibelubersetzung von Buber/Rosenzweig als ein gelungenes Projekt
dialogischer Theologie ausfiihrlich beschrieben wird, lisst Meir vor allem die Dia-
logphilosophie Bubers, das Sprachdenken Rosenzweigs, die Alterititsphilosophie
Levinas’ und Heschels Sicht anderer Religionen zu Worte kommen. Paul Knitters
christlich-buddhistischer Dialog stellt er im Anschluss an Heschel als Beispiel fiir
eine gelungene interreligiése Theologie dar.

299



Schilt Meir bereits im ersten Teil Strukturelemente fir eine interreligiése The-
ologie heraus, so ist der zweite Teil des Buchs ganz ihrer Beschreibung gewidmet,
wobei er auch da mit Beispielen einer interreligiosen Exegese und vier Dialogbe-
gegnungen illustriert. Er argumentiert, religiése Identitit sei immer relational und
durch andere religiose Traditionen mitbestimmt. Deshalb geht interreligiose Theo-
logie von einzelnen Dialogbegegnungen aus, in denen bewusst vom Anderen ge-
lernt wird, um wieder zur eigenen lebendigen Tradition zuriickzukehren. Im Uber-
briicken des Zwischenraums entsteht gemiss Meir «trans-difference», ein neues
«wir», das Unterschiedenheit und Verstindigung zugleich ermdglicht. Uberset-
zungsfihigkeit, aufmerksames Hinhéren, Verzicht auf Absolutheitsanspriiche,
Vermittlung von sikularen, theologischen und religionswissenschaftlicher Perspek-
tiven, Fihigkeit zur Kontextbezogenheit, ein dialogisches Selbstverstindnis etc.
sind Voraussetzungen fiir eine dialogische Theologie. Fiir eine plurale Gesellschaft
und globalisierte Welt sei diese neue Form der Theologie eine Notwendigkeit.

Meirs Ansatz kimpft gegen theologische Arroganz und Fundamentalismus; in-
sofern ist sein dialogischer Ansatz sehr begriissenswert. Doch die Grundannahmen
der pluralistischen Theologie, dass die Religionen grundsitzlich gleichwertige An-
niherungen an die transzendente Wirklichkeit seien, verschiedene Sprachspiele, die
ineinander tbersetzbar sind und sich komplementir erginzen, sind zu unkritisch
tbernommen und bleiben abstrakt. Ein Offenbarungsbegriff zum Beispiel, gemiss
dem aus der Transzendenz auch gehandelt wird, ist aufgegeben. Auch die Priifung
des semantischen Wahrheitsgehalts einzelner religiéser Aussagen, die zu Beurtei-
lung und Entscheidung herausfordern, verschwindet fast ginzlich hinter einem
Kommunikations- und Identitatsdiskus.

Zirich Christian M. Rutishanser S|

PETSCHNIGG, EDITH / IRMTRAUD FISCHER (Hg.): Der , jiidisch-christliche Dialog ver-
anderte die Theologie. Ein Paradigmemyechsel ans Expertinnensicht. Wien / Koln / Weimar:
Boéhlau-Vetlag 2016, 295 S., ISBN 978-3-205-79671-8.

Der Band mit dem optimistischen Titel ging aus einem Forschungsprojekt und ei-
ner Tagung tiber die 2007 abgeschafften judisch-christlichen Grazer Bibelwochen
hervor. Siebzehn katholische, evangelische und jiidische Autorinnen und Autoren
aus Deutschland, Osterreich und der Schweiz zeichnen durch ihre teils fachspezi-
fischen, teils autobiografischen Beitrige aus Theologie und Judaistik ein differen-
ziertes zusammenhingendes Bild.

G. Stemberger arbeitet heraus, wie seit der Antike die gegenseitige Neugier
auch in Zeiten der Polemik immer zum Austausch fithrte. G. Langer untersucht
die gegenwirtige Diskussion um die ,,Geschwistergeschichte® und um die Frage,
inwieweit das Christentum Anreger jiidischer geistiger Entwicklungen war. Den
besonderen judaistischen Blickwinkel auf das Alte Testament und seine Ausle-
gungs- und Wirkungsgeschichte thematisiert J. Maier in Zuspitzung auf zwei prob-
lematische aktuelle Phinomene: ideologische Entwicklungen der Land-Theologie

300



und substitutionstheologische Verhiltnisbestimmungen zwischen den beiden Tes-
tamenten. Uber Verinderungen exegetischer Zuginge aufgrund von Begegnungen
mit Juden schreibt E. Blum am Beispiel der zu hinterfragenden Konzepte ,,Spitju-
dentum®, ,,Ende der Geschichte Israels® und ,,Jerusalemer Kultgemeinde®. Ausge-
hend von Erfahrungen des in Gemeinden noch weit verbreiteten Antijudaismus’
wirft G. Baumann einen persénlichen Blick darauf, wie sie durch den Dialog theo-
logisch und hermeneutisch dazu inspiriert wurde, sich mit Schrifthermeneutik,
Ubersetzung in gerechter Sprache und Gottesbildern der Gewalt auseinanderzuset-
zen. J. Marbock erzihlt, beginnend in den 1930er Jahren und bis hin zu gegenwir-
tigen hermeneutischen Debatten, Stationen von Erfahrungen mit Leseweisen der
Bibel Israels. Von feministischer Exegese und jidisch-christlichem Gesprich in bi-
ografischer Brechung handelt der Beitrag von M.-Th. Wacker, die neben der Bibel
auch jidische Friedhoéfe erforscht und neben dem jiidisch-christlichen Dialog die
kontextuelle paldstinensische Theologie zu verstehen versucht. Dass und wie das
Neue Testament nicht im Gegensatz zum Judentum, sondern in seinem Kontext
verstanden werden kann, zeigt K. Wengst anhand der Themen: Bedeutung der jii-
dischen Bibel fiir das Neue Testament, Antijudaismus im Neue Testament? Die
neue Perspektive auf Paulus; Funktionales statt wesensmiBiges Zusammenwirken
des Gottes Israels mit Jesus.

Seine Erfahrungen im jidisch-christlichen Dialog als Hemeneutiker und Exeget
und sowohl in den Gesellschaften fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit und ih-
rem Koordinierungsrat als auch im Gesprichskreis ,,Juden und Christen® beim
Zentralkomitee der deutschen Katholiken erginzt H. Frankemolle um einen kri-
tisch wiirdigenden Blick auf den jidisch-christlichen Dialog im vatikanischen Kon-
text. Katholische Liturgie und das Gesangbuch ,,Gotteslob* werden von P. Eben-
bauer bzw. A. Gerhards untersucht, bevor dann zwei prominente Beitriger Frage-
zeichen setzen: B. Klappert fragt als Systematischer Theologe, ob der Dialog zum
Paradigmenwechsel in Kirche und Theologie gefiihrt habe, H. H. Henrix fragt nach
Vision und Wirklichkeit einer jiidisch-christlichen Okumene. AbschlieBend thema-
tisieren S. Lauer und J. Wohlmuth die Entwicklungen von Julius Wellhausen bis
Joseph Ratzinger bzw. von Papst Benedikt XVI. zu Papst Franziskus.

Ein groBer Reichtum von Erfahrungen ist hier vereint und bestirkt die Ein-
sicht, dass Theologie im jiidisch-christlichen Dialog von solchen engagierten Min-
nern und Frauen gemacht und wesentlich durch deren Begegnungen mit Juden be-
stimmt wird. Am Ende des Buches trifft der Leser, die Leserin wieder auf den Titel
— dieses Mal mit einem Fragezeichen (). Uber diese Ambivalenz hinaus greift, das
ganze Buch zu einer gemeinsamen Aussage biindelnd, die Forderung Marie-Theres
Wackers: Wir brauchen neue Impulse.

Bad Boll Michael V olkmann

301



	Rezensionen

