Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 72 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

NOVAK, DAVID: The Image of the Non-Jew in Judaism. The Idea of Noahide Law, Second
edition, edited by Matthew Lagrone, Oxford / Portland, Ore.: The Littman Library
of Jewish Civilisation, 2011, 344 S., ISBN: 978-1-906764-07-4.

David Novak is a famed North-American Jewish theologian (and ordained Conserva-
tive rabbi) who has published extensively on questions pertaining to Jewish ethics and
interfaith dialogue. The Image of the Non-Jew in Judaism aims at exploring how Jews have
historically conceptualized non-Jews, based on a detailed study of the rabbinic con-
cept of Noahide law, ie. a body of commandments that — according to the early
rabbis and subsequent Jewish thinkers — pertain to all mankind, as opposed to the
Jewish law, or Torah. Indeed, according to a tradition already found in the Tosefta,
all the sons of Noah were submitted to seven basic commandments, the prohibition
of idolatry, blasphemy, murder, sexual immorality, theft, and cruelty against animals,
along with the obligation to establish courts and a judiciary system. The exact number
and order of the Noahide commandments vary, but the very concept of Noahide
Law offers a sort of Jewish theory of Natural law preceding the revelation at Sinai
and all established religion. The concept, claims Novak, was central to Jewish reflec-
tions on the specific nature of the Jewish revelation, and accordingly, on Jewish iden-
tity. This fundamental conceptual framework also allowed Jewish halakhists and/or
philosophers to reflect on the moral commensurability of Jews and non-Jews, and
thus, set the ground for theological dialogue. After an introduction discussing the
origins and early history of the concept of Noahide law in the pre-Tannaitic and Tan-
naitic period, Novak surveys each of the seven commandments and their traditional
interpretation in ancient rabbinic sources. The six subsequent chapters explore how
later Jewish thinkers, from Maimonides to Moses Mendelssohn and Hermann Co-
hen, interpreted the Noahide commandments as a core concept of Jewish moral phi-
losophy. Novak is more concerned with the organic development of Jewish thinking
and with the concept of Noahide law in the history of Jewish theology and philosophy
than with the concrete social impact of these speculations in the context of historical
interactions between Jews and non-Jews. This minimally revised version of a 1983
book is followed by an Afterword by Matthew Lagrone, a student of Novak’s, un-
derlining the continuing significance of Novak’s study for contemporary readers en-
gaged in the promotion of cultural pluralism and the search for shared ethics. The
book has, however, a sort of passé touch to it, at least for those who, like the present
reviewer, do not share the author’s theological and normative concerns and remain
wanting with regard to a less ingenuous and more critical reflection on the ways Jews
have, at different times and in different contexts, defined themselves in relation to
“others,” and in so-doing produced a variety of “images of the non-Jew”— in no way
always positive and enthused.

Bern Daniel Barbu

149



ALOBAIDI, JOSEPH: O/ Jewish Commentaries on the Song of Songs 1. The Commentary of
Yefet ben EJi (Bible in History, Bd. 9), Bern [et al.]: Peter Lang Verlag, 2010, 340 S.;
ISBN 978-3-0343-0452-8 und: O/ Jewish Commentaries on the Song of Songs I1. The Two
Commentaries of Tanchum Yerushalmi. Text and Translatzon (Bible in History, Bd. 10),
Bern [et al.]: Peter Lang Verlag, 2014, 320 S.; ISBN 978-3-0343-1505-0.

Joseph Alobaidi, Professor of Sacred Scripture an der Pontifical Faculty of the Im-
maculate Conception, Dominican House of Studies, Washington D.C,, legt hier die
ersten beiden einer auf vier Binde angelegten Reihe zu juddo-arabischen Kommen-
taren tiber das Hohelied vor. Der Zugang zu diesem spannenden Zweig in der Aus-
legungsgeschichte der Hebriischen Bibel ist nicht eben leicht. Das liegt zum einen
an der notigen Expertise im Blick auf das Juddo-arabische. Zum anderen waren die
hier veroffentlichten Kommentarwerke bisher lediglich als Manuskripte in Biblio-
theken in Paris und Oxford greifbar. In beiden Hinsichten schafft J. Alobaidi nun
Abhilfe, indem die Kommentare im judido-arabischen Original und in englischer
Ubersetzung geboten werden.

Bei beiden Binden handelt es sich um Textausgaben. In den Anmerkungen
finden sich Anzeigen philologischer Probleme bzw. knappe Erliuterungen zum
besseren Verstindnis. Weitergehende Erklirungen sowie eine vergleichende Be-
trachtung der verschiedenen Kommentare sind fiir den 4. Band der Reihe avisiert.

Der erste Band ist dem Kommentar Jefet ben Elis gewidmet. Der Karier (2.
Hilfte 10. Jh.) legt das Hohelied konsequent symbolisch aus und deutet es auf das
Verhiltnis zwischen JHWH und Israel. Neben der Erklirung einzelner Wérter und
philologischer Auffilligkeiten spannt er in seinem Kommentar ein weites Netz in-
nerbiblischer Beziige auf. Das Hohelied wird dadurch gleichsam zu einer Bildertafel
tiber Israels Geschichte und Bestimmung. Im Blick auf letztere ist die spezifisch
kariische Perspektive des Kommentators deutlich greifbar. Immer wieder profiliert
er die kariische Position gegentiber den Rabbinen als wahren Gehorsam gegen
Gott und lidt zugleich ganz Israel ein, den karadischen Lehrern zu folgen.

Tanchum Jeruschalmi (ca. 1220-1291) geht in seiner ebenfalls durchgingig sym-
bolischen Deutung einen anderen Weg. Von ihm sind zwei Kommentare zum Ho-
henlied bekannt, die beide in diese Ausgabe aufgenommen sind. Der erste Kom-
mentar ist schwerpunktmissig philologisch, der zweite stirker theologisch bzw.
philosophisch ausgerichtet, wobei sich aber im Einzelnen die Ebenen immer wie-
der mischen. Tanchum Jeruschalmi liest das Hohelied als Allegorie auf die mensch-
liche Seele. Diese soll mittels der vielen die Vorstellungskraft ansprechenden Bilder
im Hohelied zu grosserer intellektueller Perfektion angeleitet werden. Wo Jefet ben
Eli biblische Texte einspielt, bringt Tanchum den Text des Hohelieds gleichermas-
sen fruchtbar ins Gesprich mit (v.a. in aristotelischer Tradition stehenden) philo-
sophischen Positionen.

Sehr hilfreich ist, dass beiden Ausgaben eine Ubersetzung des Hohelieds beige-
geben ist, die das Verstindnis des hebriischen Textes durch den jeweiligen Kom-
mentator erhellt. Jefet ben Eli bietet in seinem Kommentar selbst eine Ubertragung
der kommentierten Verse ins Judio-arabische, die von J. Alobaidi ins Englische
tbertragen wurde. Tanchum Jeruschalmi kommentiert direkt, ohne eine eigene

150



Ubersetzung zu prisentieren. Letztere ist daher von J. Alobaidi aus der jeweiligen
Deutung im Kommentar bzw. unter Riickgriff auf die Ubertragung des Hohelieds
durch Saadja Gaon erschlossen, auf den Tanchum selbst als Autoritit zurtickgriff.

Es ist ein grosses Verdienst J. Alobaidis, diese faszinierenden Texte einem brei-
teren Interessentenkreis zuginglich gemacht zu haben. Die baldige Fortsetzung der
Reihe ist daher sehr zu wiinschen.

Tibingen Kristin Weingart

NEUWIRTH, ANGELIKA: Koranforschung — Eine politische Philologie? Bibel, Koran und
Islamentstehung im Spiegel spatantiker Textpolitik und moderner Philologie (Litterae et
Theologiae, Bd. 4), Berlin: De Gruyter, 2014, 137 S., ISBN 978-3-11-033927-7.

Schon der Titel des Buches mit seiner ebenso anspruchsvollen wie faszinierenden
Formulierung Koranforschung — Eine politische Philologie? lisst hellhorig werden. Phi-
lologie — politisch? Wie, warum kann eine Philologie politisch verstanden wer-
den? Der Basler Kirchenhistoriker Martin Wallraff gibt (s)eine Antwort am Be-
ginn des Vorwortes mit einem Verweis auf die komplizierte Druckgeschichte des
Korans in Basel. Doch Neuwirths Buch beschrinkt sich nicht auf die Druckge-
schichte des Werkes, sondern befasst sich weit mehr mit der Rezeptionsge-
schichte des Korans.

Neuwirths (= Vfn) Buch beginnt mit einem Kapitel iiber die moderne Koranphi-
lologie, mit einer Kritik an der interreligiésen Koranforschung, konkret an solchen
Arbeiten, in deren Interesse eher die Beziehung zwischen dem Koran und der christ-
lichen Tradition steht, wobei westliche Forscher die Bibel oftmals als eine ,,Quelle*
des Korans darstellen, manchmal sogar ein christlicher “Pritext” des Korans postu-
liert oder der Koran als eine Art christlichen Apokryphons angesehen wird. Dem hilt
Vin entgegen, dass eine hermeneutische Wende in der Koranforschung stattgefun-
den hat, sowohl im Hinblick auf das Verstindnis des modernen Islams und die Ver-
suche einer interreligi6sen Verstindigung, als auch im Hinblick auf die historisch und
philologisch angemessene Auseinandersetzung mit einem religios prigenden Text der
Spitantike. In Gestalt einer Forderung an die heutige Koranforschung formuliert Vin
ihre Grundthesen: Der Koran ist die (neue) Identititsurkunde einer historischen Ge-
meinde des 7. Jahrhunderts. Der Korantext ist lebendige Interaktion (und deren Er-
gebnis) zwischen dem Verkiindiger und seinen Horern. Wie sich der Koran nicht in
einem ,leeren Raum® ereignet, so mussen hinsichtlich der Hoérerschaft des Korans
erfolgte biblische und postbiblische Wissenstransfers angenommen werden. Gleich
am Anfang nennt Vin daher als Ziel ihres Buches die Thematisierung einer ,,doppel-
ten Bibelrezeption®, zusammengefasst in den beiden Fragen: ,,Wie finden sich Juden
und Christen in Verbindung mit ihrer jeweiligen Bibel im Koran reflektiert®, und:
,wie witkt sich die Begegnung mit ihnen die Gemeindebildung, auf die Herausbil-
dung des Islam als einer eigenen Tradition aus® (S. 10).

In den folgenden sieben Kapiteln des Buches geht Vin dann auf das untibersicht-
liche Textkorpus der mekkanischen und medinensischen Zeit ein und zeigt, wie die

151



fruhen Texte eine transzendent verortete Bibel erkennen lassen, die so aber weder bei
Christen noch bei Juden vorhanden ist. Erzihlungen, die christlich geprigt sind, wer-
den im Koran reflektiert, revidiert und einer rigorosen re-/ecture unterzogen. Neue
Akzente werden fiir die Gemeinde gesetzt, christologische Deutungen korrigiert etc.
Doch die Idee der himmlischen Urschrift bleibt davon immer unberthtt. ,,Politisch®
im Sinne des Buchtitels und seiner eigentlichen Fragestellung wird die Diskussion
dann, wenn es um die Frage der Autoritit des Textes bzw. der Schriften geht und
sich zeigt, dass weder der himmlische Urtext noch seine christliche Rezeption und
deren Revision einen Prozess in Gang setzen konnten, wie er im Islam erfolgt ist und
den neuen Glauben und seine Vertreter innerhalb weniger Jahre zu Akteuren der
Weltgeschichte gemacht hat.

Im Restimee ihres Buches betont Vfn, dass entstehende neue Gemeinden, die
spiter eine politische Macht darstellen, ihre jeweilige Identitit einem neuen, geist-
lich-kulturellen Milieu verdanken. So lisst Vin die neue muslimische Gemeinde in
Medina die Mehrdeutigkeit von Schriftversen entdecken analog zum rabbinischen
Prinzip der ,,Vielschichtigkeit der Thora®, wobei Paradoxa und Widerspriiche in
der Schrift anerkannt und hingenommen werden. Diese neue Gemeinde in Medina
aber 16st sich von der Modellrolle des Mose und sucht ihre neue Identitit in Abra-
ham, genauso wie es zuvor Paulus getan und damit vorgemacht hat. Dabeil nimmt
Vin an, dass dieser Vorgang der Identititsfindung durch den biblischen Diskurs,
wie ihn die rabbinischen Debatten belegen, in Gang gesetzt wurde: Der Austausch
mit den judischen Rivalen hat die neue Gemeinde ihre weltgeschichtliche Rolle fin-
den lassen und sie zu ihrem islamischen ,,nation building befihigt.

Das bedeutet fiir Vin aber auch, dass die Philologie erst dann politisch und als
solche relevant wird, wenn die Erzihlungen der Bibel als politisch relevant erkannt
werden und die Schrift als Textkorpus inner- und ausserhalb der Religionsge-
meinde an Autoritit gewinnt. Autoritit erlangt die Schrift auch hier nach dem Mus-
ter spatantiker Textpolitik: Der Text erhilt seine Autoritit einerseits durch den Akt
der Verkiindigung durch den Glaubenden, andererseits durch seine Kodifizierung
in schriftlicher Form, die sich am Beispiel der Thora-Schriftrollen oder der Evan-
gelien-Kodizes orientiert. Aufgrund dieser ihrer errungenen Autoritit beansprucht
die neue Schrift eine Fortschreibung der Bibel zu sein, das Zeugnis eines neuen
Gottesbundes mit den Menschen. Die Bibel wiederum wird angesehen ,,als ein po-
litisch aufgeladener Denkraum, in dem man sich keineswegs allein, sondern zusam-
men mit den dlteren Erben der Schrift bewegt. (S. 110).

Es ist eine ebenso spannende wie anregende Lektiire, die das vorliegende Buch
bietet, und zugleich eine hochst lesenswerte Einfithrung in der Problematik der
Textgeschichte des Korans, deren Illustration nicht zuletzt das beigegebene Bild-
material dient, das die wichtigen Befunde auch visuell nahebringt.

Tartu Elo Siild

152



WIESE, CHRISTIAN / WALTER HOMOLKA / THOMAS BRECHENMACHER (Hg.):
Jiidische Existeng in der Moderne. Abrabam Geiger und die Wissenschaft des Judentums
(Studia Judaica, Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd. 57), Berlin /
Boston: de Gruyter Verlag, 2013, 460 S., ISBN 978-3-11-024758-9.

Die zweihundertste Wiederkehr des Geburtstags des ,,herrlichen Geiger®, wie Bert-
hold Auerbach den jungen Abraham Geiger (1810-1874) einmal nannte, war im
Jahr 2010 der Anlass am Abraham Geiger Kolleg fiir eine Ringvorlesung und der
Martin Buber-Professur an der Goethe Universitit Frankfurt fir ein Symposium.
Die nun in einen Band zusammengefithrten Beitrage beider Veranstaltungen wol-
len einerseits den bereits bestehenden Monographien zu Abraham Geiger (Susan-
nah Heschel, Abraham Gejger and the Jewish Jesus, Chicago 1998; dt.: Der judische Jesus
und das Christentum: Abrabam Geigers Heransforderung an die christliche Theologie, Berlin
2001, und Ken Koltun-Fromm, Abrabam Geiger's Liberal Judaism: Personal Meaning
and Religions Anthority, Bloomington, IN 2006) an die Seite treten, anderseits aber
auch in einzelnen Facetten seiner Biographie und seines wissenschaftlichen Werks
»eine neue, differenzierte, zum Teil komparativ vorgehende Interpretation des
Werks des Reformers im Kontext seiner Zeit™ bieten.

Gegliedert in finf Abteilungen eréffnet der Band mit einer Wiirdigung von
Geigers Personlichkeit, einer ideengeschichtlichen Einordnung seines Religionsbe-
griffs wie auch einer sein Denken mit dem 6ffentlichen Raum in Beziehung setzen-
den Denkstilanalyse (in den Beitrigen von Michael A. Meyer, Katl E. Grozinger,
Ken Koltum-Fromm). Die sich anschliessenden vier Abteilungen nehmen eine
zeitlich bzw. thematisch enger fokussierte Perspektive ein. Sie konzentrieren sich
zum einen auf Geigers 6ffentliche Rolle als Rabbiner in Deutschland (Andreas
Gotzmann, Andreas Brimer, Klaus Herrmann, David J. Fine, Judith Frishman) wie
auch auf eine Neuinterpretation der Wirkungsgeschichte seines Denkens in der Re-
formbewegung in Amerika (Adam S. Ferziger, Walter Jacob, Christian Wiese); zum
anderen thematisieren sie zwei insbesondere mit dem wissenschaftlichen Werk
Geigers verbundene Fragen: Wie hat Geiger das Mittelalter erforscht, einschliess-
lich seiner Pionierrolle fiir die beginnende Koranforschung (George Y. Kohler,
Marc Saperstein, Dirk Hartwig, Susannah Heschel), und wie konnte Geigers Beitrag
fur eine — noch zu schreibende — Geschichte der Wissenschaft des Judentums um-
rissen werden (Carsten L. Wilke, Asher D. Biemann, Christoph Schulte).

Treffend geben die beiden zentralen Begriffe im Titel des Bandes die beiden
Pole an, zwischen denen seine Beitrige ausgespannt sind: ,,Existenz® und ,,Wissen-
schaft®. Schon zu Geigers Lebzeiten belebte diese Spannung zwischen Person und
Werk die seither nie versiegende Auseinandersetzung mit Abraham Geiger. Die
von Christian Wiese in seiner Einleitung zusammengestellten Urteile Gber Geiger
weisen eine bemerkenswerte Bandbreite auf: von grésster Bewunderung bis zu dus-
serster Polemik oder gar Hime. Ab 1910 erfuhr jedoch vor allem das wissenschaft-
liche Werk Geigers durch Autoren wie Max Wiener (1882—1950), Hans Liebe-
schitz (1893—-1978) und Jacob J. Petuchowski (1925-1991) eine eingehende histo-
risch-philologische Analyse. Schliesslich weiteten die Monographien von Susannah
Heschel und Ken Koltun-Fromms wieder den Horizont der Geiger-Rezeption. Sie

153



versuchen die zahlreichen Spannungen, welche Geigers Projekt der vehementen
Durchsetzung einer modernisierten jiidischen Gemeinde und seine selektive Profi-
lierung des Judentums als universale Vernunftreligion erzeugt hatten, in einem brei-
teren politisch-kulturellen Kontext zu verstehen.

Diese beiden zuletzt genannten Tendenzen gehen in dem vorliegenden Band
eine fruchtbare Verbindung ein: Einerseits befordert die Erkenntnis von der
Zeitgebundenheit von Geigers Denken — etwa durch den Genie-Gedanken der
Romantik — die Historisierung seines Werks. In dem Masse aber, in dem Geiger als
Identifikationsfigur oder Tkone an Originalitit verliert, gewinnt er in der Forschung
als kultureller Akteur an Bedeutung (Ken Koltun-Fromm, Asher D. Biemann,
Carsten L. Wilke). Insbesondere die zahllosen Konflikte, in denen der Wissen-
schaftler und Reformer Geiger stand, riicken unter dem Blickwinkel einer von Gei-
ger — bewusst oder unbewusst — stets angestrebten praktischen Relevanz im 6ffent-
lichen Raum unwillkiirlich ins Zentrum der Aufmerksamkeit (Andreas Gotzmann,
Andreas Brimer, Klaus Herrmann, Susannah Heschel).

Ein Sammelband darf nur bedingt am Kriterium der Vollstindigkeit gemessen
werden. Jedoch bietet dieser Band, in den Bereichen, auf die er sich konzentriert,
ausschliesslich Texte — sehr umsichtig prasentiert — auf hohem und héchstem Niveau.

Miihltal Ottfried Fraisse

SIDORKO, CLEMENS P.: Base/ und der jiddische Buchdruck (1557—1612). Kulturexport
in der Frithen Neuzeit (Schriften der Universititsbibliothek Basel, Bd. 8), Basel:
Schwabe Verlag 2014, 488 S., ISBN 978-3-7965-3346-4.

Das Aufkommen des Buchdrucks mit beweglichen Lettern war fiir die Verbreitung
jidischer Literatur von immenser Bedeutung, Bereits ab dem 15. Jahrhundert wur-
den hebriisch- und jiddischsprachige Biicher in grosseren Auflagen hergestellt und
fanden im jiidischen Lesepublikum einen lukrativen Absatzmarkt. Denn im Unter-
schied zu ihrer nicht-judischen Umgebung waren Juden — auch Jidinnen — zum
grossen Teil alphabetisiert und sahen das Streben nach Bildung und Gelehrsamkeit
als Lebensideal an. In der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts entwickelte sich die
Universititsstadt Basel zu einem der wichtigsten Zentren jiidischen Buchdrucks,
obwohl Juden hier kein Niederlassungsrecht genossen. Nur in Einzelfillen erwirk-
ten christliche Drucker von Hebraica Sonderregelungen fiir jiidische Angestellte,
auf deren philologische Kenntnisse sie angewiesen waren. Neben einer Reihe von
teils bedeutenden hebriischen Druckerzeugnissen sind auch 37 jiddische Werke
aus Basler Offizinen tbetliefert, die allerdings bisher nur punktuell, nicht aber als
Gesamtbestand und im Zusammenhang untersucht wurden.

Diese Forschungslicke zu schliessen, ist die Absicht der vorliegenden Monogra-
phie von Clemens P. Sidorko gewesen, und nach der Lektiire kann man ihrem Ver-
fasser nur bestitigen, dass er sie in eindrucksvoller Weise geschlossen hat. Dabei wer-
den die Basler jiddischen Drucke nicht nur ausfiihrlich und anschaulich (nicht zuletzt
durch die dem Text beigegebenen 40 Abbildungen) vorgestellt, sie werden auch im

154



Hinblick auf das jiddische Buchwesen insgesamt sowie im Kontext der Lebenssitua-
tion der aschkenasischen Juden im frithneuzeitlichen Mitteleuropa analysiert. Der
Band entstand im Rahmen des Forschungsprojekts ,,Jiddische Druckwerke aus Basel
und die Geburt der jidischen Offentlichkeit im frithneuzeitlichen Europa (1550-
1612)%, das von 2008 bis 2011 vom Schweizerischen Nationalfonds (SNF) geférdert
und am Zentrum fiir Jiidische Studien der Universitit Basel bearbeitet wurde. Uber
Konzeption und Aufbaus seines Buches schreibt der Verfasser: ,,Gegliedert ist unsere
Darstellung in vier Teile: Im ersten [S. 21-122] sollen die Voraussetzungen analysiert
werden, die zur Entstehung der Basler jiddischen Drucke gefiithrt haben. Dabei geht
es um die aschkenasischen Juden als Produzenten und Publikum jener Druckwerke
und ebenso um die Sprache, derer man sich in den Biichern bediente und die eben
nicht das Hebriische war.” (8. 13) ,,Der zweite Teil [S. 123-316] stellt das Corpus aller
erhaltenen Basler jiddischen Drucke vor und versucht, sie gemiss ihrer Gattung, ihres
Inhalts und ihres Gehalts zu verorten. (S. 13) ,,Mit dem praktischen Funktionieren
des Exports von Kultur {iber jiddische Druckwerke beschiftigt sich der dritte Teil
[S. 317-393]: Wer waren die judischen Mitarbeiter, welche die Basler Pressen zur Her-
stellung jiidischer Druckwerke notgedrungen anstellen mussten, [...] wer gab die Dru-
cke in Auftrag, wer waren ihre Autoren, wo lagen ihre Absatzgebiete [...]?* (S. 14)
,Der vierte und letzte Teil [S. 395-487] beinhaltet in Form eines Anhangs neben Bib-
liographie, Abbildungsverzeichnis und Register einen Katalog simtlicher Basler Dru-
cke, die jiddische Passagen enthalten, sowie die Titelblitter aller jiddischen Buicher im
engeren Sinne als Faksimile mit kommentierten Ubersetzungen.* (S. 14)

Das erklirte Ziel (s)einer grindlichen Untersuchung der Basler jiddischen
Druckerzeugnisse und ihrer Einordnung in den historischen, soziologischen und
kulturellen Kontext des aschkenasischen Judentums in der Frithen Neuzeit ist mit
dieser Monographie mehr als erreicht. Dank seiner ebenso fundierten und gelun-
genen Darstellungsweise hat Verfasser einen Band vorgelegt, der nicht nur einem
buchkundlich interessierten Lesepublikum zur Lektire empfohlen werden kann
und soll, sondern ebenso auch all denen, die sich einen verlisslichen allgemeinen
Uberblick iiber die kulturgeschichtlichen Gegebenheiten im friihneuzeitlichen
Aschkenas verschaffen mochten.

Luxemburg Jutta Schumacher

MANTOVAN, DANIELA (ed.): Yiddish Poets and the Soviet Union, 1917—1948 (Schrif-
ten der Hochschule fiir judische Studien Heidelberg 17), Heidelberg: Universitits-
verlag Winter, 2012, 165 S., ISBN 978-3-8253-6063-4.

Der vorliegende Sammelband geht zurtick auf ,,The First Heidelberg International
Conference in Modern Yiddish Studies®. Die Tagung wurde in Zusammenarbeit
mit ,,The Oxford Mendel Friedman International Conference in Yiddish Studies*
im Dezember 2008 an der Hochschule fiir Jiidische Studien in Heidelberg abgehal-
ten und sollte den Auftakt fir ein Kooperationsprojekt zur Erforschung der jid-
disch-russischen/sowjetischen Literatur im 20. Jahrhundert bilden. Doch setzte das

155



vorzeitige Ableben des Wissenschaftlers, Ubersetzers und Autors Dr. Joseph Sher-
man (1944-2009) dem Projekt ein unerwartetes Ende. Mit dem Sammelband wird
Dr. Sherman, der an der Projektplanung massgeblich beteiligt war, und seiner Teil-
nahme an der Heidelberger Tagung gedacht.

In der Einfithrung (S. 1-12) werden die politischen und kulturhistorischen Um-
wilzungen im Russland der revolutiondren und postrevolutiondren Zeit erldutert
und deren Bedeutung fir die jiddisch-sowjetische Literatur aufgezeigt. Der Schwer-
punkt liegt dabei auf Werken jiddischer Dichterinnen und Dichter, die sich ideolo-
gisch mit der Sowjetunion verbunden fihlten und zum Aufblihen der modernen
jiddischen Literatur in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts beitrugen. Die Her-
ausgeberin hebt eine Reihe von Aspekten hervor, “in order to understand the pa-
radoxical situation in which poetry grew to become a leading genre in the pre- and
early post-revolutionary years (while in Stalin’s era the poets ended up under arrest,
in the Gulag or murdered)” (S. 2): Beispielsweise nennt sie die Popularitit und im-
mense Anziehungskraft von lyrischen Genres allgemein und speziell im Hinblick
auf die kulturspezifische miindliche Uberlieferung. Fiir den Stellenwert modernis-
tischer jiddischer Lyrik ist auch ihre Flexibilitit von Bedeutung durch die Moglich-
keit, experimentelle Ausdrucksformen zu adaptieren, sowie die Schlisselrolle des
Dichters als Person des offentlichen Lebens und moralische Instanz. , Further-
more, as a multicultural state the Soviet Union fostered Yiddish cultural life, offet-
ing the Yiddish intelligentsia [...] the possibility for their works to reach not only a
Yiddish-speaking public, but also, through translations into Russian published in
large print runs, a non-Jewish public* (S. 5-6). Die Repressionen wihrend der Re-
gierungszeit Stalins, vor allem der sogenannte Grosse Terror 1936-1938, richtete
sich in besonderem Masse gegen die judische Intelligenzija, unter den Opfern wa-
ren auch jiddische Schriftsteller. “Poetry, because of its self-referential nature, is
probably the most ‘endangered’ literary genre in a totalitarian society. [...] But if the
history of the Yiddish intelligentsia in the Soviet Union could be abruptly severed
at the whim of a dictator, the poetic word lived on” (S. 6-7).

Auf die Einftihrung folgen Beitrige von Arno Lustiger, Roland Gruschka, Jor-
dan Finkin, Joseph Sherman, Ben Furnish, Daniela Mantovan, Gennady Estraikh,
Galina Eliasberg, Frank Griiner, Astrid Starck, Rebecca Margolis und Laura
Salmon (13-162). In ihnen werden die politischen und kulturellen Gegebenheiten
in der Sowjetunion zwischen 1917 und 1948 sowie Biographien und Werke einzel-
ner Dichterinnen und Dichter wie Osher Shvartsman, Peretz Markish, Chaim
Grade, Leyb Kvitko, Khana Levin, Mira Khenkin, Itsik Fefer, Moyshe Kulbak,
Sholem Shtern und Noyekh-Yitskhak Gotlib behandelt. Hauptaugenmerk sind Fra-
gen der judischen Identitit, Kreativitit und Ideologie, die sich in unterschiedlicher
Weise in der Literatur widerspiegeln, auch in Werken jiddischer Kulturschaffender
im Exil, vor allem in den USA.

Der Sammelband ist von grosser Bedeutung sowohl fiir die Erforschung als
auch fir die Neubewertung der in der Sowjetunion entstandenen jiddischen Li-
teratur, die zugleich als Ausdruck judischer Selbstbehauptung im sowjetischen
Staat und der Interaktion zwischen jiddischen Literaten in der Sowjetunion und

156



im Ausland gelesen und verstanden werden will. Prisentiert werden hier For-
schungsarbeiten und -ergebnisse, wie sie in dieser Form erst nach der Wende mog-
lich geworden sind; kénnen sie sich doch auf Quellen aus den russischen Archiven
stitzen, die der Forschung nach der Wende erst zuginglich geworden sind.

Luxemburg Jutta Schumacher

EBERT, ANDREAS D.: [iidische Hochschullehrer an preufischen Universitaten (1870—
1924). Eine qualitative Untersuchung mit biographischen Skizzen, Frankfurt am Main:
Mabuse Verlag, 2008, 673 S., 289 Portraitfotos, ISBN 973-8-938304-52-5.

Der Verfasser ist als Professor der Medizin in Berlin titig und nutzte Material aus
dem Geheimen PreuBlischen Staatsarchiv und anderen. Bernhard Breslauer be-
klagte sich 1907 und 1911 in zwei Studien tiber die Benachteiligung von Juden an
preuBischen Universititen. Daraufhin sammelte die ministeriale Verwaltung Unter-
lagen zu diesem Thema. Die Befunde sprechen sich deutlich gegen ein ,,Schén-
schreiben® der preuBBischen Geschichte aus, wie es nach 1990 bei einigen Autoren
Mode wurde. Es wurden die Fakultiten fiir Medizin, Rechte und Philosophie fiir
die Teilabschnitte 1870/1986 und 1919/1924 untersucht. Leider sind die nach 1919
gegrindeten Stiftungsuniversititen Frankfurt, Hamburg und Kéln nicht erfasst
worden. Problematisiert wurde auch, welche Definition des ,,judischen® eigentlich
gelten sollte. Nicht immer klar wird bei Juden der Religion und allein der Herkunft
nach unterschieden. Es gab im konservativen PreuBBen offensichtlich einen Tauf-
druck auf judische Akademiker und dieser konservative ausschlieBende Geist war
unter den Ordinarien der Weimarer Zeit durchaus weiter vorhanden. Dies zeigt
sich auch darin, dass die Hilfte der Dozenten jidischer Abstammung in Berlin ge-
tauft war. Leider hilt Ebert die Differenzierung zwischen Religion und Herkunft
nicht immer konsequent durch: So wird Eugen Rosenstock-Huessy als Jude ange-
fuhrt, doch war er allenfalls judischer Herkunft. Der Freund Franz Rosenzweigs
hatte sich 1906, vor seiner Promotion in Heidelberg, taufen lassen. Umgekehrt wird
Alfred Philippsohn als judischer Herkunft bezeichnet, obwohl er sich nie taufen
liel und Nachkomme des bekannten Rabbiners Ludwig Philippsohn, des langjih-
rigen Herausgebers der Allgemeinen Zeitung des [udentums, war.

Ebert erklirt den hohen Anteil judischer Akademiker mit der Bildungsfreund-
lichkeit judischer Familien. So stellt er den jidischen Bevolkerungsanteil von 4,3%
in Berlin den 25% ihres Anteils an allen Gymnasiasten gegentber. Dies miisste
einkommensstatistisch relativiert werden. Wertvoll sind die biographischen Re-
cherchen, auch tber den Werdegang der Hochschullehrer nach ihrer Verdringung
nach 1933. Besonders schwer hatten es Juden an juristischen und geisteswissen-
schaftlichen Fakultiten, weniger an medizinischen. Insgesamt ist das umfangreiche
Buch ein gutes bio-bibliographisches Nachschlagwerk.

Essen Uri R. Kanfmann

157



	Rezensionen

