
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

NOVAK, David: The Image of the Non-Jew in Judaism. The Idea ofNoahide haw, Second

edition, edited by Matthew Lagrone, Oxford / Portland, Ore.: The Littman Library
ofJewish Civilisation, 2011, 344 S., ISBN: 978-1-906764-07-4.

David Novak is a famed North-AmericanJewish theologian (and ordained Conservative

rabbi) who has published extensively on questions pertaining toJewish ethics and
interfaith dialogue. The Image ofthe Non-Jew inJudaism aims at exploring howJews have

historically conceptualized non-Jews, based on a detailed study of the rabbinic concept

of Noahide law, i.e. a body of commandments that - according to the early
rabbis and subsequent Jewish thinkers — pertain to all mankind, as opposed to the

Jewish law, or Torah. Indeed, according to a tradition already found in the Tosefta,
all the sons of Noah were submitted to seven basic commandments, the prohibition
of idolatry, blasphemy, murder, sexual immorality, theft, and cruelty against animals,

along with the obligation to establish courts and a judiciary system. The exact number
and order of the Noahide commandments vary, but the very concept of Noahide
Law offers a sort of Jewish theory of Natural law preceding the revelation at Sinai
and all established religion. The concept, claims Novak, was central to Jewish reflections

on the specific nature of the Jewish revelation, and accordingly, onJewish identity.

This fundamental conceptual framework also allowed Jewish halakhists and/or
philosophers to reflect on the moral commensurability of Jews and non-Jews, and

thus, set the ground for theological dialogue. After an introduction discussing the

origins and early history of the concept ofNoahide law in the pre-Tannaitic and Tan-
naitic period, Novak surveys each of the seven commandments and their traditional

interpretation in ancient rabbinic sources. The six subsequent chapters explore how
later Jewish thinkers, from Maimonides to Moses Mendelssohn and Hermann
Cohen, interpreted the Noahide commandments as a core concept ofJewish moral
philosophy. Novak is more concerned with the organic development ofJewish thinking
and with the concept ofNoahide law in the history ofJewish theology and philosophy
than with the concrete social impact of these speculations in the context of historical
interactions between Jews and non-)ews. This minimally revised version of a 1983

book is followed by an Afterword by Matthew Lagrone, a student of Novak's,
underlining the continuing significance of Novak's study for contemporary readers

engaged in the promotion of cultural pluralism and the search for shared ethics. The
book has, however, a sort of passé touch to it, at least for those who, like the present
reviewer, do not share the author's theological and normative concerns and remain

wanting with regard to a less ingenuous and more critical reflection on the ways Jews
have, at different times and in different contexts, defined themselves in relation to
"others," and in so-doing produced a variety of "images of the non-Jew"- in no way
always positive and enthused.

Bern Daniel Barbu

149



AloB/MDT, JOSEPH: Old Jewish Commentaries on the Song of Songs I. The Commentary of
Yefet ben Eli (Bible in History, Bd. 9), Bern [et al.]: Peter Lang Verlag, 2010, 340 S.;

ISBN 978-3-0343-0452-8 und: OldJewish Commentaries on the Song ofSongs II. The Two

Commentaries ofTanchum Yerushalmi. Text and Translation (Bible in History, Bd. 10),
Bern [et al.]: Peter Lang Verlag, 2014, 320 S.; ISBN 978-3-0343-1505-0.

Joseph Alobaidi, Professor of Sacred Scripture an der Pontifical Faculty of the
Immaculate Conception, Dominican House of Studies, Washington D.C., legt hier die

ersten beiden einer auf vier Bände angelegten Reihe zu judäo-arabischen Kommentaren

über das Hohelied vor. Der Zugang zu diesem spannenden Zweig in der
Auslegungsgeschichte der Hebräischen Bibel ist nicht eben leicht. Das liegt zum einen

an der nötigen Expertise im Blick auf das Judäo-arabische. Zum anderen waren die
hier veröffentlichten Kommentarwerke bisher lediglich als Manuskripte in Bibliotheken

in Paris und Oxford greifbar. In beiden Hinsichten schafft J. Alobaidi nun
Abhilfe, indem die Kommentare im judäo-arabischen Original und in englischer
Übersetzung geboten werden.

Bei beiden Bänden handelt es sich um Textausgaben. In den Anmerkungen
finden sich Anzeigen philologischer Probleme bzw. knappe Erläuterungen zum
besseren Verständnis. Weitergehende Erklärungen sowie eine vergleichende
Betrachtung der verschiedenen Kommentare sind für den 4. Band der Reihe avisiert.

Der erste Band ist dem Kommentar Jefet ben Elis gewidmet. Der Karäer (2.

Hälfte 10. Jh.) legt das Hohelied konsequent symbolisch aus und deutet es auf das

Verhältnis zwischen JHWH und Israel. Neben der Erklärung einzelner Wörter und

philologischer Auffälligkeiten spannt er in seinem Kommentar ein weites Netz
innerbiblischer Bezüge auf. Das Hohelied wird dadurch gleichsam zu einer Bildertafel
über Israels Geschichte und Bestimmung. Im Blick auf letztere ist die spezifisch
karäische Perspektive des Kommentators deutlich greifbar. Immer wieder profiliert
er die karäische Position gegenüber den Rabbinen als wahren Gehorsam gegen
Gott und lädt zugleich ganz Israel ein, den karaäischen Lehrern zu folgen.

Tanchum Jeruschalmi (ca. 1220-1291) geht in seiner ebenfalls durchgängig
symbolischen Deutung einen anderen Weg. Von ihm sind zwei Kommentare zum
Hohenlied bekannt, die beide in diese Ausgabe aufgenommen sind. Der erste
Kommentar ist schwerpunktmässig philologisch, der zweite stärker theologisch bzw.

philosophisch ausgerichtet, wobei sich aber im Einzelnen die Ebenen immer wieder

mischen. Tanchum Jeruschalmi liest das Hohelied als Allegorie auf die menschliche

Seele. Diese soll mittels der vielen die Vorstellungskraft ansprechenden Bilder
im Hohelied zu grösserer intellektueller Perfektion angeleitet werden. Wo Jefet ben
Eli biblische Texte einspielt, bringt Tanchum den Text des Hohelieds gleichermas-
sen fruchtbar ins Gespräch mit (v.a. in aristotelischer Tradition stehenden)
philosophischen Positionen.

Sehr hilfreich ist, dass beiden Ausgaben eine Übersetzung des Hohelieds beigegeben

ist, die das Verständnis des hebräischen Textes durch den jeweiligen
Kommentator erhellt. Jefet ben Eli bietet in seinem Kommentar selbst eine Übertragung
der kommentierten Verse ins Judäo-arabische, die von J. Alobaidi ins Englische
übertragen wurde. Tanchum Jeruschalmi kommentiert direkt, ohne eine eigene

150



Übersetzung zu präsentieren. Letztere ist daher von J. Alobaidi aus der jeweiligen
Deutung im Kommentar bzw. unter Rückgriff auf die Übertragung des Hohelieds
durch Saadja Gaon erschlossen, auf den Tanchum selbst als Autorität zurückgriff.

Es ist ein grosses Verdienst J. Alobaidis, diese faszinierenden Texte einem
breiteren Interessentenkreis zugänglich gemacht zu haben. Die baldige Fortsetzung der
Reihe ist daher sehr zu wünschen.

Tübingen Kristin Weingart

NEUWIRTH, Angelika: Koranforschung — Eine politische Philologie? Bibel, Koran und

Islamentstehung im Spiegel spätantiker Textpolitik und moderner Philologie (Litterae et

Theologiae, Bd. 4), Berlin: De Gruyter, 2014, 137 S., ISBN 978-3-11-033927-7.

Schon der Titel des Buches mit seiner ebenso anspruchsvollen wie faszinierenden

Formulierung Koranforschung — Einepolitische Philologie? lässt hellhörig werden.
Philologie — politisch? Wie, warum kann eine Philologie politisch verstanden
werden? Der Basler Kirchenhistoriker Martin Wallraff gibt (s)eine Antwort am
Beginn des Vorwortes mit einem Verweis auf die komplizierte Druckgeschichte des

Korans in Basel. Doch Neuwirths Buch beschränkt sich nicht auf die Druckgeschichte

des Werkes, sondern befasst sich weit mehr mit der Rezeptionsgeschichte

des Korans.
Neuwirths Vfn) Buch beginnt mit einem Kapitel über die moderne Koranphilologie,

mit einer Kritik an der interreligiösen Koranforschung, konkret an solchen

Arbeiten, in deren Interesse eher die Beziehung zwischen dem Koran und der christlichen

Tradition steht, wobei westliche Forscher die Bibel oftmals als eine „Quelle"
des Korans darstellen, manchmal sogar ein christlicher "Prätext" des Korans postuliert

oder der Koran als eine Art christlichen Apokryphons angesehen wird. Dem hält
Vfn entgegen, dass eine hermeneutische Wende in der Koranforschung stattgefunden

hat, sowohl im Hinblick auf das Verständnis des modernen Islams und die
Versuche einer interreligiösen Verständigung, als auch im Hinblick auf die historisch und

philologisch angemessene Auseinandersetzung mit einem religiös prägenden Text der

Spätantike. In Gestalt einer Forderung an die heutige Koranforschung formuliert Vfn
ihre Grundthesen: Der Koran ist die (neue) Identitätsurkunde einer historischen
Gemeinde des 7. Jahrhunderts. Der Korantext ist lebendige Interaktion (und deren

Ergebnis) zwischen dem Verkündiger und seinen Hörern. Wie sich der Koran nicht in
einem „leeren Raum" ereignet, so müssen hinsichtlich der Hörerschaft des Korans

erfolgte biblische und postbiblische Wissenstransfers angenommen werden. Gleich
am Anfang nennt Vfn daher als Ziel ihres Buches die Thematisierung einer „doppelten

Bibelrezeption", zusammengefasst in den beiden Fragen: „Wie finden sich Juden
und Christen in Verbindung mit ihrer jeweiligen Bibel im Koran reflektiert", und:

„wie wirkt sich die Begegnung mit ihnen die Gemeindebildung, auf die Herausbildung

des Islam als einer eigenen Tradition aus" (S. 10).

In den folgenden sieben Kapiteln des Buches geht Vfn dann auf das unübersichtliche

Textkorpus der mekkanischen und medinensischen Zeit ein und zeigt, wie die

151



frühen Texte eine transzendent verortete Bibel erkennen lassen, die so aber weder bei
Christen noch bei Juden vorhanden ist. Erzählungen, die christlich geprägt sind, werden

im Koran reflektiert, revidiert und einer rigorosen re-lecture unterzogen. Neue
Akzente werden für die Gemeinde gesetzt, christologische Deutungen korrigiert etc.
Doch die Idee der himmlischen Urschrift bleibt davon immer unberührt. „Politisch"
im Sinne des Buchtitels und seiner eigentlichen Fragestellung wird die Diskussion
dann, wenn es um die Frage der Autorität des Textes bzw. der Schriften geht und
sich zeigt, dass weder der himmlische Urtext noch seine christliche Rezeption und
deren Revision einen Prozess in Gang setzen konnten, wie er im Islam erfolgt ist und
den neuen Glauben und seine Vertreter innerhalb weniger Jahre zu Akteuren der

Weltgeschichte gemacht hat.

Im Resümee ihres Buches betont Vfn, dass entstehende neue Gemeinden, die

später eine politische Macht darstellen, ihre jeweilige Identität einem neuen,
geistlich-kulturellen Milieu verdanken. So lässt Vfn die neue muslimische Gemeinde in
Medina die Mehrdeutigkeit von Schriftversen entdecken analog zum rabbinischen

Prinzip der „Vielschichtigkeit der Thora", wobei Paradoxa und Widersprüche in
der Schrift anerkannt und hingenommen werden. Diese neue Gemeinde in Medina
aber löst sich von der Modellrolle des Mose und sucht ihre neue Identität in Abraham,

genauso wie es zuvor Paulus getan und damit vorgemacht hat. Dabei nimmt
Vfn an, dass dieser Vorgang der Identitätsfindung durch den biblischen Diskurs,
wie ihn die rabbinischen Debatten belegen, in Gang gesetzt wurde: Der Austausch
mit den jüdischen Rivalen hat die neue Gemeinde ihre weltgeschichtliche Rolle
finden lassen und sie zu ihrem islamischen „nation building' befähigt.

Das bedeutet für Vfn aber auch, dass die Philologie erst dann politisch und als

solche relevant wird, wenn die Erzählungen der Bibel als politisch relevant erkannt
werden und die Schrift als Textkorpus inner- und ausserhalb der Religionsgemeinde

an Autorität gewinnt. Autorität erlangt die Schrift auch hier nach dem Muster

spätantiker Textpolitik: Der Text erhält seine Autorität einerseits durch den Akt
der Verkündigung durch den Glaubenden, andererseits durch seine Kodifizierung
in schriftlicher Form, die sich am Beispiel der Thora-Schriftrollen oder der Evan-
gelien-Kodizes orientiert. Aufgrund dieser ihrer errungenen Autorität beansprucht
die neue Schrift eine Fortschreibung der Bibel zu sein, das Zeugnis eines neuen
Gottesbundes mit den Menschen. Die Bibel wiederum wird angesehen „als ein
politisch aufgeladener Denkraum, in dem man sich keineswegs allein, sondern zusammen

mit den älteren Erben der Schrift bewegt." (S. 110).
Es ist eine ebenso spannende wie anregende Lektüre, die das vorliegende Buch

bietet, und zugleich eine höchst lesenswerte Einführung in der Problematik der

Textgeschichte des Korans, deren Illustration nicht zuletzt das beigegebene
Bildmaterial dient, das die wichtigen Befunde auch visuell nahebringt.

Tartu Elo Süld

152



Wiese, Christian / Walter Homolka / Thomas Brechenmacher (Hg.)-.

Jüdische Existenz in der Moderne. Abraham Geiger und die Wissenschaft des Judentums

(Studia judaica, Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd. 57), Berlin /
Boston: de Gruyter Verlag, 2013, 460 S., ISBN 978-3-11-024758-9.

Die zweihundertste Wiederkehr des Geburtstags des „herrlichen Geiger", wie Berthold

Auerbach den jungen Abraham Geiger (1810-1874) einmal nannte, war im
Jahr 2010 der Anlass am Abraham Geiger Kolleg für eine Ringvorlesung und der
Martin Buber-Professur an der Goethe Universität Frankfurt für ein Symposium.
Die nun in einen Band zusammengeführten Beiträge beider Veranstaltungen wollen

einerseits den bereits bestehenden Monographien zu Abraham Geiger (Susannah

Heschel, Abraham Geiger and the Jewish Jesus, Chicago 1998; dt.: Derjüdische Jesus

und das Christentum: Abraham Geigers Herausforderung an die christliche Theologie, Berlin
2001, und Ken Koltun-Fromm, Abraham Geiger's Eiberai Judaism: Personal Meaning
and Religious Authority, Bloomington, IN 2006) an die Seite treten, anderseits aber

auch in einzelnen Facetten seiner Biographie und seines wissenschaftlichen Werks

„eine neue, differenzierte, zum Teil komparativ vorgehende Interpretation des

Werks des Reformers im Kontext seiner Zeit" bieten.

Gegliedert in fünf Abteilungen eröffnet der Band mit einer Würdigung von
Geigers Persönlichkeit, einer ideengeschichtlichen Einordnung seines Religionsbegriffs

wie auch einer sein Denken mit dem öffentlichen Raum in Beziehung setzenden

Denkstilanalyse (in den Beiträgen von Michael A. Meyer, Karl E. Grözinger,
Ken Koltum-Fromm). Die sich anschliessenden vier Abteilungen nehmen eine

zeitlich bzw. thematisch enger fokussierte Perspektive ein. Sie konzentrieren sich

zum einen auf Geigers öffentliche Rolle als Rabbiner in Deutschland (Andreas
Gotzmann, Andreas Brämer, Klaus Herrmann, David J. Fine, Judith Frishman) wie
auch auf eine Neuinterpretation der Wirkungsgeschichte seines Denkens in der

Reformbewegung in Amerika (Adam S. Ferziger, Walter Jacob, Christian Wiese); zum
anderen thematisieren sie zwei insbesondere mit dem wissenschaftlichen Werk
Geigers verbundene Fragen: Wie hat Geiger das Mittelalter erforscht, einschliesslich

seiner Pionierrolle für die beginnende Koranforschung (George Y. Kohler,
Marc Saperstein, Dirk Hartwig, Susannah Heschel), und wie könnte Geigers Beitrag
für eine - noch zu schreibende - Geschichte der Wissenschaft des Judentums
umrissen werden (Carsten L. Wilke, Asher D. Biemann, Christoph Schulte).

Treffend geben die beiden zentralen Begriffe im Titel des Bandes die beiden
Pole an, zwischen denen seine Beiträge ausgespannt sind: „Existenz" und „Wissenschaft".

Schon zu Geigers Lebzeiten belebte diese Spannung zwischen Person und
Werk die seither nie versiegende Auseinandersetzung mit Abraham Geiger. Die

von Christian Wiese in seiner Einleitung zusammengestellten Urteile über Geiger
weisen eine bemerkenswerte Bandbreite auf: von grösster Bewunderung bis zu äus-

serster Polemik oder gar Häme. Ab 1910 erfuhr jedoch vor allem das wissenschaftliche

Werk Geigers durch Autoren wie Max Wiener (1882-1950), Hans
Liebeschütz (1893-1978) und Jacob J. Petuchowski (1925—1991) eine eingehende
historisch-philologische Analyse. Schliesslich weiteten die Monographien von Susannah

Heschel und Ken Koltun-Fromms wieder den Horizont der Geiger-Rezeption. Sie

153



versuchen die zahlreichen Spannungen, welche Geigers Projekt der vehementen

Durchsetzung einer modernisierten jüdischen Gemeinde und seine selektive
Profilierung des Judentums als universale Vernunftreligion erzeugt hatten, in einem
breiteren politisch-kulturellen Kontext zu verstehen.

Diese beiden zuletzt genannten Tendenzen gehen in dem vorliegenden Band
eine fruchtbare Verbindung ein: Einerseits befördert die Erkenntnis von der

Zeitgebundenheit von Geigers Denken — etwa durch den Genie-Gedanken der
Romantik — die Historisierung seines Werks. In dem Masse aber, in dem Geiger als

Identifikationsfigur oder Ikone an Originalität verliert, gewinnt er in der Forschung
als kultureller Akteur an Bedeutung (Ken Koltun-Fromm, Asher D. Biemann,
Carsten L. Wilke). Insbesondere die zahllosen Konflikte, in denen der
Wissenschaftler und Reformer Geiger stand, rücken unter dem Blickwinkel einer von Geiger

— bewusst oder unbewusst — stets angestrebten praktischen Relevanz im öffentlichen

Raum unwillkürlich ins Zentrum der Aufmerksamkeit (Andreas Gotzmann,
Andreas Brämer, Klaus Herrmann, Susannah Heschel).

Ein Sammelband darf nur bedingt am Kriterium der Vollständigkeit gemessen
werden. Jedoch bietet dieser Band, in den Bereichen, auf die er sich konzentriert,
ausschliesslich Texte - sehr umsichtig präsentiert — auf hohem und höchstem Niveau.

Mühltal Ottfried Fraisse

SlDORJvO, CLEMENS P.: Basel und derjiddische Buchdruck (1557—1612). Kulturexport
in der Frühen Neuheit (Schriften der Universitätsbibliothek Basel, Bd. 8), Basel:

Schwabe Verlag 2014, 488 S., ISBN 978-3-7965-3346-4.

Das Aufkommen des Buchdrucks mit beweglichen Lettern war für die Verbreitung
jüdischer Literatur von immenser Bedeutung. Bereits ab dem 15. Jahrhundert wurden

hebräisch- und jiddischsprachige Bücher in grösseren Auflagen hergestellt und
fanden im jüdischen Lesepublikum einen lukrativen Absatzmarkt. Denn im Unterschied

zu ihrer nicht-jüdischen Umgebung waren Juden — auch Jüdinnen — zum

grossen Teil alphabetisiert und sahen das Streben nach Bildung und Gelehrsamkeit
als Lebensideal an. In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts entwickelte sich die
Universitätsstadt Basel zu einem der wichtigsten Zentren jüdischen Buchdrucks,
obwohl Juden hier kein Niederlassungsrecht genossen. Nur in Einzelfällen erwirkten

christliche Drucker von Hebraica Sonderregelungen für jüdische Angestellte,
auf deren philologische Kenntnisse sie angewiesen waren. Neben einer Reihe von
teils bedeutenden hebräischen Druckerzeugnissen sind auch 37 jiddische Werke
aus Basler Offizinen überliefert, die allerdings bisher nur punktuell, nicht aber als

Gesamtbestand und im Zusammenhang untersucht wurden.
Diese Forschungslücke zu schliessen, ist die Absicht der vorliegenden Monographie

von Clemens P. Sidorko gewesen, und nach der Lektüre kann man ihrem
Verfasser nur bestätigen, dass er sie in eindrucksvoller Weise geschlossen hat. Dabei werden

die Basler jiddischen Drucke nicht nur ausführlich und anschaulich (nicht zuletzt
durch die dem Text beigegebenen 40 Abbildungen) vorgestellt, sie werden auch im

154



Hinblick auf das jiddische Buchwesen insgesamt sowie im Kontext der Lebenssituation

der aschkenasischen Juden im frühneuzeitlichen Mitteleuropa analysiert. Der
Band entstand im Rahmen des Forschungsprojekts „Jiddische Druckwerke aus Basel

und die Geburt der jüdischen Öffentlichkeit im frühneuzeitlichen Europa (1550-

1612)", das von 2008 bis 2011 vom Schweizerischen Nationalfonds (SNF) gefördert
und am Zentrum für Jüdische Studien der Universität Basel bearbeitet wurde. Über

Konzeption und Aufbaus seines Buches schreibt der Verfasser: „Gegliedert ist unsere

Darstellung in vier Teile: Im ersten [S. 21-122] sollen die Voraussetzungen analysiert
werden, die zur Entstehung der Basler jiddischen Drucke geführt haben. Dabei geht
es um die aschkenasischen Juden als Produzenten und Publikum jener Druckwerke
und ebenso um die Sprache, derer man sich in den Büchern bediente und die eben

nicht das Hebräische war." (S. 13) „Der zweite Teil [S. 123-316] stellt das Corpus aller
erhaltenen Basler jiddischen Drucke vor und versucht, sie gemäss ihrer Gattung, ihres
Inhalts und ihres Gehalts zu verorten." (S. 13) „Mit dem praktischen Funktionieren
des Exports von Kultur über jiddische Druckwerke beschäftigt sich der dritte Teil
[S. 317-393]: Wer waren die jüdischen Mitarbeiter, welche die Basler Pressen zur
Herstellung jüdischer Druckwerke notgedrungen anstellen mussten, [...] wer gab die Drucke

in Auftrag, wer waren ihre Autoren, wo lagen ihre Absatzgebiete [...]?" (S. 14)

„Der vierte und letzte Teil [S. 395-487] beinhaltet in Form eines Anhangs neben
Bibliographie, Abbildungsverzeichnis und Register einen Katalog sämtlicher Basler Drucke,

die jiddische Passagen enthalten, sowie die Titelblätter aller jiddischen Bücher im

engeren Sinne als Faksimile mit kommentierten Übersetzungen." (S. 14)

Das erklärte Ziel (s)einer gründlichen Untersuchung der Basler jiddischen
Druckerzeugnisse und ihrer Einordnung in den historischen, soziologischen und
kulturellen Kontext des aschkenasischen Judentums in der Frühen Neuzeit ist mit
dieser Monographie mehr als erreicht. Dank seiner ebenso fundierten und gelungenen

Darstellungsweise hat Verfasser einen Band vorgelegt, der nicht nur einem
buchkundlich interessierten Lesepublikum zur Lektüre empfohlen werden kann
und soll, sondern ebenso auch all denen, die sich einen verlässlichen allgemeinen
Überblick über die kulturgeschichtlichen Gegebenheiten im frühneuzeitlichen
Aschkenas verschaffen möchten.

Luxemburg Jutta Schumacher

MANTOVAN, DANIELA (ed.): Yiddish Poets and the Soviet Union, 1917-1948 (Schriften

der Hochschule für jüdische Studien Heidelberg 17), Heidelberg: Universitätsverlag

Winter, 2012, 165 S., ISBN 978-3-8253-6063-4.

Der vorliegende Sammelband geht zurück auf „The First Heidelberg International
Conference in Modern Yiddish Studies". Die Tagung wurde in Zusammenarbeit
mit „The Oxford Mendel Friedman International Conference in Yiddish Studies"
im Dezember 2008 an der Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg abgehalten

und sollte den Auftakt für ein Kooperationsprojekt zur Erforschung der

jiddisch-russischen/sowjetischen Literatur im 20. Jahrhundert bilden. Doch setzte das

155



vorzeitige Ableben des Wissenschaftlers, Übersetzers und Autors Dr. Joseph Sherman

(1944—2009) dem Projekt ein unerwartetes Ende. Mit dem Sammelband wird
Dr. Sherman, der an der Projektplanung massgeblich beteiligt war, und seiner
Teilnahme an der Heidelberger Tagung gedacht.

In der Einführung (S. 1-12) werden die politischen und kulturhistorischen
Umwälzungen im Russland der revolutionären und postrevolutionären Zeit erläutert
und deren Bedeutung für die jiddisch-sowjetische Literatur aufgezeigt. Der Schwerpunkt

liegt dabei auf Werken jiddischer Dichterinnen und Dichter, die sich ideologisch

mit der Sowjetunion verbunden fühlten und zum Aufblühen der modernen

jiddischen Literatur in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts beitrugen. Die
Herausgeberin hebt eine Reihe von Aspekten hervor, "in order to understand the
paradoxical situation in which poetry grew to become a leading genre in the pre- and

early post-revolutionary years (while in Stalin's era the poets ended up under arrest,
in the Gulag or murdered)" (S. 2): Beispielsweise nennt sie die Popularität und
immense Anziehungskraft von lyrischen Genres allgemein und speziell im Hinblick
auf die kulturspezifische mündliche Überlieferung. Für den Stellenwert modernistischer

jiddischer Lyrik ist auch ihre Flexibilität von Bedeutung durch die Möglichkeit,

experimentelle Ausdrucksformen zu adaptieren, sowie die Schlüsselrolle des

Dichters als Person des öffentlichen Lebens und moralische Instanz. „Furthermore,

as a multicultural state the Soviet Union fostered Yiddish cultural life, offering

the Yiddish intelligentsia [...] the possibility for their works to reach not only a

Yiddish-speaking public, but also, through translations into Russian published in
large print runs, a non-Jewish public" (S. 5-6). Die Repressionen während der
Regierungszeit Stalins, vor allem der sogenannte Grosse Terror 1936—1938, richtete
sich in besonderem Masse gegen die jüdische Intelligenzija, unter den Opfern waren

auch jiddische Schriftsteller. "Poetry, because of its self-referential nature, is

probably the most 'endangered' literary genre in a totalitarian society. [...] But if the

history of the Yiddish intelligentsia in the Soviet Union could be abruptly severed

at the whim of a dictator, the poetic word lived on" (S. 6-7).
Auf die Einführung folgen Beiträge von Arno Lustiger, Roland Gruschka, Jordan

Finkin, Joseph Sherman, Ben Furnish, Daniela Mantovan, Gennady Estraikh,
Galina Eliasberg, Frank Grüner, Astrid Starck, Rebecca Margolis und Laura
Salmon (13-162). In ihnen werden die politischen und kulturellen Gegebenheiten
in der Sowjetunion zwischen 1917 und 1948 sowie Biographien und Werke einzelner

Dichterinnen und Dichter wie Osher Shvartsman, Peretz Markish, Chaim
Grade, Leyb Kvitko, Ivhana Levin, Mira Khenkin, Itsik Fefer, Moyshe Kulbak,
Sholem Shtern und Noyekh-Yitskhak Gotlib behandelt. Hauptaugenmerk sind Fragen

der jüdischen Identität, Kreativität und Ideologie, die sich in unterschiedlicher
Weise in der Literatur widerspiegeln, auch in Werken jiddischer Kulturschaffender
im Exil, vor allem in den USA.

Der Sammelband ist von grosser Bedeutung sowohl für die Erforschung als

auch für die Neubewertung der in der Sowjetunion entstandenen jiddischen
Literatur, die zugleich als Ausdruck jüdischer Selbstbehauptung im sowjetischen
Staat und der Interaktion zwischen jiddischen Literaten in der Sowjetunion und

156



im Ausland gelesen und verstanden werden will. Präsentiert werden hier

Forschungsarbeiten und -ergebnisse, wie sie in dieser Form erst nach der Wende möglich

geworden sind; können sie sich doch auf Quellen aus den russischen Archiven
stützen, die der Forschung nach der Wende erst zugänglich geworden sind.

Luxemburg Jutta Schumacher

Ebert, ANDREAS D.: Jüdische Hochschullehrer an preußischen Universitäten (1870—

1924). Eine qualitative Untersuchung mit biographischen Skippen, Frankfurt am Main:
Mabuse Verlag, 2008, 673 S., 289 Portraitfotos, ISBN 973-8-938304-52-5.

Der Verfasser ist als Professor der Medizin in Berlin tätig und nutzte Material aus

dem Geheimen Preußischen Staatsarchiv und anderen. Bernhard Breslauer
beklagte sich 1907 und 1911 in zwei Studien über die Benachteiligung von Juden an

preußischen Universitäten. Daraufhin sammelte die ministeriale Verwaltung Unterlagen

zu diesem Thema. Die Befunde sprechen sich deutlich gegen ein
„Schönschreiben" der preußischen Geschichte aus, wie es nach 1990 bei einigen Autoren
Mode wurde. Es wurden die Fakultäten für Medizin, Rechte und Philosophie für
die Teilabschnitte 1870/1986 und 1919/1924 untersucht. Leider sind die nach 1919

gegründeten Stiftungsuniversitäten Frankfurt, Hamburg und Köln nicht erfasst
worden. Problematisiert wurde auch, welche Definition des „jüdischen" eigentlich
gelten sollte. Nicht immer klar wird bei Juden der Religion und allein der Herkunft
nach unterschieden. Es gab im konservativen Preußen offensichtlich einen
Taufdruck auf jüdische Akademiker und dieser konservative ausschließende Geist war
unter den Ordinarien der Weimarer Zeit durchaus weiter vorhanden. Dies zeigt
sich auch darin, dass die Hälfte der Dozenten jüdischer Abstammung in Berlin
getauft war. Leider hält Ebert die Differenzierung zwischen Religion und Herkunft
nicht immer konsequent durch: So wird Eugen Rosenstock-Huessy als Jude
angeführt, doch war er allenfalls jüdischer Herkunft. Der Freund Franz Rosenzweigs
hatte sich 1906, vor seiner Promotion in Heidelberg, taufen lassen. Umgekehrt wird
Alfred Philippsohn als jüdischer Herkunft bezeichnet, obwohl er sich nie taufen
ließ und Nachkomme des bekannten Rabbiners Ludwig Philippsohn, des langjährigen

Herausgebers der Allgemeinen Zeitung des Judentums, war.
Ebert erklärt den hohen Anteil jüdischer Akademiker mit der Bildungsfreund-

lichkeit jüdischer Familien. So stellt er den jüdischen Bevölkerungsanteil von 4,3%
in Berlin den 25% ihres Anteils an allen Gymnasiasten gegenüber. Dies müsste

einkommensstatistisch relativiert werden. Wertvoll sind die biographischen
Recherchen, auch über den Werdegang der Hochschullehrer nach ihrer Verdrängung
nach 1933. Besonders schwer hatten es Juden an juristischen und geisteswissenschaftlichen

Fakultäten, weniger an medizinischen. Insgesamt ist das umfangreiche
Buch ein gutes bio-bibliographisches Nachschlagwerk.

Essen Uri R. Kaufmann

157


	Rezensionen

