
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Neues Licht auf die Haltung der Evangelischen Kirche der Schweiz im
Zweiten Weltkrieg : Paul Vogt und die Anfänge des modernen christlich-
jüdischen Dialogs aus dem Kirchenkampf, der dialektischen Theologie
und der Flüchtlingshilfe

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch •

Neues Licht aufdie Haltung der

Evangelischen Kirche der Schweiz im Zweiten Weltkrieg
Paul Vogt und die Anfänge des modernen christlich-jüdischen

Dialogs aus dem Kirchenkampf, der dialektischen Theologie und
der Flüchtlingshilfe

Von Thomas Willi*

Die hier vorzustellende Untersuchung1 wirft neues Licht auf die Stellung der
Schweiz zum nationalsozialistischen Deutschland und zur Bekennenden Kirche

in Deutschland. Mit ihrem Porträt des „Flüchtlingspfarrers Paul Vogt" ist
sie zudem heute unmittelbar politisch und gesellschaftlich aktuell. Sie gehört zu

jenen Büchern, die weit mehr halten als ihr — im vorliegenden Fall zitathafter
und sachlich-nüchterner — Titel verspricht:
«... als ob unseres Nachbars Haus nicht in ¥lammen stünde». Paul Vogt, Karl Harth
und das Schweizerische Evangelische Hilfswerkfür die Bekennende Kirche in Deutschland

1937-1947.

„ Wir tun 's, wir hören 's " — der Vorrang der Praxis vor der Theorie

Schon sehr bald kommt einem bei der Lektüre dieses Buches ungesucht die Stelle

Ex 24,7 „Wir tun's, wir hören's" mit ihrem Vorrang der Praxis vor der Theorie in
den Sinn, mitsamt ihrer talmudischen Auslegung in bShabb 88a, wo genau das

als Geheimnis gilt, was Israel mit den Engeln im Himmel teilt. Thema ist nämlich
nichts anderes als das Handeln von Paul Vogt (1900-1984), der „in der Öffentlichkeit

als der Repräsentant der evangelischen Flüchtlingshilfe wahrgenommen"

wurde (S. 408), und die Wirkung, die er ausübte (a) auf die Haltung der
reformierten Schweiz zum „Kirchenkampf', (b) auf die praktische Dimension
der von Karl Barth angestossenen dialektischen Theologie und last but not least

(c) auf die Neuformulierung des christlichen Verhältnisses zum Judentum.
Heinrich Rusterholz, der Autor, ist selber ein namhafter schweizerischer

Exponent weltoffener reformierter Kirchlichkeit und Theologie. Nach dem

* Prof. Dr. Thomas Willi, Siekreystrasse 23, D-22459 Hamburg.
1 HEINRICH Rusterholz, «... als ob unseres Nachbars Haus nicht in Klammen

stünde». Paul Vogt, Karl Barth und das Schweizerische Evangelische Hilfswerkfür die

Bekennende Kirche in Deutschland 1937-1947, Zürich: Theologischer Verlag
Zürich 2015, 712 S., ISBN 978-3-290-17712-6.

140



Gemeindepfarramt in Dürnten ZH wirkte er von 1966-1970 im Auftrag der
Basler Mission in Sabah/Malaysia und übernahm nach seiner Rückkehr in
Zürich die Leitung des Pfarramts für Ökumene, Mission und Entwicklungsfragen.

1984 wurde er Abgeordneter, aber bereits 1987 (bis 1998) Präsident des

Vorstands des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes (SEK). 1996

wurde ihm das Präsidium der Leuenberger Kirchengemeinschaft übertragen,
das er bis zu der von ihm geleiteten Vollversammlung in Belfast 2001 innehatte.

Von seiner eigenen vielfältigen pfarramtlichen, ökumenisch-missionarischen,
kirchenleitenden Erfahrung her ist ihm der Appell heute so wichtig wie dem

Protokoll vom 17. Januar 1944, das er S. 409 zitiert: „Eine studierende Kirche
ist nötig. Mit blossem Rufen ist nichts getan."

Die Veranlassung des Ruches

Zu Paul Vogt ist trotz seiner Bedeutung und in krassem Gegensatz zur Literatur

über Karl Barth keine Publikation erschienen, wenn man von zwei Aufsätzen

absieht, deren einer im Jahr 2000 (allerdings dann gleich in drei Auflagen),
der andere 2010 in einem Barth gewidmeten Sammelband veröffentlicht wurde
— und beide von Rusterholz stammen. Dass aus diesen etwa 30-seitigen
Vorformen die nun vorliegende massgebende Darstellung wurde, geschah keineswegs

zufällig. Anlass dazu bot die unzulängliche Behandlung oder besser die

gravierende Vernachlässigung Paul Vogts und überhaupt des Einsatzes der
reformierten Schweizer Kirchen im Schlussbericht der durch den Schweizerischen

Bundesrat eingesetzten hochkarätigen Unabhängigen Expertenkommission

Schweif - Zweiter Weltkrieg (UEK): „Die Daten für den Beginn wesentlicher

Aktionen, so z.B. für reformierte Flüchtlingskomitees [...] sind" hier „meist gu

spät angesetzt. [...] Das Engagement Paul Vogts [...] für die Bekennende Kirche
und [...] als Flüchtlingspfarrer [...] zur Information und Mobilisierung der

Bevölkerung [...], die beinahe wöchentlichen Meldungen und die tausendfachen

monatlichen Schriften finden im UEK-Bericht kaum Beachtung." (S. 28f.)
Das berührt umso seltsamer, als der SEK schon am 6. Mai 1997, also noch

unter dem Präsidium von Rusterholz, eine Tagung zur Flaltung der
Schweizerkirche im Zusammenhang mit der Schoa, der Flüchtlingsfrage und neuen
Ansätzen im christlich-jüdischen Verhältnis veranstaltet hatte, an der neben

130 Delegierten der Mitgliedskirchen Experten wie Hermann Kocher, der
Barth-Forscher Eberhard Busch, Alfred A. Häsler und Zeitzeugen wie Rolf
Bloch (SIG), Ernst Ludwig Ehrlich (CJA, B'nai B'rith), Otto Bächli und Hans
Schaffert (HEKS) teilgenommen hatten.

Die Quellen, die Protagonisten und die Entwicklung des Geschehens

Damit war die Aufgabe umrissen, der sich Rusterholz nun stellt und die er

mustergültig behandelt. Schon die umsichtige Zusammenstellung und informa-
dve Einbettung einer überreichen Zahl von Dokumenten in die Darstellung

141



schafft die unentbehrliche Grundlage für die Darstellung von Person, Werk
und Bedeutung von Paul Vogt. Erstmals hat Rusterholz das Karl-Barth-Archiv
in Basel (gegr. 1971) und flankierend dazu das Archiv für Zeitgeschichte der
ETH in Zürich (gegr. 1966) diesbezüglich ausgeschöpft. Zum Verständnis der

Quellen ist sodann der materialreiche Anhang 2, Die reformierte Schweif und die

Bekennende Kirche in Deutschland (S. 562-691), der nichts Geringeres als eine
Geschichte des Kirchenkampfs in nuce darstellt, eine unschätzbare Hilfe - es

wäre nicht abwegig, mit der Lektüre des Buchs hier am Schluss zu beginnen.
Dementsprechend wird auch der Hauptteil, chronologisch in fünf aufeinander

aufbauende Phasen gegliedert, dargeboten (S. 35-560). Bei der Fülle des

Materials kann es hier nur darum gehen, diese Teile I-V stichwortmässig zu
charakterisieren. Dabei fällt schon bei der Übersicht auf, wie die praktischen
Massnahmen fast regelmässig auch in theologischen Folgerungen resultierten,
wobei die diakonische Praxis Imperativisch nach Neuerungen in der Lehre rief.
Es trifft daher durchaus den Kern der Sache, wenn im Auftakt die „beiden
Hauptakteure" Paul Vogt und Karl Barth (S. 32f.) entgegen Alphabet und
Lebensalter in dieser Reihenfolge vorgestellt werden.

Der ersten Phase (1937-1939 (S. 35-184) ging eine Periode vorauf, in der sich

die Schweiz gegenüber den mit der Machtergreifung des Nationalsozialismus
verbundenen Entwicklungen in Deutschland „ratlos" zeigte. „Weit mehr war
sie in Anspruch genommen von den wirtschaftlichen und politischen Folgen
der Arbeitslosigkeit der 20er Jahre im eigenen Land." (S. 584) Aber auch diesen

Herausforderungen hatte sich Paul Vogt schon als junger Pfarrer gestellt. Im
März 1933, als in Deutschland das Ermächtigungsgesetz mit überwältigender
Mehrheit angenommen, jüdische Läden boykottiert und die ersten KZs
eingerichtet wurden, begründete er im appenzellischen Walzenhausen zur Hilfe der

Opfer der Stickereikrise das Evangelische Sozialheim Sonnehlick. Es sollte später
für Flüchtlinge wie für früheste Tagungen zum Verhältnis zwischen Christen
und Juden eine wichtige Rolle spielen und besteht bis heute. Im Jahr darauf

prägte Karl Barth die Verhandlungen der ersten Bekenntnissynode in Barmen.
Hier schon wie in der Folgezeit waren der Evangelische Pressedienst (EPD,
Dr. Arthur Frey) wie das Kirchenblatt für die Reformierte Schweif (Pfr. Gottlob
Wieser), an dem Vogt ab 1932 regelmässig mitarbeitete, die wichtigsten Kanäle
für die protestantische Öffentlichkeit in der Schweiz. Umgekehrt wurden die
in der „Namensliste des Bruderrates" der Bekennenden Kirche (BI<) in Deutschland

Genannten wie u.a. Präses Koch (Rheinland), Landesbischof Meiser

(München), Landesbischof Wurm (Stuttgart), Pfr. Niemöller (Berlin-Dahlem)
die „ersten Kontaktleute" für ihn (S. 40), als er, durch die Vermittlung des

bereits länger in ökumenischen Kontakten stehenden und von Genf aus die

Europäische Zentralstelle für Flüchtlinge in der Schweiz betreuenden Adolf
Keller, „im Frühjahr 1937 Karl Barths Zustimmung für eine Aktion zur
Unterstützung der BK" suchte - und fand (S. 41). Inzwischen war er Pfarrer in

142



Zürich-Seebach, kurz nachdem schon 1934 Karl Ludwig Schmidt, Barths aus
Bonn vertriebener Kollege, dort gewirkt hatte. Den letzten Anstoss zu seiner
Initiative gaben Vogt charakteristischerweise die Schicksale von Kindern aus

gefährdeten Elternhäusern. Dazu gehörten u.a. die drei Kinder Martin Niemöllers,

die „Kinder vom ermordeten Dr. Friedrich Weissei" oder jene „des „nicht
reinarischen Pfarrers Reinhold Schmälzle-Serkin" (S. 62-65). In Abstimmung
mit Barth formulierte er das Memorandum, das zu Weihnachten 1937 an sämtliche

Pfarrer der deutschsprachigen Schweiz und imjanuar 1938 auch auf
Französisch versandt wurde und den Satz enthält, den Rusterholz als Titel seiner

Darstellung gewählt hat: „Können und dürfen wir unseren eigenen Sorgen und

Aufgaben nachgehen, als wäre nichts geschehen, als ob unseres Nachbars Haus
nicht in Flammen stünde?" (S. 82-86, Zitat S. 85). Es wurde zum Manifest der

Gründung des Schweizerischen Evangelischen Hilfswerksfür die Bekennende Kirche

in Deutschland (SEHBKD), das sich am 4. April 1938 mit seiner ersten Sitzung
konstituierte. Fundiert kam „Kritik von (Leonhard) Ragaz" (S. 88 mehr vorausgesetzt

als ausgeführt), die freilich nicht die Hilfe als solche in Frage stellte,
wohl aber ihre Begrenzung auf Mitglieder der BK, von Christen, von
Judenchristen - damit war die Frage nach dem Verhältnis zu Nicht-Bekenntnischristen,

Nichtprotestanten, zu Kommunisten und last not least zu den Juden zwar
nicht explizit, wohl aber implizit bereits auf dem Tisch. Auch wenn das

Hauptgewicht in diesen Anfangszeiten auf dem Ausbau bestehender Beziehungen zur
BK und ihren Mitgliedern lag, so erschien doch schon im Oktober 1938, also

vor dem Pogrom der sog. Reichskristallnacht, ein Memorandum unter der
Überschrift „Das Heil kommt von den Juden". Es wurde dem 6. Rundbrief
beigelegt und hielt fest: „Die Verfolgung der Juden und mit ihnen der Christen

jüdischer Abstammung wird vorab in Deutschland, aber auch in anderen Ländern

von Tag zu Tag grauenhafter [...]." Der theologischen Kommission, die

es formuliert hatte, gehörte auch Wilhelm Vischer an, der seit 1937 den - nun
soeben am 6. Januar 1938 im nationalsozialistischen Deutschland verbotenen

- Verein der Freunde Israels präsidiert hatte, aber am 15. August aus Protest

gegen die leisetreterische Haltung der Basler Mission, die Barth nicht als Redner

an ihrem Missionsfest haben wollte, zurückgetreten war (S. 157£). — Von
allem Anfang an gingen Verlautbarungen und die praktische Hilfe Hand in
Hand mit theologischer Reflexion, und zwar in Form von theologischen
(Ferien-) Kursen. Vogt hatte bei seinem Besuch in Berlin imjanuar 1938 bei der

Vorläufigen Kirchenleitung der BK die Fäden dazu geknüpft. Je August/Sep-
tember 1938 und 1939 fanden theologische Ferienkurse in Walzenhausen

statt, an denen u.a. Barth und Vischer mitwirkten — am 1. September 1939
wurden die Teilnehmer von Vogt „mit dem Alarm-Ruf geweckt, der Krieg
mit Polen sei ausgebrochen." (S. 174-184).

Noch grösseres Echo fanden dann die vielbesuchten acht Wipkinger
Tagungen, deren vier (bzw. fünf) erste die zweite Phase (1939-1941) (S. 185-288)

143



strukturieren, in der der Versand der aufrüttelnden Flugblätter „Nicht fürchten
ist der Harnisch" den Übergang von der BK-Hilfe zur allgemeinen Flüchtlingshilfe

markiert.

Im Schatten von Auschwitz eine neue Sprache %u den Juden

Historisch hochbedeutsam ist Rusterholz1 Feststellung, dass der entscheidende

„Umbruch" keineswegs erst mit Kriegsende 1945, sondern fast

verborgen mitten im Krieg selbst stattfand und hier schon die entscheidenden
Weichen für die Nachkriegszeit gestellt wurden. Als die eigentlichen Pioniere
des Wiederbeginns und eines Neubaus erweisen sich im nachdenklichen
Rückblick die Menschen, die ihr Handeln nicht von der moralischen und
existentiellen Dunkelheit des Weltkriegs bestimmen Hessen, sondern der Not
gehorchend und nicht anders könnend ihre Schritte taten, wenn auch manchmal

tastend. Auch, ja gerade aus Fehlern lernt man am meisten. Das gilt etwa
im Falle des für die Situation der dritten Phase (1942-1943) (S. 289-367)
charakteristischen Weibnachtsbriefs - „umstritten auf beiden Seiten (sc. der christ-
Hchen wie der jüdischen) wurde er zum Katalysator hin zu vertrauensvoller
Zusammenarbeit" (S. 344). Am 25. November 1942 hatte der Zürcher
Oberrabbiner Zwi Taubes, unterstützt von Paul Dreyfus-de Gunzburg (Basel)

vom Schweizerischen IsraeHtischen Gemeindebund (SIG), auf Einladung
von Paul Vogt und der „Flüchdingsmutter" Gertrud Kurz-Hohl (Bern) vor
einer Reihe von Vertretern der reformierten Kirche, darunter John Witt vom
Verein derFreunde Israels, unmissverständlich dargelegt, „dass das Judentum in
Europa von der vollständigen Vernichtung bedroht werde" und sie aufgefordert,

„das Schweigen, in das sich die Welt einhüllte, zu brechen" (S. 333).
Nach einer kontroversen Diskussion, die in Vogt „Mattigkeit" und „Verbitterung"

hervorrief, kam es auf sein Drängen doch zum Weihnachtsbrief vom
23. Dezember. Von Vogt als Zeichen der Soüdarität gedacht wurde er von
R. Taubes wie vom Basler Rabbiner Weil auch als solches gewürdigt, während
der SEK wie der Zürcher Kirchenrat sich über eine „solche Erniedrigung
unserer Kirche den Juden gegenüber" degoutiert zeigte. Andererseits wurde seine

prononciert christüch-theologische Sprache, in der sich der Weihnachtsbrief
„betrübt und erschreckt" zeigt, „dass das Judenvolk Jesus nicht als den im
Alten Testament angekündigten Messias erkennt und als seinen Erlöser
annimmt" von Rabbiner R. E. Botschko, dem Leiter der Jeschiwa in Montreux,
als eine Zumutung „geistigen Selbstmords" empfunden, wofür sich Vogt in
einem Brief von einfühlsamer Demut am 2. Januar 1943 entschuldigte (S. 350).

Das Flüchtlingspfarramt wurde auf ein soüdes Fundament gestellt, als Vogt
es in der vierten Phase (1943-1945) (S. 369-458) nun vollzeitlich wahrnehmen
konnte. Dabei kam es nicht zufällig zu Berührungen mit dem Verein der

Freunde Israels. Rusterholz macht klar, dass es der von diesem organisierte
Fürbittegottesdienst am 27. Juni 1944 in der Basler Leonhardskirche war, in

144



dem %um allererstenmal im Westen das bislang auch in der Schweiz unterdrückte

sog. „Auschwitz-Protokoll" in die Öffentlichkeit getragen wurde, nachdem
der von George Mantello informierte R. Taubes unverzüglich „seinen seit

1942 bewährten Partner, Flüchtlingspfarrer Paul Vogt" in Kenntnis gesetzt
hatte: „Der Bann wurde zuerst von der kirchlichen Seite gebrochen", wie das

Israelitische Wochenblatt dann am 14. Juli festhielt (S. 442-448). In ganz anderer
Weise wurde Vogt kurz darauf aktiv, als auf seine Veranlassung hin im August
1944 Pfr. Lydia Schäppi berufen wurde, die den Verein der Freunde Israels zu

neuen Ufern führen sollte — mit Recht beklagt Rusterholz das Fehlen einer

„ausführlichen Geschichte [...] für die Zeit nach 1890 bis in die Jahre, da sich

dieser Verein [...] in der Flüchtlingshilfe gemeinsam mit den Werken der

eigenen Kirchen einsetzte" (S. 557), zunächst eben durch Lydia Schäppi. Sie

trat damit in die Fussstapfen des ersten „Agenten", Carl Brenners, der den
Verein von 1832 bis 1838 betreut hatte — Paul Vogts hingebungsvolle Frau

Sophie geb. Brenner stammte von ihm ab!

Die fünfte Phase (1945-1947/48) (S. 459-560) öffnetin mehrfacherWeise die

Wege in die Nachkriegszeit. Im April 1947 wurde Vogt von der Universität
Zürich mit dem Dr. theol. h. c. ausgezeichnet. Gleichzeitig trat er zurück, um
bis 1959 wieder als Gemeindepfarrer in Grabs (St. Galler Rheintal) und dann
bis zur Pensionierung 1965 in Degersheim zu wirken. Um die schier
übermenschliche Leistung der Flüchtlingshilfe zu veranschaulichen, sei hier aus

einem dem Rezensenten privat gehörenden Dokument zitiert. Nach Vogts
„Rücktritt als Flüchtlingspfarrer [...] übernahm ein kleines Komitee unter der

Leitung von Pfarrer J. Oettli mit Frau Baer-Vogel... die Arbeit des ehemaligen

Flüchtlingspfarramtes" (S. 540f.) Jakob Oettli hat in seinem Lebenslauf dazu

festgehalten: „Wohin man dich ruft, dahin gehe! Nach dieser Losung habe ich

[...] gehandelt, auch in der Zeit des Ruhestandes, wohl zuweilen, ohne meine

Kräfte richtig einzuschätzen. Dies gilt jedenfalls für die 2 'A Jahre Flüchtlingsdienst,

in den ich mich habe rufen lassen [...]"
In der Tat überstieg die Aufgabe, die sich Paul Vogt sozusagen hatte auferlegen

lassen, eigentlich menschliche Möglichkeiten. Vielleicht wurde sie

deshalb zum Nährboden für das, was kirchliches Wirken und Denken der

Nachkriegszeit entscheidend ermöglichen, prägen und beflügeln sollte, und zwar in

doppelter Hinsicht. Da war einmal die „Gründung des Hilfswerks der Evangelischen

Kirche der Schweif (HEKS)", in das die Flüchtlingsdienste sukzessive

integriert wurden und das in den 50-er Jahren zu dem Organ der reformierten
Schweizerkirchen für zwischenkirchliche Hilfe wurde wie es die Caritas für die

katholische Kirche darstellt (S. 511-552).

Paul Vogt als Brückenbauer und Pionier des christlich-jüdischen Dialogs

Da ist dann aber ganz besonders Das Verhältnis Reformierte-Juden: Neue Wege

(passim, abschliessend S. 553-560). Durch Erwirktes, Erlebtes und Erlittenes

145



ist Paul Vogt in der Tat „zum Brückenbauer der reformiert-jüdischen
Beziehungen geworden" (S. 544). Wer wie der Rezensent im Umfeld der dialektischen

Theologie aufgewachsen ist, muss im Rückblick bekennen, das s das

dort dankbar empfangene Rüstzeug, auch das von Barths Kirchlicher Dogmatik,
keine Sprache zu den Juden lieferte. Man kann viele Gründe anführen - in
diesem Punkt blieb die Theologie bis auf verschwindende Ausnahmen
stumm. Zu diesen gehört Leonhard Ragaz, für den der erwähnte Weihnachtsbrief

vom Dezember 1942 „eine seltsame Erklärung" war, typisch für die

theologische Haltung, die es den Verfassern unmöglich mache, gegenüber
den Juden „auf schlicht einfach menschliche Weise" zu reden (S. 351 nach
Neue Wege Jan. 1943). Und diese Blockade konnte nicht theologisch, sondern

nur praktisch durchbrochen werden. Das deutet selbst Karl Barth an, wenn
er in dem von Rusterholz zu Recht an den Anfang (S. 41) wie an den Schluss

(S. 559f.) seiner Dokumentation gestellten Brief zum 50. Geburtstag von Paul

Vogt schreibt: „Es ist mir wirklich nicht denkbar, wie gerade die aktive Beteiligung

der schweizerischen Christenheit an dem deutschen und durch die

Deutschen verursachten jüdischen Leid sich gestaltet hätte, wenn du auf dem
einen und Frau Dr. Kurz auf dem anderen Flügel uns nicht immer gelüpft
hätten — NB die eigentliche und konkrete Arbeit getan hätten, zu der wir
dann, weise mit den Köpfen wackelnd, unser vorläufiges oder nachträgliches
Amen beigesteuert haben!"

Dabei blieb es auch bei Paul Vogt selber nie bei blosser Praxis und Diako-
nie. Abgesehen von der theologischen Bedeutung der Tagungen in Zürich-
Wipkingen (S. 243-288.412, v.a. die sechste bis achte S. 494-510) haben die

Kurse im „Sonneblick" Walzenhausen massgeblich die Weichen für ein neues
Verhältnis von Christen und Juden gelegt. „Von Gott her durch die Synagoge

aufgerufen" zu sein, das war seit der durch Paul Vogt zusammen mit Gertrud
Kurz-Hohl am 19. November 1942 verfassten Einladung zu einem Gruss und
einem verantwortlichen Wort an die Juden (S. 333-335) das leitende Motto,
wenn in Tagungen im „Sonneblick" bereits während des Krieges „Christen und

Juden, Schweizer und Flüchtlinge zu gemeinsamer Arbeit" zusammenkamen.

„Diese Kurse standen am Anfang der Zusammenarbeit, die schliesslich zur
Gründung der Christlich-Jüdischen Zusammenarbeit führte." (S. 363). Ein
Vierteljahr nachdem Herbert Hug, 1943—1944 Direktor des „Vereins der

Freunde Israels" und 1946—1961 einer der Nachfolger Vogts als Pfarrer in
Walzenhausen, vom 9.—18. September 1943 die erste vom Verein getragene
Studienwoche im „Sonneblick" organisiert hatte (bei Rusterholz nicht
erwähnt), formulierte Paul Vogt vom 13.—15. Dezember 1943 zusammen mit
zehn namhaften reformierten, ökumenisch und publizistisch aktiven
Persönlichkeiten, darunter Judenchristen, am selben Ort die entscheidenden
15 „Thesen von Walzenhausen" (S. 363; die Thesen S. 365-367). Damit war
der Weg dazu geebnet, dass sich im November 1945 im Gefolge einer weiteren

146



Walzenhausener Studienwoche zum Thema „Deutschtum und Judentum" eine

„Arbeitsgemeinschaft von Christen und Juden" bilden konnte. Rusterholz
bezeichnet die daraus hervorgegangene sog. „Zweiten Erklärung von
Walzenhausen" zutreffend als „das eigentliche Gründungsdokument der CJA,
der 'Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft der Schweiz'" (S. 485), die im
folgenden Jahr von Pfr. Paul Vogt (Zürich), Frau Gertrud Kurz-Hohl (Bern)
und Dr. jur. Hans Ornstein (Zürich) offiziell begründet wurde. Erklärte Ziele
der Zusammenarbeit sind hier „die Demaskierung des Antisemitismus als

antiethisch und anti-christlich; die Aufklärung über das Wesen des Judentums; die

vorurteilslose Darstellung der Ursprünge des Christentums; die Erziehung zu

gegenseitiger Achtung und gegenseitigem Verständnis; die Bekämpfung von
Religions- und Rassenhass" (S. 485f.). Dieses Walzenhausener Treffen schon
im Jahr 1945 und seine Erklärung stellen im Grunde die Keimzelle künftiger
christlich-jüdischer Zusammenarbeit in Mitteleuropa dar (vgl. auch S. 363)!
Gewiss, es hatte, seit den Zeiten des Humanismus und der Reformation, dann
des barocken und pietistischen Philosemitismus, immer Christen gegeben,
denen die christlichen Verbindungen zum Judentum wichtig und denen die eigenen

jüdischen Wurzeln bewusst waren. Aber es waren Einzelne, Gruppen oder

Grüppchen, die auch christlicherseits eine Randexistenz führten und sozusagen
ein Spezialanliegen vertraten. Dass die Kirche alsgan^e hier gefragt und gefordert
war, das hat keiner wie Paul Vogt erkannt und der Gesellschaft, Kirche und

Theologie ins Bewusstsein gerufen.

Ein Akt später Gerechtigkeit

Kurz: in der Historiographie der Schweizer Kirche, Theologie und Gesellschaft

bestand in Sachen Paul Vogt ein weisser Fleck. Und erst das vorliegende

Werk zeigt, wie gross der Schade aufgrund dieser Vernachlässigung bis
heute ist. Es macht auch deutlich, dass mit der ausschliesslichen Fokussierung
auf Karl Barth, wie sie sich durch die verdienstlichen Arbeiten von Eberhard
Busch - der auf S. 21-23 zu dem Buch ein Geleitwort aus berufenem Munde
beisteuert - fast unwillkürlich ergab, nur die eine Seite der Medaille hervortrat.

Rusterholz hat mit dieser Untersuchung nicht nur eine schon rein ar-
beitsmässig bewundernswerte Leistung vollbracht, sondern was mehr — und

vor allem auch im Sinne von Paul Vogt - ist, in aller Demut und Akribie einen

Akt der Gerechtigkeit vollzogen.
Wenn zuguterletzt noch einige Versehen aufgelistet werden, dann um der

Bedeutung des Buches willen. Sie sollten bei künftigen Auflagen berücksichtigt

werden:
S. 244 Z. 8 v. u. muss es heissen „Verbot der Zeitschrift 'Freund Israels'";

S. 351 sind sowohl das „Israelitische Wochenblatt" als auch Anm. 180 das

religiös-soziale Organ „Neue Wege" mit seiner Januar-Sendung 1943 (nicht:
1942) zitiert; S. 417 wird „Siebenbürgen" (nicht: -ern) 1940 wieder ungarisch;

147



änigmatisch bleibt in dem entscheidenden Brief von Mosche Krausz über
unmittelbar drohende Deportationen aus Ungarn die Bemerkung „zum
grössten Teil mit Gutachten der Bevölkerung" — ungarisch geprägtes Deutsch
statt eigentlich gemeinter „Zustimmung"?; S. 538 stellt die Zentralstelle für
Flüchtlingshilfe dem Gesetzesentwurf 1946 einen „Gegenentwurf entgegen",
nicht „vor". An Namen seien hier vermerkt S. 174, 176, wo „Walrode" bzw.

„Wahlrode" wohl Wahlrod im Westerlandkreis/Rhld.-Pfalz meinen. Dem
Luther-und Kierkegaard-Spezialisten Emanuel Hirsch hätte nichts ferner gelegen

als, wie S. 588 Anm. 81 vermerkt, den allerdings „besonders wichtigen
einzigen Lehrstuhl für reformierte Systematik an der Universität Göttingen" zu
bekleiden, denn den hatte vielmehr sein theologischer und politischer Antipode

Karl Barth inne. Andererseits zählte zu den Verfassern der reformierten
„Düsseldorfer Thesen" von 1933 Wilhelm Goeters (1878-1953, später
Kirchenhistoriker in Bonn, nicht Goetgers; S. 609 Anm. 188). Für das

jüdischarabische Kinderdorf Kirjat Jearim kondolierte 1984 zum Tode Paul Vogts
die um dieses Werk so verdiente Dr. Lore Hartmann-von Monakow (nicht:
Mossakowwie S. 558).

Schliesslich seien, da sich das auch als Quellen- und Informations Sammlung

unschätzbare Werk nicht zuletzt durch das reichhaltige Register er-
schliesst, einige dort begegnende Lücken signalisiert: S. 702 fehlt der Inspektor

der Basler Mission, Karl Hartenstein (1894—1952), der auf S. 472, 482,
592 Anm. 106, 600, 625, 680, 688 begegnet; bei dem nationalsozialistisch
belasteten Neutestamentier Gerhard Kittel (1888—1948) fehlt der Verweis auf
S. 481; für den durch sein Eintreten für die Juden schon 1933 hervorragenden,
landeskirchlich wie ökumenisch tätigen bayrischen Bankier Wilhelm von
Pechmann wird zwar mit S. 606 verwiesen, bewegend ist aber auch das S. 607

in Anm. 175 zu findende Zitat; S. 706 fehlt der auf S. 479 genannte Jurist
Prof. Rudolf Smend (II.; 1882—1975), der 1945 in Treysa im „Fünferrat" für
den Wiederaufbau der Evangelischen Kirche in Deutschland mitwirkte; und
S. 708 fehlt der judenchristliche Schriftsteller und Rundfunkjournalist Karl
Würzburger (Bayreuth 1891—1978 Hausen a. Albis), der nach seiner Emigration

in die Schweiz durch sein Pestalozzi-Buch von 1940 bekannt geworden
war und S. 530 daher als Dozent für einen Religionslehrerkurs in Walzenhausen

von 1946 erwähnt ist.

148


	Neues Licht auf die Haltung der Evangelischen Kirche der Schweiz im Zweiten Weltkrieg : Paul Vogt und die Anfänge des modernen christlich-jüdischen Dialogs aus dem Kirchenkampf, der dialektischen Theologie und der Flüchtlingshilfe

