
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Le Comité judéo-musulman pour l'indépendance de la Tunisie (1920-
1921)

Autor: Larbi Snoussi, Mohamed

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Comité judéo-musulman

pour l'indépendance de la Tunisie (1920-1921)

Par Mohamed Larbi Snoussi*

Abstract

In the wake of World War I, Tunisia experienced a unique attempt of its kind in the Arab
world, an alliance between her Jewish and Muslim fellow citizens for the sake of obtaining
independence from Trance. Although finally an abortive attempt, the vety notion of a joint
"Jewish-Muslim Committee for the Independence of Tunisia" is of highly symbolic value and

points to existing alternatives to the course Tunisian history took after independence.

Im Gefolge des Zweiten Weltkriegs erlebte Tunesien ein einmaliges Experiment in der arabischen

Welt: einen Zusammenschluss seiner jüdischen und muslimischen Eandsleute mit dem

Ziel, von Trankreich die Unabhängigkeit yu erringen. Wenn auch letztlich gescheitert, so ist
allein schon das Unterfangen,-ein gemeinsames „Jüdisch-muslimisches Komiteefür die

Unabhängigkeit Tunesiens" qu gründen, von hoher symbolischer Bedeutung. Es verweist auf
Alternativen yum I rerlaufi den die tunesische Geschichte nach der Unabhängigkeit nahm.

* Mohamed Earbi Snoussi [Muhammad al-Arabi al-Sanüsrf historien en retraite,
jusqu'à 2014 maître-assistant à la Faculté des sciences humaines et sociales de
l'université de Tunis. A côté d'un grand nombre d'articles traitant l'histoire de

la communauté juive, de la presse judéo-arabe et du sionisme en Tunisie, Lar-
bi Snoussi y a contribué avec deux ouvrages : Eapressejudéo-arabe dans la Tunisie
coloniale (1884-1896), Tunisie : MediaCom 12003, MC-Éditions 22009 ; Les
activités sionistes dans la Tunisie de rentre-deux-guerres, 1920-1939, Tunisie : Éditions
Sahar 2013. Adresse éléctronique : larbi_snoussi@yahoo.fr.

L'original de l'article est paru dans la revue tunisienne Al-Magalla al-

târihiyya al-magâribiyya (al-'ahd al-hadit wa-l-mu'âsir — Revue d'histoire maghrébine

(époque moderne et contemporainej (REIM) 30 (juin 2003) 111, pp. 343-359. La
reproduction se fait avec l'autorisation et de l'auteur et du rédacteur de la revue,
Abdeljelil Temimi, professeur d'histoire émérite à la Faculté des sciences
humaines et sociales de l'université de Tunis et directeur-fondateur de la Fondation

Temimi pour la Recherche Scientifique et l'Information (FTERSI) qui
publie, entre autres, cette revue. Le contact avec le professeur Temimi a été
établi par Triedhelm Hoffmann, entre-temps à Tübingen, Allemagne, pendant un
séjour de recherche à Tunis en été 2010 pour le compte de l'Unité de
recherche 640 « Représentations d'ordres sociaux en mutation », conjointement
gérée par l'université Humboldt à Berlin et le Zentrum Moderner Orient
(ZMO) dans la même ville. La translittération des noms et termes arabes a été

ajustés par ce dernier d'après le système suivi par Judaica.

108



Au lendemain de la Première Guerre mondiale, la Tunisie avait connu une

expérience exceptionnelle et unique en son genre dans le monde arabo-

musulman. Il s'agissait en fait de l'ébauche d'une entente et d'un
rapprochement effectif sur le plan politique entre les Musulmans et les Juifs de la

Régence. Chose qui ne s'était jamais produite auparavant, d'autant plus

que de nombreux juifs avaient cherché, avant même l'instauration du

protectorat français en Tunisie, l'assistance des consulats des pays étrangers.
Ou bien, certains autres avaient commencé à partir de 1905 de réclamer,

au nom de toute la communauté, « l'extension de la juridiction française et

de la nationalité française à tous les juifs ou du moins de leur accorder le

droit d'option », consistant en « la faculté ouverte à l'indigène de renoncer
à son statut et de se rallier au droit français temporairement, partiellement

»9

Cette tentative de rapprochement avait consisté en la formation d'un
comité, dont le but primordial était la lutte contre le colonialisme, dans

l'espoir d'instaurer un régime constitutionnel et une société plurielle,
démocratique et multiconfessionnelle. Malgré son aspect symbolique et
au-delà de l'échec qu'elle avait, par la suite, connu pour des considérations,

ayant surtout trait aux tergiversations des juifs, cette expérience fut
tout de même occultée par l'ensemble de l'historiographie établie par les

Juifs tunisiens ou ceux qui se considéraient comme des juifs de Tunisie.
En effet, ni Paul Sebag [BûlSabbäß (Tunis 1919-2004 Paris),2 ni Lucette
Valensi (Tunis 1936-),3 ni même Elie Cohen-Hadria (Tunis 1898—1987

Paris) dans ses souvenirs de militant socialiste4 n'avaient signalé l'existence
de cette tentative de rapprochement. Était-ce par omission, par désintérêt

ou pour d'autres considérations, motivés plutôt par des choix poli-

1 Voir MARDOCHÉE SMA[D]JA, De l'extension de la juridiction et de la nationalité fran¬

çaise en Tunisie, Tunis : Express-Imprimerie 1905 ; disponible aussi en version

élec-tronique sous le lien : http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5803968j
(consulté le 01.12.2015).

2 Voir PAUL Sebag, Histoire desjuifs de Tunisie : des origines à nos jours (Collection
'Histoire et perspectives méditerranéennes'), Paris 1991.

3 Voir LUCETTE Valensi [née ChemlA], « Espaces publics, espaces
communautaires aux XIXe et XXe siècles », in : Confluences Méditerranée 10 (printemps
1994), pp. 97-109.

4 Voir Elie CoHEN-HADRIA, Du Protectorat français à l'indépendance tunisienne :

souvenirs d'un témoin socialiste (Cahiers de la Méditerranée), Nice 1976.

109



tiques, afin de justifier la permanence d'une « discorde » entre Musulmans

et Juifs d'une façon générale ?5

Or dans la série « Histoire du mouvement national », déposée dans les

Archives nationales, nous avons trouvé dans le deuxième carton un dossier

intitulé « Comité judéo-musulman pour l'indépendance »/' Aussi
allons-nous nous proposé d'étudier ce comité, les raisons de sa constitution,
son programme, les motivations de ses membres, ainsi que son revers et la

fin de cette expérience, en se fondant essentiellement sur le dossier précité,

mais en le complétant aussi par d'autres sources d'information. Le
dossier en question comporte seulement vingt-neuf pièces. Il s'agit en

grande partie de notes de police, établiées, pour la plupart, par le commissaire

Clapier, qui était, dans les années 1920, chargé des destinés de la

« Police des chemins de fer et des ports tunisiens », ainsi que de la «

surveillance des indigènes ».

Rédigés pour la plupart au conditionnel, ces notes évoquaient tout de

même une tentative préconisée par les nationalistes tunisiens, au lendemain

de la Grande guerre de 1914—1918, dans l'espoir de réaliser une
association entre musulmans et juifs tunisiens, dans le but de réclamer de

concert « une Constitution », qui garantirait les droits et les devoirs de

chacune des deux communautés à l'égard de l'Etat et de la société.

Cette expérience fut solidée par un échec. Et les raisons en étaient
multiples : D'abord, il y avait la situation ambiguë dans laquelle vivait la

communauté des juifs tunisiens. Equivoque que même les nationalistes
tunisiens n'avaient pas saisi, puisqu'ils ignoraient, en fait, les soubassements du
conflit et de la division séculaire existant au sein de la communauté juive,
et dont les répercussions se manifestent jusqu'à nos jours, entre juifs twan-

sa, d'origine autochtone, et les juifs grana, d'origine portugo-livournaise.7

5 Voir MICHEL Abitbol, Le passé d'une discorde : Juifs et Arabes depuis le VJIe siècle,

[Paris] 1999.

6 Archives NATIONALES DE Tunisie (A. N. T.), Série Histoire du mouvement

national, carton 2, dossier 8.

7 Pour comprendre davantage les dissensions entre juifs twansa et grana, voir
ANDRÉ CHOURAQUI, Lesjuifs d'Afrique du Nord : marche vers l'Occident, Paris 1952,

pp. 261-301 ; DAVID CAZÈS, Essai sur l'histoire des Israélites de Tunisie depuis les temps
les plus reculés jusqu'à l'établissement du protectorat de la France en Tunisie, Paris 1888,

pp. 118-129 ; disponible aussi en version électronique sous le lien : http://nbn-
resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn%3Anbn%3Ade%3Ahebis%3A30%3Al -

101597 (consulté le 02.12.2015); LIONELLÉVY, La communautéjuive de Livourne :

110



Ensuite, il y avait les hésitations des autorités coloniales, qui entretenaient
à l'égard des juifs tunisiens une politique ambivalente. D'ailleurs, les

représentants de la France protectrice ne cessaient, d'un moment à l'autre,
d'alimenter, surtout dans les moments de crises, des actions provocatrices
à l'encontre des juifs. Ainsi, tout en les rejetant, sous la pression des
colons prépondérants, notamment les antisémites d'extrême droite, ces autorités

s'appliquaient à détacher la majorité d'entre eux, notamment les

pauvres Twansa de leur environnement socioculturel pour les utiliser
éventuellement contre les autochtones musulmans d'une part, et contre les

juifs livournais d'autre part, à cause de l'engagement politique de ces
derniers avec l'Italie, surtout à un moment où « le péril italien »8 commençait
à devenir beaucoup plus insistant.

Enfin, il y avait les prédispositions des juifs tunisiens, comme d'ailleurs

tous les juifs du monde entier, à rechercher la protection du plus fort.
Autrement dit, la recherche d'une autre forme de dimma,9 beaucoup plus

le dernier des livournais ; essai (Histoire et perspectives méditerranéennes), Paris

1996, p. 13 ; JACQUES Vehel, Grana et Twansa ou les deux communautés juives de

Tunis, conférence prononcée à l'Université populaire juive de Tunis en 1930

(manuscrit de l'Alliance Universelle Israélite).
8 Depuis les années 1890, les Français ne cessaient de crier au danger italien

pour leur présence dans la Régence de Tunis. Toute une littérature dans ce

sens a été élaborée sur les colonnes des journaux, notamment Ta Tunisie française

et l'officieux Ta dépêche tunisienne, dénonçant le péril que représentaient les

Italiens, particulièrement leurs représentants, les juifs livournais. Voir à ce

propos, notre étude « Tolérance et intolérance en Tunisie au début de la
colonisation : le cas des Juifs tunisiens (1881—1914) », in Al-Magalla al-târihiyya al-

magâribiyya (al-'ahd al-hadït wa-l-muâsir — Revue d'histoire maghrébine (époque

moderne et contemporaine) (RHM) (Tunis) 30 (janvier 2003) 109, pp. 79-103.
Au lendemain de la Première Guerre mondiale, Charles Monchicourt avait

encore une fois sonné l'alarme. Voir à ce propos RODD BALEK [ALIAS
CHARLES Monchicourt], Ta Tunisie après la guerre 1919-1921 : problèmes

politiques, Paris 21922 ; originellement paru comme série d'articles, voir RODD

Balek [AUAS Charles Monchicourt], « La Tunisie après la guerre », in :

T'Afrique Française : bulletin mensuel du Comité de l'Afrique Française et du Comité
du Maroc 30 (1920), pp. 128-131, 168-174,194-201, 226-231, 280-282, 318-322,
353-362 ; 31 (1921), pp. 9-14, 40-49, 80-89,110-118,147-152,183-190, 221-223,
247-250, 283-290, 327-335, 373-380 ; 32 (1922), pp. 28-36, 80-98,136-139.

9 A propos de la dimma en terre d'Islam, il convient de voir HASAN AL-MIMMÏ
[HASSAN EL-MEMMI], Ahl al-dimma fi al-hadara al-islâmiyya Ta condition des

v dhimmys » ou les non-musulmans dans la civilisation musulmane, préface par AL-

111



rassurante, pour se procurer ce qu'ils avaient supposé une nouvelle identité.10

Cette nouvelle dinima fut fournie par le système de naturalisation,
parcimonieusement accordée par les autorités coloniales. L'objectif de

celles-ci ne consistait pas à accorder cette « faveur » à tous les juifs de la

Régence, comme ce fut les cas pour l'Algérie en 1870 avec le décret Cré-

mieux, dont, d'ailleurs, certains Français de Tunisie avaient par la suite

regretté la promulgation.11 Mais, il s'agissait, en réalité, d'attirer les juifs

grana, autrement dit les Livournais, dans le giron de la France pour contrecarrer

l'influence italienne. D'autre part, il y avait également, ce qu'on peut
dénommer, le syndrome de la « livournisation », c'est-à-dire la volonté de

plusieurs juifs twansa d'appartenir à la communauté livournaise, même
s'ils étaient, par affiliation maternelle ou même paternelle, des Tunisiens.

Aussi, ces juifs twansa espéraient-ils obtenir la nationalité française pour se

considérer comme étant d'origine européenne et à postuler ultérieurement,

selon l'accord des deux communautés établi en 1741 et renouvelé

en 1784,12 à une reconnaissance comme étant des gornis.

D'une protection à une autre, en dépit d'un antisémitisme colonial latent

Toujours est-il, quelle a été la situation des juifs en Tunisie à la veille de la

Grande guerre Inutile de rappeler qu'à la vielle de l'instauration du
Protectorat français en Tunisie, la situation des juifs tunisiens n'était pas aussi

dramatique comme le laissaient entendre certaines études ou certaines

propagandes. Certes, ils subissaient, tout comme les musulmans tunisiens,
les abus et les exactions du pouvoir beylical.13 Mais ils enduraient beau-

SàDILÎ AL-QlLÏBÎ [Chedli Klibi], ancien secrétaire général de la Ligue arabe,
Bairüt [Beyrouth] : Dâr al-Garb al-Islâml 1998 (203 p. en arabe + 3 p. en
français), que de se fier à l'ouvrage de BAT Ye'OR [ALIAS GISÈLE LlTTMAN NÉE

OREBI], Le dhimmi : profil de l'opprimé en Orient et en Afrique du Nord depuis la

conquête arabe, Paris 1980, autour duquel une campagne de propagande fut
orchestrée, alors qu'il regorge de généralités, d'amalgames et d'accusations
erronées.

10 Dans le web des juifs tunisiens irmv.barissa.com, il est noté que ces derniers
« ont cru et continuent à [...] croire » que la France est le pays de « leurs ancêtres » ;

voir «Objectif» sous le lien http://www.harissa.com/objectif.htm (consulté
le 03.12.2015).

11 Voir ha dépêche tunisienne du 10 mars 1895.

12 Voir CAZÈS, Essai sur l'histoire (note 7), pp. 128 et s, et SEBAG, Histoire desjuifs
(note 2), p. 96.

13 Voir ChoL'RAQUI, Lesjuifs d'Afrique du Nord (note 7), p. 82.

112



coup plus les excentricités des juifs granau et les excès de leurs différents
Caïds, comme ceux du Caïd Nessim Scemama \al-qaid Nasim Samäma\

(Tunis 1805—1873 Livourne), lui aussi considéré de rite portugais. Toutefois,

cette situation s'était d'une façon générale « sensiblement améliorée

»,15 alors qu'auparavant seule la minorité des juifs grana jouissait, de par
leurs services financiers auprès des Beys, de l'estime de ces derniers.

Le Protectorat français n'avait rien fait pour améliorer cette situation
du moins sur le plan judiciaire, espérant ainsi garder un certain statu quo

pour ne pas soulever l'indignation des colonialistes français, ni les protestations

des autochtones, qui considéraient les juifs comme des Tunisiens à

part entière. Pourtant, de nombreux juifs, notamment les jeunes, qui
avaient fréquenté les bancs des écoles de l'Alliance Israélite Universelle,
n'avaient cessé de réclamer l'extension de la justice française pour
l'ensemble de la communauté ou le droit d'option, malgré les tentatives
d'introduire des réformes au sein de la justice tunisienne et surtout au

niveau du tribunal rabbinique, jugées par certains colons comme une
forme d'indulgence à l'égard des juifs.16 Ils avaient, en effet, cru à la

pérennité du régime colonial.17

Il n'en reste pas moins que les autorités coloniales avaient accordé en
octobre 1910 par une loi le droit à la naturalisation pour ceux qui étaient
détenteur d'un diplôme d'enseignement supérieur. Cette loi fut considérée

comme restrictive. Mais elle fut promulguée afin d'attirer les juifs grana au
sein de la famille française. Toutefois, elle fut soumise à la critique et à

l'opposition des Musulmans, qui considéraient que les juifs tunisiens
relevaient de la souveraineté du Bey, garantie par le traité de 1881,18 ainsi

14 Voir notre étude « Tolérance » (note 8).

15 Voir Robert AttAL & Claude SitBON, Regards sur les juifs de Tunisie (Pré¬

sences du judaïsme), Paris 1979, p. 18.

16 Voir Ta Tunisiefrançaise du 18 février 1899.

17 Voir ABDELKRIM AllAGUI, « L'État colonial et les Juifs de Tunisie de 1881 à

1914», in: Archives juives. Revue d'histoire des juifs de France 32 (let semestre
1999) 1 : Dossier: Les juifs de Tunisie, pp. 32-39.

18 Voir à ce propos Ali BACH-HAMBA, « Les Israélites tunisiens », in : Te Tuni¬

sien des 14, 21, 28 octobre, 11, 18 et 25 novembre 1909 ; ABDELJELIL
ZAOUCH, « Les Israélites et la justice », in : Te Tunisien du 4 novembre 1909 ;

ABDELJELIL ZAOUCH, « La question juive en Tunisie », in : Te Tunisien du
30décembre 1909 ; Au BACH-HAMBA, « Notre programme », in : Te Tunisien

du 7 février 1907.

113



qu'aux pressions des colonialistes, au sein desquels se trouvait une minorité

agissante d'antisémites.19 D'ailleurs, la judéophobie de ces derniers était

en réalité d'ordre économique, puisqu'ils considéraient les juifs, notamment

les Livournais, avant même l'établissement du Protectorat, comme
leurs potentiels concurrents dans le domaine commercial.20

L'antisémitisme latent des colons et à moindre degré celui des

fonctionnaires de l'administration coloniale s'était poursuivi jusqu'à la fin de la

Première Guerre mondiale, si n'était au-delà de cette période. Le commissaire

Clapier avait attesté la continuité de ce sentiment chez les colons.
Dans un rapport daté d'août 1918, ce commissaire estimait que les colons
considéraient les juifs comme « une horde »21, « des fourbes, dissimulateurs,

audacieux et changeants », qui voulaient « se frayer un chemin avec
le plus fort, en s'adaptant à ses habitudes et à sa langue »,22

Par ailleurs, ces colons, notamment ceux de l'extrême droite,
reprochaient aux juifs d'avoir profité de la mobilisation des Français pour
s'enrichir et fructifier leurs affaires et exhiber leur richesse.23 En effet,
l'extême droite en Tunisie avait, au lendemain de la Grande guerre, ren-
forçé ses potentialités, d'autant plus qu'à la suite du succès de la droite
d'une façon générale aux élections législatives de novembre 1919 et à la

propagation des sentiments nationaux en France les Prépondérants de la

colonisation avaient conforté leur position dans la Régence. Le groupement

de La galette nationaliste, préconisant un nationalisme intégral dans un
cadre monarchique,24 était animé d'abord par André Nicolai, ensuite par

19 Voir notre étude « Tolérance et intolérance en Tunisie au début de la colonisa¬
tion : le cas des Juifs tunisiens (1881—1914) », in : Al-Magalla al-târîhiyya al-

magäribiyya (al-'ahdal-hadit wa-l-mu âsir Revue d'histoire maghrébine (époque moderne

et contemporaine) (RHM) 30 (janvier 2003) 109, pp. 79-103.

20 Archives DES Affaires ÉTRANGÈRES, Correspondance de Léon Roches (Corres¬

pondance commerciale, t. 57) du 12 septembre 1862.

21 II faut signaler que ce même qualificatif fut utilisé par George Sadnac en 1887,
voir son article « Barricades à Tunis », in : Leprogrès tunisien du 24 mars 1887.

22 A. R. T., Série Histoire (note 6), note d'août 1918.

23 Voir à ce propos, les journaux d'extrême droite, comme La gayette nationaliste

n° 1 du 18 décembre 1919, devenu à partir du numéro 12 du 4 mars 1920 La
voix française, ainsi que le journal Le falot paru le 17 octobre 1920 et devenu à

partir de septembre 1920 La lanterne.

24 Voir BÉCHIR Tlili, Nationalismes, socialisme et syndicalisme dans le Maghreb des

années 1919-1934, t. 1 : Fondements et orientations des nationalismes en Tunisie et en

Algérie 1919-1921, Tunis : Publications de l'Université de Tunis 1984,

114



Antoine Colonna (Tunis 1901—1976 Paris) et Denys Aréna. Réfutant la
démocratie parlementaire et le libéralisme,25 l'un des fondements de son

programme était « de créer une jeunesse capable de faire respecter le nom
de la France dans la Régence [...] afin d'entretenir toujours vivace dans les

cœurs le sentiment national » et « pour que la race s'affirme et ne dégénère

pas ».26 II préconisait également, à l'instar d'Edouard Drumont (Paris
1844—1917 ibid.), la lutte « contre la plus formidable puissance du monde
d'alors et d'à présent, parce qu'occulte et ténébreuse : Israël »,27 II considérait

également que la « race juive » n'avait produit que des « traîtres » et
demeurait en conséquence « inadmissible »,28

Pour sa part, l'administration coloniale n'était pas assez vigilante,
puisqu'elle avait fermé les yeux, lorsqu'à la suite d'une bagarre entre
malfaiteurs, certains soldats zouaves musulmans, agressés par des juifs,
entreprirent, en août 1917 et novembre 1918, encouragés en cela par des jeunes
colons français, le saccage de quelques maisons et magasins de juifs de la
Hara [al-hàra\. Actions qui furent, d'ailleurs, condamnés par les Jeunes
tunisiens en exil.29

Enire l'engagement effectifet la défection

Cependant, comment s'était présentée la situation de la Tunisie au
lendemain de la Grand guerre 1914—1918 Nous n'allons pas évoquer les

péripéties de l'évolution du mouvement national en cette période.
Plusieurs travaux y ont été consacrés.30 Quant aux juifs tunisiens, n'étant

pp. 271 et s.

25 Voir TlILI, Nationalismes, socialisme et syndicalisme (note 24), p. 266.

26 Voir ANDRÉ Nicolai, «Notre programme», in: 1m galette nationaliste du
18 décembre 1919.

27 Voir DENYS Aréna, « La France aux Français », in : 1m voix française du
4 mars 1920.

28 ArÈNA, « La France aux Français » (note 27).
29 Voir BÉCHIR TLILI, « La Grande Guerre et les questions tunisiennes : le grou¬

pement de Im revue du Maghreb (1916—1918) », in : Les cahiers de Tunisie : revue de

sciences humaines 26 (1978) 101-102, pp. 31-108. Ces événements de 1917 et
1918 n'ont pas été bien étudiés d'une manière objective. Aussi allons-nous
rouvrir le dossier pour éviter les accusations gratuites formulées à l'encontre
des Tunisiens d'une façon générale.

30 Voir MOHAMED HÉDI CHÉRIE, « L'histoire du XXème siècle tunisien : sources
et études », in : IBLA : revue de l'Institut des Belles Lettres Arabes Ma'had al-ädäb

al-'arabiyya 50 (1987), 159, pp. 91-114.

115



pas homogènes, ils étaient déjà divisés en deux rites depuis 1710 et en
différentes classes.31 Outre les orthodoxes, qui s'étaient accrochés au
début à leur identité tunisienne et avaient refusé toute forme
d'assimilation par la France, et les Livournais, dont la plupart de leurs
membres étaient encore attachées à l'Italie, la majorité de la classe

moyenne, ainsi que les pauvres qui, se trouvant dans l'incertitude, optèrent

dès les années 1910 ou bien pour le socialisme dans le cadre de la

France, pour acquérir la nationalité française et devenir des citoyens
français à part entière, ou bien pour le sionisme, dont les adeptes
commençaient à s'activer.32

Ils se trouvaient ainsi divisés et déchirés entre plusieurs options,
surtout que leur confiance dans la France de 1789 a été en quelque sorte
ébranlée suite aux événements de 1917 et 1918, même si Paris avait souscrit,

dès février 1918, par la déclaration Pichon à celle de Balfour du 2

novembre 1917. Car, à l'époque, hormis une minorité d'activistes
sionistes, fortement divisés, l'ensemble des juifs tunisiens ne croyait pas au

projet sioniste.33 Toutefois, la nouvelle situation de l'après-guerre avait

beaucoup plus touché les juifs grana que les autres juifs. En effet, ces
derniers commençaient à perdre la place privilégiée qu'ils détenaient autrefois

auprès de la famille beylicale et de la bourgeoisie tunisoise. Farouchement

31 Voir CLAUDE HAGÈGE, Lesjuifs tunisiens et la colonisation française jusqu'en 1914,
thèse de 3éme cycle, ronéo, Paris 1973, pp. 9-10 et 107-125.

32 Voir notre travail Les activités sionistes dans la Tunisie de l'entre-deux-guerres,

1920-1939, Tunisie : Éditions Sahar 2013 (initialement présenté et soutenu en
octobre 1980 à la Faculté des lettres et des sciences humaines de Tunis dans le
cadre d'un certificat d'aptitude à la recherche en histoire (C.A.R) sous le titre
Les activités sionistes dans la Tunisie de l'entre-deux-guerres), et notre article « Aux
origines du mouvement sioniste en Tunisie à la veille de la Grande Guerre :

création de l'Aghoudat-Sion et sa première scission (1887-1914) », in : Les
cahiers de Tunisie : revue de sciences humaines — Al-Kurräsät al-tûnisiyya : magallat al-
'ulûm al-insâniyya 44 (1991) 157-158: Numéro spécial: actes du Ve Congres
d'Histoire eF de Civilisation du Maghreb (octobre 1989) Le Maghreb et les pays de
la Méditerranée : échanges et contacts (2) 'Adad hàçç : al-mu 'tamar al-hämis li-
tdrih al-magrib al-'arabi wa-hadâratihi (uktûbir 1989) Al-Magrib al-'arabï wa-bilâd
al-bahr al-abyad al-mutawassit : al-mubâdalât wa-l-'alâqât (2), pp. 225-274. Voir
aussi AL-HAdI AL-TAYMÛm! [HÉDI TiMOUMI], Al-Nasät al-sihyûnï bi-Tûnis,
1897-1948 [Les activités sionistes en Tunisie, 1897-1948], Safaqis [Sfax] : Dar
Muhammad 'All li-l-Nasr 1982.

33 AL-TAYMOmI [TiMOUMI], Al-Nasät al-sihyûnï [Les actvitités sionistes) (note 32).

116



pro-italiens, ils étaient mécontents de la dégradation progressive de leur
influence et des menaces d'assimilation par la France, qui pesaient sur
leur destin.34

C'était dans ces conditions qu'une trentaine de notables juifs prirent
part à une réunion, tenue par « les patriotes tunisiens » au café de France,

probablement à la fin de mars 1919, à la suite des manifestations du Wafd
égyptien.35 Toutefois, cette réunion fut ajournée d'une semaine pour des

consultations, afin de penser sérieusement au statut du Parti tunisien, que
les patriotes comptaient proclamer. Seulement, faisant défection les juifs
n'avaient pas assisté à la seconde réunion. Nous n'avons pas pu établir la

liste des trente notabilités juives, ayant participé à la première réunion, ni
connaître les raisons qui les avaient amenées à ne pas honorer leur

engagement pour la seconde réunion et qui allait être par la suite de lourdes

conséquences dans les relations intercommunautaires. Mais, nous pouvons
à ce propos avancer quelques hypothèses et suppositions. Au cours de la

première réunion, un désaccord, quant à la tactique à adopter à l'égard du

régime colonial, fut enregistré. Ce qui avait certainement nécessité son

report. En effet, il semble que certains militants aient préconisé une action
directe et avaient réclamé des réformes, pouvant aboutir purement et

simplement à l'indépendance du pays, comme l'avait préconisé Abdelaziz
Thaâlbi ['Abdal'a5f%al-Ta'älibi\ (Tunis 1876—1944 ibid.). D'autres, comme
Hassen Guellaty [Hasan al-Gallâtî\ (Ksar el Boukhari, Algérie 1878—1966

Tunis) et Mohamed Noômane [Muhammad Nu'män] (Tunis 1875—1962

ibid.), plus proches des socialistes, acceptaient volontiers le régime colonial,

tout en réclamant son aménagement au profit de la masse des

indigènes. Il semble également que cette différence d'approche ait touché les

trente juifs, ayant pris part à la première réunion du café de France et que
les notabilités des juifs twansa avaient choisi la seconde approche, vu son

aspect modéré.
Par contre, les Grana étaient encore divisées. Ceux qui étaient de nationalité

française, comme les Valensi et les Bonan, étant pour la colonisation,

n'avaient pas, semble-t-il, apprécié la tournure de cette réunion,
même pas sa tendance modérée. Par contre, les Livournais pro-italiens

34 Voir JULIETTE BesSIS, La Méditerranée fasciste : l'Italie mussolinienne et la Tunisie

(Publications de la Sorbonne : série internationale, t. 15), Paris 1981, pp. 38 et s.

35 Voir à ce propos MUSTAPHA KRAÏEM, Nationalisme et syndicalisme en Tunisie,

1918—1929, Tunis : Union Générale Tunisienne du Travail 1976, p. 151.

117



semblaient avoir opté pour la ligne dure d'Abdelaziz Thaâlbi, réclamant

l'indépendance de la Tunisie, dans l'espoir de créer des problèmes à la

France et de voir l'Italie la supplanter dans la Régence. Mais étant minoritaires

au sein de la communauté juive, malgré leur puissance économique,
ils n'y avaient pas pu faire prévaloir leur point de vue, entraînant ainsi la

défection de l'ensemble des juifs. Autre raison de cette défection semblait
être à cause des pressions faites par l'administration coloniale auprès de

ces notabilités. En effet, celle-ci s'était empressée pour annoncer la constitution

d'une commission d'enquête, afin d'évaluer les pertes occasionnées

pour les juifs au cours des événements de 1917 et 1918, proclamant son
intention de dédommager les personnes qui avaient été touchées.

Néanmois et en dépit de cette attitude, les contacts entre musulmans et

juifs s'étaient poursuivis, surtout avec les modérés parmi les nationalistes,

qui étaient pour une « politique d'association »,36 En effet, dans une lettre
addressée à Thaâlbi, le 23 août 1919, alors qu'il était à Paris pour établir
des contacts avec la gauche française et les anticolonialistes, Chédly Kas-
talli \al-Sädili al-Qaslall\ (Tunis 1882—assassiné 1953 à Tunis), très proche
du modéré Hassen Guellaty, l'avait informé qu'il avait procédé, avec les

membres du parti tunisien, à des pourparlers avec certains juifs tunisiens,
dans le but de réaliser un « rapprochement » des points de vue. En même

temps, Joseph Baranès avait, pour sa part, assisté à Paris à un banquet,
organisé par Abdellaziz Thaâlbi. Il faut signaler que ce dernier, en dépit de

son orientation jugée quelque peu extrémiste par les colonialistes, était en
bon terme avec les juifs, puisqu'à la veille de la Première Guerre mondiale,
particulièrement en 1906, il avait écrit en collaboration avec Hédi Sebaï [al-
Hâdi al-Sibâ'î\ et César Benattar \St\dr Bin 'Attâr\ (1868—1937) l'ouvrage
L'es'prit libéral du Coran?1 De plus, au moment où Abdellaziz Thaâlbi
conduisait la première délégation nationaliste à Paris en 1919, il avait rencontré,

entre deux trains à la frontière franco-helvétique, Mohamed Bach

Hamba [.Muhammad Bas Hânbd\ (Tunis 1881—1920 Berlin), un des rescapés

36 Voir HAMADI SAHLI (éd.), « La publication intégrale du Rapport Baron », in :

Al-Magalla al-tärihiyya al-magäribiyya (al- 'ahd al-hadiï wa-l-mu 'âçir — Revue d'histoire

maghrébine (RHM) 9 (1982) 27-28, pp. 295-339.

37 Cet ouvrage fut publié chez Leroux à Paris en 1905 (CÉSAR BENATTAR, El
KADI SEBAÏ & AbdelAZIZ ETTÉALBI, L'esprit libéral du Coran) et réédité sous
le titre Riih al-taharrurfi al-Qur'àn par MUHAMMAD AL-MUHTÄR AL-SALLÄm!

en 1985 à Beyrouth chez Dar al-Garb ahlslâmî avec une traduction en arabe
faite par HAMÂDÏ AL-SÂHILÏ [HAMADI SAHLI],

118



du mouvement Jeunes tunisiens, en exil en Suisse, et s'était mis en accord

avec lui sur la nécessité de procéder à un rapprochement avec les juifs
tunisiens.38

Vers la création du Comitéjudéo-musulman pour l'indépendance

Malgré les dissensions apparues entre musulmans et juifs, lors de la création

du Parti tunisien en mars 1919, les contacts entre les deux communautés

s'étaient poursuivis, afin d'aboutir à un consensus. Mais, une fois le

Parti Libéral Constitutionnel Tunisien (Destour) \al-dustûr\ constitué en

mars 1920, il semble que les juifs, surtout les insatisfaits de la politique de

la Résidence à propos de la naturalisation, et faute de vouloir y adhérer,
avaient préféré créer avec les musulmans modérés le Comité judéo-arabe

pour l'indépendance. Il semble qu'ils aient voulu l'utiliser comme un

moyen de pression et de chantage, afin de réaliser leurs objectifs, proclamés

depuis la veille de la Première Guerre mondiale. D'autre part, le

commissaire Clapier estimait que le véritable instigateur de cette alliance
était l'avocat Albert Bessis [A/bdr Basis] (Carthage 1885—1972 Tunis), qui
« aurait décidé de se venger et pour ce faire, aurait résolu de créer des

difficultés à la France en Tunisie », devenant ainsi un fervent défenseur
des instances du tribunal rabbinique, alors qu'il était auparavant un adversaire

résolu à l'organisation judiciaire indigène pour les juifs.39 Toujours
selon Clapier, Albert Bessis aurait adopté cette attitude, parce que
certaines familles françaises lui avaient fermé leurs portes, suite à son refus,
au début de la guerre, de s'engager dans l'armée française, pour des raisons

familiales, comme il s'était « dérobé à toutes les avances qui lui étaient
faites pour contribuer au moins de ses deniers, d'une façon appréciable,
aux œuvres de guerre ».40

Ce comité avait vu le jour en juillet 1920 et non avant la création du
Destour. D'autant plus que la charte de ce dernier indiquait que les

« membres se recrutaient parmi les Musulmans et Israélites tunisiens,

chaque adhérent devant prêter serment sur le livre sacré de sa religion »,41

laissant la porte ouverte à ces derniers pour prendre effectivement part au

38 Voir KRAÏEM, Nationalisme et syndicalisme (note 35).
39 Archives NATIONALES de Tunisie (A. N. T.) : Série Histoire du mouvement

national, carton 19, dossier 1, note du 22 novembre 1920.

40 A. N. T. : Série Histoire (note 39).
41 Voir « Le rapport Baron » (note 36).

119



Destour. Toutefois, les juifs tunisiens s'étaient désistés, jugeant le parti de

Thaâlbi comme extrémiste et préférant se rallier à la tendance réformiste

dirigée par Hassen Guellaty.
Dans quelles conditions fut créé ce comité Au lendemain de la

Grande guerre, les Tunisiens avaient cru à une éventuelle normalisation de

la situation. Us avaient, en effet, enduré pendant la guerre, non seulement
de la pénurie des matières de consommation de base, mais aussi de la

cherté et de la floraison du marché noir. Aussi, de nombreuses personnalités,

comme le cheikh Ahmed Chérif [Ahmad al-Sarij], Imam de la Grande

Mosquée (1890—1919), avaient-elles demandé au Bey d'intervenir auprès
des autorités coloniales pour procéder à une diminution des prix des

semoules et des pains.42 Mais rien ne fut. Car, même si le prix du pain fut
homologué dans la Métropole, il n'en était pas de même pour la Tunisie,
où il avait même doublé. En effet, si le quintal de farine se vendait en

France à 100 francs, en Tunisie la même pesée était commercialisée à 150

francs, tel point que le kilo de pain s'y était vendu à 1,85 franc au détail et
à 1,80 franc en gros.43

Dans ces conditions et à l'annonce de ces augmentations, les boulangeries

furent dévastées et un poste de police attaqué à la suite d'une manifestation

organisée le 6 août 1920, appelant à l'arrêt de l'exportation du blé

tunisien pour satisfaire les besoins de la population. Les ouvriers de Saint

Gobin, près du port de Tunis, ainsi que les dockers de ce dernier avaient
entamé une action de grève, refusant de décharger les bateaux, annonçant

par là les prémisses d'un mouvement de grèves, qui allait être, en 1924, à

l'origine de la création de la première expérience syndicale autochtone

avec la C. G. T. T. de Mohamed Eli El Hammi [Muhammad Ali al-Hammi\

(El-Hamma 1890-1928 La Mecque).44 Cette grève s'était prolongée

42 A. N. T. : Série E, carton 550/30-15, dossier 39, rapport de police d'août 1919.

43 Institut Supérieur de l'Histoire du Mouvement National
(I. S. H. M. N.), bobine 483, dossier 6, folio 284, Rapport Panaux du 4 août
1920.

44 Voir à ce propos AL-TÄHIR AL-HADDÄD [TAHAR HADDAD], Al-'Ummäl al-

tünisiyyün wa-zuhür al-haraka al-niqâbiyja [Pes ouvriers tunisiens et l'apparition du

mouvement syndical\, Tunis 1927, réédité plusieurs fois à partir de 1966 ; traduction

française : TAHAR HADDAD, Pes travailleurs tunisiens et I'emergence du

mouvement syndical (Collection patrimoine historique), trad, de l'arabe par ABDER-

RAZAK HALIOUI, [Tunis] : Maison Arabe du Livre [1985].

120



jusqu'au 9 août de la même année.45 D'autres manifestations avaient
également éclaté à Mahdia [al-Mahdiya] et à Sousse [SUsa], appelant également
l'abaissement des prix des semoules et dérivées, notamment le pain.46 Il
semble ainsi que ces difficultés économiques aient été à l'origine du
renouvellement du rapprochement entre musulmans et juifs sous l'initiative
d'Emile Fabre, directeur du journal Le cri du soir, réunion au cours de

laquelle « il aurait été décidé de protester, énergiquement, contre l'exportation
de l'huile et des céréales »,47 mot d'ordre qui fut adopté par les manifestants

du 6 août 1920. C'était dans ces conditions que fut créé ce Comité

judéo-musulman pour l'indépendance.
Toutefois, quel était le but politique pour lequel fut créé ce comité

Selon les rapports de police, ce comité avait pour objectif la formation
d'un « bloc entre Jeunes tunisiens musulmans et Jeunes tunisiens israélites,
afin d'obtenir une Constitution en Tunisie ».48 Le même rapport ajoutait

que «les Jeunes tunisiens estimèrent qu'en faisant bloc avec les Israélites,
qu'ils disent très puissants en France, ils obtiendraient plus facilement
satisfaction »,49 Ce comité comprenant une dizaine de musulmans et
autant de juifs. On note parmi eux la présence, du côté des musulmans, de

Flassen Guellaty, Ahmed Sakka [Ahmad al-Saqqâ\ (Monastir 1892—1957

Paris), Radhi Ben Chédli, M'hamed Ben Farhat [Muhammad Bin Farhät],
Salah Ben Yahia Belkhoja et M'hamed Jaïbi [Muhammad al-Ga'äjibi] (Tunis
1878—1938 ibid.), directeur du journal arabe Al-Sawäb [Le bon sens]. Du
côté des juifs, on relève la présence d'Albert Bessis, d'Abraham Bismuth
[Abrähäm Bismüt] (1878—1948 Ariana), de Jacques Scemama [Gàk Samâmd\,

d'Emile Fabre et de Mardochée Smadja [Mardtihäj Samaga] (Tunis 1864—

1923 ibid.), directeur du journal La justice50 et qui était en 1905—1914 le
leader de l'option pour la naturalisation des juifs tunisiens.51 Il semble que
ce dernier, étant déçu des restrictions du décret d'octobre 1910, instituant
une naturalisation sélective, ait changé de cap, dans l'intention de faire

pression sur les autorités coloniales pour aménager cette loi. Une forme de

45 Voir le journal Al-Waqir [Le ministre] des 24 mai, 2 août, 20 septembre et
4 octobre 1920.

46 I. S. H. M. N. : (note 43), folio 291.

47 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 17 juillet 1920.

48 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 9 juillet 1920.

49 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 9 juillet 1920.

50 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 9 juillet 1920.

51 Voir SMA[D]JA, De l'extension (note 1).

121



chantage, semble-t-il, auquel les représentants musulmans de ce comité
n'avaient peut-être pas fait attention ou avaient évité de le remettre sur le

tapis, considérant comme le préconisait le proverbe tunisien : « Nous

sommes les enfants de ce jour ».

La première action de ce comité, juste après sa constitution en juillet
1920,52 fut une action de propagande. Profitant, en effet de l'augmentation
en août des prix des denrées de premières nécessités, comme la semoule, le

pain et l'huile, le bureau s'était réuni à la rue d'Athènes au siège du journal
Le cri du soir. Ils avaient décidé, malgré le saccage de certaines boutiques de

juifs, « de faire une active propagande dans les milieux indigènes, tant de

Tunis que de l'intérieur »53 de la Régence pour décrisper la situation entre
les deux communautés. D'autre part, dès octobre 1920, ce comité prit la

dénomination d'Union judéo-musulmane, qui fut à l'origine de la seconde

délégation destourienne, dépêchée en France en décembre de la même

année, sous la conduite de Tahar Ben Ammar [Tähir Bin 'Ammär\ (Tunis
1889—1985 Tunis) et comprenant Abderahmane Lazzem (Bizerte 1877—

1937 La Mecque), Elie Zérah (Tunis 1883—1949 ibid.) et Albert Bessis.

En effet, le commissaire Clapier notait déjà en octobre 1920, que ce

comité pensait « envoyer une délégation à Paris pour réclamer à nouveau
la fameuse constitution ». Et d'ajouter : « Cette délégation serait composée
d'Israélites et de Musulmans, qui s'aboucheraient avec les sionistes et
l'Alliance Universelle Israélite ».54

Cette petite note mérite réflexion et quelques remarques. D'abord, le

commissaire Clapier n'était pas sûr de ses informations, puisqu'il avait
utilisé dans ses propos le conditionnel.

Ensuite, les sionistes avaient, certes, tenté après les accords de San

Rémo d'avril 1920, d'établir un rapprochement avec les Arabes d'Orient
d'une façon générale, mais pour leur part les sionistes de Tunisie n'avaient

pas pris une position claire, étant occupés par leurs divisions et par la
tentative de constituer une fédération.55 Ils n'avaient, en effet, cessé au cours
de 1920 de rappeler qu'ils n'avaient « pas une politique en ce qui concerne
les affaires du pays ». Ils voulaient, selon Henri Maârek, « s'attirer l'amitié

52 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 9 juillet 1920.

53 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 24 juillet 1920.

54 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 9 octobre 1920. Voir aussi A. N. T. :

Série Histoire (note 39), note du 22 octobre 1920.

55 Voir notre mémoire Les activités sionistes (note 32).

122



et les bons procédés de tous les concitoyens sans exception et plus
particulièrement les Arabes ».56

Cela ne veut aucunement dire, que les membres de la seconde délégation

destourienne avaient pris contacts à Paris avec des sionistes, même si

à l'époque, ils avaient gardé silence à propos de la question palestinienne
et n'en avaient pas encore pris position, tellement ils étaient pris par la

question tunisienne.
Cette hypothèse nous est dictée par deux raisons. Premièrement, mis à

part cette petite note, écrite au conditionnel, nous ne trouvons aucune
autre indication sur ce genre de contacts. Deuxièment, la majorité des juifs
tunisiens du comité précité, ainsi que ceux de la délégation destourienne
étaient des assimilationnistes, malgré qu'ils aient été déçus par la politique
française à l'égard des juifs tunisiens, d'une façon générale. Ils étaient
également pour la plupart des « alliancistes ». Or, les alliancistes, surtout ceux
de l'Alliance Universelle Israélite de Paris, étaient à l'époque farouchement
antisionistes, à tel point que les sionistes, de Paris ou de Tunis, les

accusaient d'être « des bâtards et des traîtres » à la cause du judaïsme.57
C'est pour cette raison que nous ne penchons pas pour l'idée d'un contact,

même formel, avec les sionistes de Paris. Certes, peut-être avaient-ils

eu des entretiens avec certains juifs de la Métropole, mais il est certain que
ces derniers étaient de gauche, appartenant au courant assimilationniste et

antisioniste, prôné par l'Alliance Universelle Israélite et le Consistoire des

juifs de France. Ainsi, la note du commissaire Clapier semble s'inscrire en

faux, puisqu'un mois après le même Clapier reconnaissait qu'Albert Bessis

« serait [à Paris] l'objet d'attentions particulières des dirigeants de l'Alliance
Israélite qui voudraient trouver, en lui, le chef, à Tunis, d'un comité de

résistance aux manœuvres sionistes ».58

Publication etprogramme

Le Comité judéo-musulman pour l'indépendance avait publié dès le
3 octobre 1920 un journal. Son titre ~La Tunisie nouvelle était assez significatif,

ainsi que sa devise annonçant que « les chiens aboient... et la caravane

passe »,59 II s'agit d'un « organe hebdomadaire, politique et littéraire »,

56 Voir HENRI MaArek, «Juifs et Arabes », in : Ta voixjuive du 15 août 1920.

57 Voir notre travail Les activités sionistes (note 32), p. 101.

58 A. N. T. : Série Histoire (note 39), note du 22 novembre 1920.

59 Voir Ta Tunisie nouvelle du 3 octobre 1920.

123



ayant également pour sous-titre « pour l'union des musulmans et des juifs
et pour le triomphe des principes républicains ». Son comité-directeur était

composé de la manière suivante : Jacques Scemama, Dr. Chemla, Dr.
Khayat [al-Hayyât\, Dr. Boulakia, Bessis, Bismuth, Smadja, Albert Nahum
du côté des juifs ; Hassen Guellaty, Jilani Ben Romdhane, Mohamed
Noômane, M'hamed Jaïbi, Tahar Ben Ammar, Ahmed Sakka, Radhi Ben

Chédli, M'hamed Ben Farhat, du côté des musulmans.60 Son programme
d'action se résumait en un seul mot d'ordre : « lutter contre la haine entre
les races et les confessions et œuvrer à leur rapprochement ». Ce

programme était bien exposé dans l'éditorial du premier numéro de Ta Tunisie

nouvelle du 3 octobre 1920, dans lequel on lit entre autres :

« Nous tâcherons d'éduquer la foule panurgienne, qu'un fanatisme

odieux, excité par ceux qui trouvent intérêts dans ce genre de division, et

lui apprendrons que tous les hommes sont des frères quelle que soit leur

croyance, quel que soit leur pays. Chez nous, pas de bicots, pas de roumis,

pas de youpins Nous avons appris à vivre avec les Français, les Italiens,
les Anglo-Maltais, nous ne pouvons que les aimer et vivre avec eux en
bonne intelligence, comme d'ailleurs, cela a été à ce jour. Nous éviterons

toujours les discussions discordantes pour ne pas créer des dissentiments

entre divers éléments de la population ». Et le journal d'ajouter : « Nous

démasqueront nos contradicteurs en exposant clairement nos points de

vue et en détruisant les équivoques. » « Nous élèverons notre voix pour
qu'on sache en France, qu'en Tunisie, il existe une partie de la population

qui réclame une Constitution, que tout sincère républicain ne pourra
lui refuser. »

« Les Musulmans et les Israélites », poursuivait le journal, « ne sont

presque pas représentés au sein de la Conférence consultative, c'est contre
cela que nous élevons. Nous voulons que les Tunisiens puissent être

électeurs et éligibles [...] »

« Nous demanderons aussi qu'on institue une loi pour obliger les

parents à envoyer leurs enfants à l'école jusqu'à un certain âge. Chaque
citoyen sera alors conscient de son rôle et on ne pourra plus faire agir des

individus contre eux-mêmes. L'œuvre que nous entreprenons est trop
belle et ne manquera pas d'adeptes ». L'éditorialiste écrivait en conclusion :

« Pour poursuivre cette œuvre, il faut que nous soyons soutenus par tous
ceux qui se rallient à notre idée d'unir les musulmans et les israélites, de

60 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 27 novembre 1920.

124



défendre leurs intérêts et de combattre pour le triomphe des principes
républicains ».61

On voit par là que le programme de ce comité, esquissé dans cet éditorial,

était conforme à celui du Destour, tracé dans l'opuscule de Thaâlbi Da
Tunisie martyre, surtout en ce qui concernait la requête d'instaurer une
Constitution, ainsi que la gratuité d'un enseignement obligatoire. Bien

plus, le journal adopta en entier le programme du Destour.62 Ce n'était pas
étonnant, puisque l'un des membres de ce comité n'était autre qu'Ahmed
Sakka, auquel on attribuait l'opuscule Ta Tunisie martyre, et que l'avocat

Jacques Scemama était, en même temps, l'avocat défenseur de Thaâlbi, à la

suite de l'arrestation de ce dernier en août 1920 sous l'accusation de complot

contre la sûreté de l'Etat.
Toutefois, malgré les bonnes intentions de ce programme, ainsi que la

volonté des uns et des autres à faire réusssir cette tentative de rapprochement

entre musulmans et juifs et créer par conséquent les conditions
d'une société plurielle et démocratique, cette expérience avait vite connu
un cuisant échec, lourd de conséquence. D'ailleurs, cet échec pointait à

l'horizon dès les premiers jours. En effet, à peine le bruit de l'évantualité
de créer une alliance entre juifs et musulmans, que le publiciste juifJoseph
Cohen-Ganouna entama dans son journal T'égalité une campagne de

dénigrement, prétendant que les juifs ne pensaient pas se rallier aux musulmans

pour réclamer une constitution. Par cette attitude, Ganouna avait,

certes, provoqué le mécontentement de plusieurs notables juifs, qui
avaient reconnu que cette union constituait « une garantie pour eux contre
les oppressions et les abus qui se commettent sur leurs biens et leurs

personnes » par les colons et par la France.63 Il fut même accusé d'avoir « des

rancunes contre les musulmans pour des événements personnels anciens,
d'ailleurs sans importance ».64

T'échec et lafin du comité

A peine cinq mois de sa constitution, c'est-à-dire à partir de novembre
1920, le Comité judéo-musulman pour l'indépendance avait connu des

61 Voir Ta Tunisie nouvelle du 3 octobre 1920.

62 Voir Ta Tunisie nouvelle du 17 octobre 1920.

63 Voir les journaux Al-$awäb [Te bon sens] du 20 juillet 1920 et T'évolution tuni¬

sienne du 7 août 1920.

64 Al-$awäb [Le bon sens] (note 63) et L'évolution tunisienne (note 63).

125



dissensions, à tel point que, selon le commissaire Clapier, six musulmans

sur dix auraient présenté leurs démissions. Et ce malgré les efforts de

Smadja, Bessis, Guellaty et Ben Romdhane pour les en dissuader et maintenir

la cohésion du groupe.65 Il semble que ces dissensions étaient le reflet
et les conséquences de celles qui commençaient à se faire jour et à

s'amplifier au sein même du Destour, surtout à la suite de la publication de

La Tunisie martyre, entre les partisans de l'indépendance pure et simple et

ceux qui étaient pour la modération, les réformes et une politique
d'association.66

Pour sa part, Albert Bessis avait essayé d'intéresser l'Alliance Universelle

Israélite à la cause tunisienne et à celle du comité. D'où l'accusation
du commissaire Clapier, à propos dans éventuel abouchement, à Paris,

entre les membres de la délégation destourienne et les sionistes. Toutefois,
l'Alliance avait refusé cet appui.67 De son côté, Elie Zérah était quelque

peu hésitant, quant à sa participation au sein de la seconde délégation du

Destour, surtout après le tollé général provoqué par l'ouvrage de Thaâlbi.
Mais il semble qu'Albert Bessis, l'un des fervents animateurs du comité,
tout comme Hassen Guellaty, l'ait poussé à y prendre part. Seulement, il
faut signaler que l'une des principales causes de l'effritement de ce comité
était essentiellement due à la position de certains nationalistes de

l'intérieur de la Régence à son égard ; position qui était, d'ailleurs, quelque

peu alimentée par la propagande des colonialistes et de l'administration
coloniale.

En effet, le Comité judéo-musulman avait tenté de créer des sous-
comités à Sousse, Sfax [,Safâqis\, Souk el-Arbaâ [Süq al-Arbi'a\, Tozeur
\Tau%ar\, Gafsa [Gafia\ et d'autres villes de l'intérieur du pays. Toutefois,
mis à part les sous-sections des deux premières localités précitées, celles

des autres n'avaient pas vu le jour. Bien au contraire, celle de Gafsa avait

dépêché un délégué musulman à Tunis dans le but de faire une campagne
dans les journaux contre cette union. D'autres facteurs avaient concouru à

alimenter les dissensions entre les membres du comité, et qui s'étaient

65 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 27 novembre 1920.

66 Voir ALI MAHJOUBI, Les origines du mouvement national en Tunisie (1904—1934)
(Mansürät al-Gâmi'a al-Tünisiyya, Kulliyyat al-Ädäb wa-l-'Ulüm al-Insäniyya

Publications de l'Université de Tunis, Faculté des Lettres et Sciences
Humaines. Série 4 : Histoire, t. 25), Tunis : Publications de l'Université de Tunis
1982, pp. 204-214.

67 A. N. T. : Série Histoire (note 6), note du 30 novembre 1920.

126



soldées par sa dissolution en janvier 1921. D'abord, il y avait la campagne
orchestrée par le journal des prépondérants colonialistes, La Tunisie française.

Celui-ci s'était étonné de ce qu'il avait considéré comme une alliance

« contre-nature »,68 II avait essayé, dès octobre 1920, de rappeler dans une
série d'articles aux juifs les prétendues exactions qu'ils avaient subies avant
l'arrivée de la France, tout en accompagnant cela par de nombreuses

exagérations inouïes et des contre-vérités. Tout en faisant table rase de ses

campagnes antisémites d'avant la guerre, ce journal leur avait miroité les

avantages d'une éventuelle assimilation, avec les bénéfices et les avantages
d'une probable naturalisation. D'autant plus que les autorités coloniales
avaient institué, dès 1919, le tiers colonial, autrement dit la majoration des

traitements des fonctionnaires français de 33 %.69

Ensuite, et toujours dans le cadre d'une éventuelle assimilation, la

France avait changé de politique à l'égard des juifs, au moment où le péril
italien s'était renforcé dans les années 1920, en leur promettant la révision
des conditions de leur naturalisation. Promesse qui avait abouti, malgré les

restrictions et les conditions rigoureuses, à la loi de naturalisation de

1923.70 Enfin, l'élite juive, surtout les Grana, avaient par la suite choisi la

résignation face à une prépondérance coloniale, qui s'était affirmée avec

arrogance. Elle avait ainsi opté pour le moindre mal, à savoir le maintien
du statu quo pour préserver les droits acquis et défendre ses positions
socio-économiques et si possible les consolider.71

Ainsi, il y a lieu de constater que les autorités françaises avaient su
manœuvrer pour maîtriser la situation, en creusant davantage la mésentente

entre les musulmans et les juifs. Étant au fait des divisions que connaissait
la communauté des juifs en Tunisie, divisions séculaires entre les juifs

grana et les juifs twansa, elles avaient miroité â ces derniers, déjà acquis
à la culture française, l'éventualité d'une naturalisation avec ses avantages
financiers et moraux. Son objectif était de porter un coup de grâce
à l'influence économique et politique des juifs livournais pour contrecarrer
l'influence italienne ; cible qui ne fut effectivement atteint qu'au lende-

68 Voir Ta Tunisiefrançaise des 7 et 20 octobre 1920.

69 Voir MAHJOUBI, Les origines du mouvement national (note 66), pp. 171-173.

70 Voir ABDELKRIM AllAGUI, « Les juifs face à la naturalisation dans le Tunis
colonial », in : Histoire communautaire, histoire plurielle : la communautéjuive de

Tunisie ; actes du colloque de Tunis, organisé les 25-26-27février 1998 à la ¥acuité de la

Manouba, Tunis : Centre de publication universitaire 1999, pp. 203-215.
71 Voir BeSSIS, La Méditerranéefasciste (note 34), p. 39.

127



main de mai 1943, date de la défaite des forces de l'Axe en Tunisie et la

mise en marche d'un processus de liquidation des biens italiens dans la

Régence.72

Quant aux nationalistes tunisiens, n'ayant pas, comme à leur accoutumé,

à s'immiscer dans les affaires internes de la communauté des juifs
tunisiens, n'avaient pas su mettre en confiance la majorité de ces derniers,

notamment les pauvres de la Hara, autrement dit les juifs twansa, en se

ralliant essentiellement aux juifs grana, croyant à leur force économique et
à l'éventualité de pouvoir financer leur mouvement. Or, ceux-ci, en se

rapprochant des nationalistes, avaient voulu, au contraire, les utiliser
contre la France, afin de mettre celle-ci en difficulté dans la Régence et de

permettre éventuellement à l'Italie de réaliser ses objectifs en Tunisie.
Aussi les juifs twansa, de par l'intolérance des Grana à leur encontre,
s'étaient-ils sentis comme des laissés pour compte, optant ainsi soit pour la

naturalisation, même si certains avaient adhéré aux mouvements de

gauche, soit pour le sionisme, pour devenir par la suite le vivier de

l'émigration des juifs vers la Palestine.

72 Voir notre travail sur « Les prisonniers de guerre des puisssances de l'Axe en
Tunisie (1943—1945) », in : Les cahiers de Tunisie : revue de sciences humaines — Al-
Kurrâsât al-tûnisiyya : magallat al-'ulûm al-insànijya 48 (1995) 169-170 : Numéro
spécial : Vie Congres International d'Histoire et de Civilisation du Maghreb (Tunis,
décembre 1993) « Guerre et paix dans l'histoire du Maghreb » - A 'mäl al-mu'tamar
al-'älami al-sädis li-tdrïh al-magrib wa-hadàratihï (disimbir 1993 Tunis) : «Al-Harb
wa-l-salâm », pp. 261-294.

128


	Le Comité judéo-musulman pour l'indépendance de la Tunisie (1920-1921)

