
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: "So bleibt sie unversehrt und empfängt Samen" : weibliche Fertilität,
Embryogenese und Rechtsdenken in rabbinischer Auslegung am
Beispiel von Numeri 5,28

Autor: Dubrau, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„So bleibt sie unversehrt und empfängt Samen"
Weibliche Fertilität, Embryogenese und Rechtsdenken

in rabbinischer Auslegung am Beispiel von Numeri 5,28

Von Alexander Dubrau*

Abstract

This paper deals with various rabbinic interpretations ofNumbers 5:28 from a halakhic legal

perspective. This verse in Numbers 5 appears in the context of a description about a rite which

aims to prove whether or not a married woman is under suspicion ofadultery (Sota). While in the

biblical context the exact meaning of the lemma regarding an innocent woman is unclear, the

Tannaitic Midrashim, Sifre Bemidbar and Sifre Zuta, open a discussion about merit (Zekhut)
which becomes apparent in female fertility discussions. I claim that the controversy between

R. Ishma'el and R Aqiva concemingfemalefertility, and (in the case ofR. Ishma'el) antenatal

influence over thefoetus, is to be understood as a controversy between teleological (R. Ishma 'el) and

exclusively exegetical (R. Aqiva) oriented approaches. While theformer approach combinesfactual
arguments with exegetical considerations, the latter negates this possibility by applying only to

exegetic argumentation. These approaches shape the ongoing discussion concemingfertilityfor the

innocent Sota. The paper explores insights of rabbinic legal methodology based on the example of
rabbinic discussions offemale fertility with recourse to Numbers 5:28, and discusses their

development trajectories in Tannaitic andAmoraic literature.

Rabbinische Äusserungen zur weiblichen Fertilität und Embryogenese
finden sich in den klassischen Quellen vor allem in den eherechtlichen

Abhandlungen der Ordnung Nashim (Frauen) und im die rituelle Unreinheit
der Frau während und nach der Menstruation behandelnden Traktat Nidda.

Embryologische wie auch gynäkologische Anmerkungen und Behauptungen

werden in rabbinischen religionsgesetzlichen (halachischen) Stellungnahmen

oder in Sinnzusammenhängen aggadischer, das heisst narrativer
rabbinischer Überlieferungen in zuweilen lapidarer Form vermittelt. Bei der

* Dr. Alexander Dubrau, Universität Tübingen, Liebermeisterstr. 12, D-72076 Tü¬

bingen. — Der Aufsatz geht auf einen am Ol. Juli 2015 am Asien-Afrika-Institut
der Universität Hamburg gehaltenen Vortrag zum Thema „Das Bitterwasser
und sein Einfluss auf sanfte Geburt, Geschlecht und Aussehen des Kindes —

Ein Kapitel talmudischer Hermeneutik im Kontext von Numeri 5" zurück. Die
Umschrift hebräischer Namen und Wörter erfolgt ausspracheorientiert; die

Abkürzungen der Traktate orientieren sich an GÜNTER STEMBERGER, Einleitung in
Talmud und Midrasch, München 92011. Die Bibelzitate orientieren sich an der

Übersetzung von Leopold Zunz.

49



Beschäftigung mit spätantiken jüdischen Texten der für den heutigen Leser
meist fremden Thematik kultischer Reinheitsgesetze scheint es geboten, die

in den Quellen sporadisch und in den Gedankenfolgen rabbinischer
Stellungnahmen zuweilen nur kasuistisch und mitunter disparat überlieferten

Aussagen zum Thema im Zusammenhang der Genese des nachbiblisch rab-
binischen Rechts wie auch des kulturellen Umfelds zu erschliessen. Zwar
gründen die in der Mischna und besonders im Babylonischen und
Palästinischen Talmud herausgebildeten rabbinischen embryologischen Abhandlungen

auf biblische Traditionen, gehen jedoch — wie im Folgenden
beispielhaft gezeigt wird — im Detail meist über die biblischen Bestimmungen
hinaus oder weichen sogar von diesen ab. Die in der rabbinischen Literatur
im Hinblick auf das Finden neuer Bedeutungszusammenhänge überaus

produktive Spannung zwischen dem biblischen und dem nachbiblischen
jüdischen Recht zeigt sich besonders in rabbinischen Interpretation biblischer
Reinheitsrituale. Die Entscheidungen über rein (Tintt) und unrein (NDO) waren

im — keinesfalls kontinuierlich verlaufenden — Übergang von pharisäischer

zur rabbinischen Halacha die strittigsten und trugen für die sich
herausbildende rabbinische Bewegung ab dem ersten Jahrhundert n. Zw.
entscheidend zur Abgrenzung nach aussen bei. Die rabbinischen Ausführungen

über die des Ehebruchs verdächtigte verheiratete Frau (Sota), dem das

so genannte Sota-Ritual in Num 5,11-31 zu Grunde liegt, legen darüber

Zeugnis ab.1

Numeri 5 beschreibt eine rituelle Handlung, bei der die des Ehebruchs

verdächtigte Frau durch Bitterwasser (DTisnn D">n)2 in einer von einem

Priester vorgenommenen kultischen Handlung auf ihre rituelle Rein-
beziehungsweise Unreinheit geprüft wird, um den gegen sie erhobenen Verdacht
der sexuellen Unreinheit abschliessend aufzuklären. Ehebruch ist nach

Lev 20,10 und Dtn 22,22 eine schwere Sünde und wird — unabhängig vom
Geschlecht — mit dem Tod bestraft. Bei einem Verdacht auf Ehebruch kann

1 Hebräisch noio („Abtrünnige, Untreue"), abgeleitet von nüli> („abweichen"),
„abwenden" etc. Mit dem Begriff Sota (pl. Sotot) bezeichne ich neben dem Sota-

Ritual in Anlehnung an das biblische und rabbinische Verständnis von Num 5

auch die des Ehebruchs verdächtigte und im Ritual geprüfte Frau. Da die sexuelle

Unreinheit im Unterschied zu anderen Arten ritueller Unreinheit an eine
sündhafte Handlung gebunden ist, verwende ich im Folgenden bei einer
kultisch „unreinen" oder „reinen" Sota gemäss der biblischen beziehungsweise
rabbinischen Vorstellung synonym die Bezeichnung „schuldig" oder „unschuldig".

2 Zum Begriff „Bitterwasser" vgl. u. a. TlKVA FRYMER-KENSKY, The Strange
Case of the Suspected Sotah (Numbers V 11-31), in: Vetus Testamentum 34

(1984), S. 11-26, hier S. 25-26.

50



auf der Grundlage menschlichen Ermessens kein Urteil gefällt werden, es

steht anders als beispielsweise bei der rituellen Verunreinigung durch einen
menschlichen Leichnam, der Totenunreinheit (riü riXHIü), keine adäquate
Form eines Reinigungsverfahrens zur Verfügung. In diesem Fall kommt
nach biblischer Konzeption das Sota-Ritual zur Anwendung.3

Der Sünde des Ehebruchs4 haftet damit auch eine moralische Unreinheit

an, die weitreichende halachische Konsequenzen hat und auf die
folgende Generation übertragen wird; sicher ein, wenn zweifelsohne nicht der

einzige Grund dafür, dass die Bibel die Frage der sexuellen Unreinheit im
Kontext eines Rituals zur Prüfung eines Ehebruchs allein seitens der Frau
thematisiert.5 Bis zum Zeitpunkt der Lo&?-Prüfung verharrt die des

Ehebruchs verdächtigte Person im zu sühnenden Zustand ritueller Unreinheit.
Eine Besonderheit des Rituals zeigt sich im Phänomen des Auswaschens

des Gottesnamens in „heiligen Wasser" (V. 17, nrtl>7p D'ö); ein Novum rab-
binischer Prämissen, da der Gottesname weder ausgesprochen — dies ist

einzig dem Hohepriester am Versöhnungstag im Tempel vorbehalten —

noch unachtsam aufgeschrieben beziehungsweise auf Geschriebenen
weggeworfen werden darf.6 In Num 5,27-28 ist zu lesen:

3 Für die Rabbinen ist auch das Entblössen der Scham (Lev 20,18) durch einen
fremden Mann ein Grund für die Einleitung des Sota-Verfahrens, siehe z. B.
SifZuta 5,19 (235).

4 Die Affinität zwischen Unreinheit und Sünde ist in biblischen und rabbinischen
Texten allgegenwärtig. Das Minha-Opfer im Sota-Ritual hat mit dem individuellen

Sühnopfer (riNün) viele Gemeinsamkeiten: Das Ritual findet vor dem
Heiligtum statt, in V. 15 wird es als piDT nma bezeichnet und verweist auf die

Schuld, das Fehlverhalten und die Sünde der Frau (TIS? rram), einige Opferteile
werden nicht verbrannt und dem Priester gegeben.

5 Ein Kind einer aus Ehebruch hervorgegangenen Beziehung gilt als "im?: / mT»ö

{niam^er / mamt(eret, „Bastard"). Dieser hat in kultischen Handlungen eine

Sonderstellung, eine Heirat wird von einem rabbinischen Gericht nur mit anderen
D'-iTöa / nvima (mam^erim / mam^erot) anerkannt.

6 Nach SifBem § 12 (18) warnt der Hohepriester die Sota: „Sei nicht die Veran¬

lassung dazu, dass der grosse Name, der in Heiligkeit geschrieben ist, durch das

Wasser weggewischt werde." - Vgl. dazu auch die Diskussion über das Verwischen

des Abschnittes über die des Ehebruchs verdächtigen Frau einer Torarolle

in bSota 20a-b. Aufgrund dieser und weiterer biblischer Bestimmungen in
Num 5 verweist die Forschung auf die Sonderstellung des Rituals in der
jüdischen Tradition, vgl. MICHAEL FlSHBANE, Accusations of Adultery. A Study of
Law Scribal Practice in Numbers 5:11-31, in: Hebrew Union College Annual 45

(1974), S. 25-45; HERBERT C. Brichto, The Case of the Sota and a Reconsideration

of Biblical Law, in: Hebrew Union College Annual 46 (1975), S. 55-70, hier

51



(27) Und hat er sie das Wasser trinken lassen und unrein ist und sich an ihrem Mann
versündigt hat, so wird dasfluchbringende Wasser der Bitterkeit (n1"!»1? cran) in
sie gehen und ihr gum Verderben werden, dass ihr der Bauch anschwellen und ihre Hüfte
schwinden wird, und es wird die Frau gum Fluch werden unter ihrem Volk. (28) Und wenn

die Frau nicht verunreinigt wurde, sondern rein ist, so bleibt sie unversehrt und empfängt
Samen (STj nviPl Nin mntpi nràn nsçt?] nVdxi).

Ausgehend vom Verständnis von V. 28 führen die Rabbinen der talmudischen

Zeit eine kontroverse Diskussion über den Einfluss des im Sota-Ritual

verwendeten Bitterwassers auf die weibliche Fertilität und Embryogenese.

Der Beitrag widmet sich diesen in der rabbinischen Auslegung zum
ioAz-Ritual diskutierten Aspekten. Im Mittelpunkt der Auseinandersetzung
steht eine frührabbinische Kontroverse zur Frage weiblicher Fertilität und

zum antenatalen Einfluss auf Geschlecht und Aussehen des Kindes.
Ausgehend von Numeri 5,28 ist zunächst nach dem Deutungshorizont der
rabbinischen Kommentare sowie deren methodologischen Konzeptionen zu
fragen, die — dies ist für das Verständnis der Vorstellung vom antenatalen
Einfluss auf Geschlecht und Aussehen des Kindes entscheidend — auch
Aufschluss über literarhistorische Erkenntoisse vermitteln. Dabei geht es

nicht nur um die aus einer Auslegungstradition generierten Prämissen, auch
der von den Rabbinen selbst reflektierte Sachverhalt der Einbettung
vernünftiger Argumentations folgen in das rabbinische Projekt einer detaillierten

Erschliessung des biblischen Ritualgesetzes in einer Epoche ohne Tempel

und ohne eine kultisch reine Priesterschaft ist zu berücksichtigen. Auf
das Sota-Ritual bezogen wirft dies eine Reihe von Fragen auf. Warum wird
der weiblichen Fertilität und der Embryogenese im rabbinischen Kommentar

zum Sota-Ritual eine so grosse Bedeutung zugewiesen? Wie werden

embryologische Stellungnahmen in den exegetischen Kontext eingebettet?
Sowie, welche Konzeptionen liegen diesen rabbinischen Vorstellungen zu
Grunde? Aus den rabbinischen Entwürfen erschliessen sich weitere
konzeptionelle Fragen, die im Folgenden allenfalls angesprochen, nicht jedoch
im gebührenden Masse behandelt werden können. Wird dem Bitterwasser
des bo/Ä-Rituals eine reale, essentielle Wirkung im Körper der Frau
zugeschrieben? Wie ist der Übergang vom Status einer „zweifelhaft" kultischen
Rein- beziehungsweise Unreinheit der des Ehebruchs verdächtigten Frau

vor dem Ritual hin zu der im Ritual gewonnenen konkreten Wesensbestimmung

(die Frau ist entweder kultisch rein oder unrein) zu fassen?

S. 55, und AdriANA Destro, The Faw ofJealousy. Anthropology ofSotah (Brown
Judaic Studies, Bd. 181), Adanta, GA 1989.

52



Die zu erörternden spätantiken Texte zum Sota-Ritual spiegeln divergierende

Deutungskonzepte im rabbinischen Schriftverständnis wider, die

wiederum Einsichten in das rabbinische Rechtsdenken und die rabbinische
Rechtsmethodik vermitteln. Einerseits dominiert im rabbinischen
Verständnis von Num 5,28 eine teleologische Deutung der Schrift,7 andererseits

ein Schriftverständnis, dem gemäss sich der Interpret des göttlichen
Wortes ausschliesslich am Primat der Schriftexegese orientiert. Die
rabbinische Diskussion zeigt beispielhaft das von den Rabbinen reflektierte

Spannungsfeld der Gewichtung exegetischer Schlüsse und einer vornehmlich

an sachlichen Vernunftgründen orientierten Auseinandersetzung. Die
folgenden Ausführungen nehmen dieses rabbinische Rechtsdenken mit in
den Blick. Der Beitrag knüpft an eine Forschungsrichtung, die versucht,
Überlieferungsprozesse in der rabbinischen Literatur im Licht der Einsichten

„rabbinische(r) Rechtsgeschichte" wie auch der „Geschichte der
rabbinischen Rechtsmethodik" zu verstehen.8 Er möchte exemplarisch zeigen,
dass zum Verständnis rabbinischer Stellungnahmen die den Redaktionspro-
zess der rabbinischen Texte selbst prägenden differenzierten methodologischen

Herangehensweisen der Rabbinen als entscheidender Faktor für das

Verständnis der Überlieferungsprozesse mitzudenken sind.

1. Zum Verständnis von Num 5,28 in der Bibel

Der biblische Zugang zur Frage der Reinheit und Unreinheit der des

Ehebruchs verdächtigten Frau ist dichotom: Im Falle sexueller Unreinheit wird
ihr Uterus zerstört und ihr damit jede Möglichkeit einer zukünftigen
Schwangerschaft genommen; im Fall ihrer Unschuld wird sie „Samen

empfangen".9

7 Zum teleologischen Rechtsdenken aus rechtswissenschaftlicher Perspektive
vgl. FERNANDO Leal, Ziele und Autorität. Zu den Grenzen teleologischen Nechtsden-

kens, Baden Baden 2014. Zur ausführlich geführten Debatte um die Begriffe
„Déontologie" und „Teleologie" in der christlichen Theologie vgl. den
Sammelband Adrian HoldereGGER / WERNER WOLBERG (Hg.), Déontologie-
Teleologie. Normtheoretische Grundlagen in der Diskussion (Studien zur theologischen
Ethik, Bd. 135), Fribourg / Freiburg i. Br. / Wien 2012 (22013).

8 RONEN Reichman, Von vier und mehr Gründen, warum man die Pe'a für die
Armen am Feldende stehen lassen soll, in: Trumah 15 (2005), S. 79-98, hier S. 79.

Reichmans Ausführungen erheben methodologischen Anspruch; die Erschliessung

rabbinischer Methodologie kann und sollte als Argument für die
Textgeschichte fruchtbar gemacht werden.

9 Ishay Rosen-Zvi weist auf die Spannung, die zwischen der Beschwömng der
Frau durch den Priester (V. 21-22) und der optional positiven Wirkung des

53



Der Wortlaut so bleibt sie (die Frau) unversehrt und empfängt Samen (nni?}) ny-p
37% V. 28) beschreibt die positive Auswirkung des Bitterwassers für die des

Ehebruchs beschuldigte kultisch reine Frau. Die Wendung führt die Aussage

von V. 19 weiter aus. In diesem Vers findet die rituelle Reinheit der unschuldigen

Sota erstmals Erwähnung: Wenn kein Mann dich beschlafen hat [...] so bleibe

unverletsf von diesenfluchbringenden Wasser der Fitterkeit (fri as 'pm [...] "Rix wx
nbxn nmxan iaa). Numeri 5,28 impliziert über die Aussage der körperlichen

Unversehrtheit der reinen Sota (V. 19) hinaus weibliche Fertilität und

generiert eine Konzeption, die keinesfalls vorschnell als Einleitung einer

Schwangerschaft zu definieren ist.10 Nach Frymer-Kensky ist es sogar denkbar,

dass mit der biblischen Formulierung dem Wasser selbst die Möglichkeit
der Einleitung einer Schwangerschaft zugesprochen wird, eine Konzeption,
die sich auf (magische) Implikationen des Bitterwassers — eine mit dem Staub

der Stiftshütte und dem ausgewaschenen Gottesnamen vermischten
Substanz — beruft und somit eine Befruchtung ohne männlichen Samen voraussetzt.11

Die Vorstellung einer asexuellen Fortpflanzung ist, zumindest auf

Grundlage des levitischen Reinheitssystems der Bibel, stark zu bezweifeln.12

Wassers in V. 28 besteht: "The priest explains, while administering the oath,
that 'the accursed water of bitterness' has only harmful qualities; the wife will
be hurt ifguilty (21, 22), but merely unharmed if innocent (19). The priest mentions

no possible positive consequences to drinking the water, strictly asserting
that the pure woman 'will be free from this water of bitterness.' Only in the

description of the consequences of drinking (28) do we find an additional

promise in the verses: the woman will both be 'free' and 'be sown with seed'."

(ISHAY ROSEN-ZVI, The Mishnaic Sota Ritual Gender, Temple and Midrash, transi,
from the Hebrew by Orr Scharf (Journal for the Study of Judaism / Supplements,

Bd. 160), Leiden / Boston 2012, S. 122).
10 Die mr-Metaphorik bezeichnet das in der Schrift wie auch in anderen nah¬

östlichen Kulturen bekannte anthropologische Konzept des „Einpflanzens",
wobei die Frau als das Feld und die Erde als die „Mutter Erde" angesehen
wird (dazu detailliert TlKVA FRYMER-KENSKY, The Planting of Man: A Study
of Biblical Imagery, in: JOHN H. MARKS / ROBERT M. GOOD [Hg.], Love and
Death in the Ancient Near East - Essays in Honor of Marvin H. Pope, Guilford
1987, S. 129-136).

11 "We cannot discard the further possibility that the waters themselves, coming
from the sacred realm (holy water, with dust from the tabernacle floor) and

bearing the name of God, were believed to functions an impregnating force,
and that the woman was believed to become pregnant as a direct result of this
trial" [FRYMER-KENSKY, The Strange Case [Anm. 2], S. 19).

12 Der Bibel ist dieses Phänomen nicht bekannt. In 1 Sam 4,19-20 wird lediglich
von einer Frühgeburt berichtet, bei der eine Geburt durch die Erregung der

54



Sollte die Bibel vom Phänomen einer durch das Bitterwasser ausgelösten

Schwangerschaft ausgehen, wäre es naheliegend, das Bitterwasser in das

biblische System von „Rein" und „Unrein" zu Integrieren.13 In der Bibel findet
sich jedoch kein Hinweis auf eine kultisch leichte Verunreinigung der Personen,

die das Bitterwasser berühren oder damit Umgang haben, wie auch kein
Hinweis auf einen Kleiderwechsel bei der Sota, das Waschen der Kleidung,
ein Tauchbad oder eine kultische Verunreinigung bis zum Sonnenuntergang
belegt ist. Diese Riten, wie sie beispielsweise bei der Verbrennung der roten
Kuh zur Gewinnung von Reinigungswasser zur Anwendung kommen (Numeri

19), würden den kultischen Status des Bitterwassers im biblischen
Reinheitssystem — und damit auch die Hypothese einer durch die Einnahme des

Wassers initiierten ungeschlechtlichen Fortpflanzung — spezifizieren.14
Andererseits verlangt die in V. 28 belegte Nifal-Form von iHT (hier: „schwanger
werden") im Kontext des io&z-Rituals nach weiteren Erklärungen.15

Mutter eingeleitet wurde. Zum Themenkomplex vgl. bereits FRITZ KAHN, Das
Versehen der Schivangeren in Volksglaube und Dichtung, Frankfurt a. M. 1912,
S. 19 ff., und Reuben JOSEF Wunderbar, Biblisch-talmudische Medicin (drittes

Heft). Pathologie und Chirurgie der alten Israeliten, Riga / Leipzig 1852, S. 51. Zum
„Versehen der Schwangeren" aus einer Perspektive der Körpergeschichte vgl.
BARBARA Duden, Die Gene im Kopf - der Fötus im Bauch: Historisches gum Frauenkörper,

Hannover 2002.

13 Einen prägnanten Überblick zum biblisch rituellen System von „Rein" und
„Unrein" bietet JACOB MlLGROM, The Dynamics of Purity in the Priesdy
System, in: MARCEL J. H. M. PöORTHUIS / JOSHUA SCHWARTZ (Hg.), Purity and

Holiness. The Heritage ofLeviticus (Jewish and Chrisdan Perspectives Series, Bd. 2),
Leiden / Boston / Köln 2000, S. 29-32.

14 Vgl. Lev 22,15 und FRYMER-KENSKY, The Strange Case (Anm. 2), S. 22. — Im
Fall einer kultischen Verunreinigung durch das Bitterwasser wäre auch von einer
rituellen Verunreinigung des Priesters auszugehen. Ein Vergleich zwischen dem
.SbAj-Ritual und dem Ritual der „roten Kuh" erfolgt bereits in der rabbinischen
Literatur, vgl. z. B. SifBem § 10 (16); tSota 1,8 und ySota 2,2/18a über die Menge
des Staubes für das Bitterwasser und der Asche für das Reinigungswasser.

15 Grundsätzlich ist zwischen xnn (Nifal), das heisst der Fähigkeit, Samen zu
empfangen, und der Aussage über die Geburt eines Kindes zu unterscheiden. —

Schwierigkeiten bereitet in diesem Kontext die Hifil-Form von SIT („Samen
ausstossen") in Lev 12,2 (snjn ^ ntrà; vgl. auch bBer 60a nsiTO nws [...] snt» C"R),

wo „Geburt" grundsätzlich mitzudenken ist, wie auch die Bedeutung „Samen
empfangen" möglich ist. Erbele-Küster bringt die Formulierung mit „den
Fortpflanzungstheorien des Alten Orients und der Antike", die sich mythischen
Denkformen des weiblichen Samens bedienen, in Zusammenhang (DOROTHEA

ERBELE-KÜSTER, Körper und Geschlecht. Studien gurAnthropologie von Leviticus

12 und 15, Göttingen 2008, S. 103). Vgl. dazu auch FRYMER-KENSKY, The

55



Ob die in V. 28 bezeichnete (Wieder-) Erlangung der Fertilität biblisch
mit der Konzeption des Verdienstes für die — wie sich im Ritual herausstellt
— unschuldig zur Lo/ö-Zeremonie geführten reinen Frau vereinbaren lässt,16

wird aus dem Text nicht eindeutig ersichtlich. Das Ziel des Rituals besteht

darin, die kultische Reinheit der Sota festzustellen und — im Fall der
Unschuld der Frau — die rechtliche Weiterführung der Ehe zu garantieren. Bei
kultischer Reinheit der Frau ist eine (erneute) Schwangerschaft deshalb

folgerichtig und bezeugt gleichsam ihre Unschuld. Nach biblischem Verständnis

führt das Bitterwasser die Frau vom Zustand zweifelhafter Unreinheit
in eine Situation, in der sie den — das rituelle Leben im Tempel oder dem

eigenen Haus — bestimmenden Kategorien „rein" oder „unrein" eindeutig
zugeordnet werden kann. Eine (erneute) geschlechtliche Fortpflanzung
könnte damit als Letztbeweis ihres kultischen Reinheitsstatus verstanden
werden. Moralische Implikationen wie etwa die Lohnkonzeption, die sich

vor dem Hintergrund des für die Frau erniedrigenden Ritualverfahrens
aufdrängt, müssen dabei nicht zwangsläufig eine Rolle spielen.

Numeri 5,27 berichtet von der negativen Wirkung des Wassers. Der
Wortlaut ihr Bauch wird anschwellen und ihre Hüfte schwinden n1??]] pntpa

tDT) weist auf eine den Bauch- und Genitalbereich zerstörende Erscheinung

und hat — in Abgrenzung zu V. 28 — weibliche Infertilität im Blick. Zu
denken wäre beispielsweise an einen prolabierenden Uterus, sicher jedoch
an Sterilität. Einige Forscher interpretieren den biblischen Wortlaut als

Abtreibung, eine Erklärung, die kaum überzeugt, da die Schrift keine Hinweise
auf eine Schwangerschaft der Sota übermittelt.17 Das Lemma lässt zudem

Strange Case (Anm. 2), S. 18-19 v. a. Fussnote 13. Über den aristotelischen
Einfluss auf rabbinisch embryologische Theorien und die Vorstellung des

„weiblichen Samens" vgl. auch MATTHIAS MORGENSTERN, Nidda. Die Menstruierende.

Übersetzung des Talmud Yerushalmi, Band VI/1, Tübingen 2006, S. 195 ff.
(Nachwort). In der frühen rabbinischen Literatur wird - soweit ich sehe - die
Möglichkeit eines Schwangerschaftseintritts ohne männliche Befruchtung
verworfen, wobei der talmudischen Tradition bereits die Vorstellung einer
Befruchtung durch im Wasser schwimmendes Sperma geläufig ist (bChag 14b-
15a). Die Entwicklung des Motivs einer Schwangerschaft ohne Befruchtung in
den mittelalterlichen jüdischen und nichtjüdischen Quellen diskutiert SlMCHA
EMANUEL, Pregnancy without Sexual Relations in Medieval Thought, in: Journal
ofJewish Studies 62 (2011), S. 105-120.

16 So FRYMER-KENSKY, The Strange Case (Anm. 2), S. 19.
17 Nach Ansicht einiger Forscher ist eine Schwangerschaft Voraussetzung für das

JWö-Ritual, so beispielsweise John Sturdy in The Cambridge Bible Commentary.
Though this is not stated, the woman must clearly already be pregnant, and

56



offen, ob diese Erscheinung den unmittelbaren Tod zur Folge hat, V. 31

besagt lediglich, dass die Frau ihre Schuld tragen muss.

2. Zum rabbinischen Verständnis von Num 5,2d

Die zahlreichen rabbinischen Referenzen zum Sota-Ritual zeichnen ein im
Detail verschiedenes Bild als das in der Schrift vermittelte, sicher ein Grund
dafür, dass die rabbinischen Kommentare zum Sota-Ritual in der

Forschungsliteratur der letzten Jahrzehnte ein im Vergleich zur Erforschung
rabbinischer Auslegungen zu anderen biblischen Ritualen ungleich grösseres

Echo fanden. Aus den rabbinischen Quellen zum io/ö-Ritual leiten sich

unterschiedliche Fragestellungen hermeneutischer,18 soziohistorischer oder

this is no doubt at the root of the husband's suspicions" (JOHN STURDY, Numbers,

Cambridge 1976, S. 45). Wenngleich diese Deutung in der Gefolgschaft
weiterer Aussagen dieses Kurzkommentars aus den 80er Jahren der Harmonisierung

des häufig als misogyn verstandenen Rimais geschuldet ist, entbehrt sie

jeglicher biblischen Grundlage und findet auch in rabbinischen Kommentaren
keinen Widerhall. Sturdy liest V. 28, wenngleich er sich diesbezüglich nicht
explizit äussert, in einem völlig neuen Deutungszusammenhang: Die reine Frau
wird das Kind zur Welt bringen, mit dem sie vor dem Ritual bereits schwanger
ist. Frymer-Kensky erklärt das Phänomen medizinisch als prolapsed uterus-. "The
most probable explanation for the phrase wësabëtâ bitnäh wënâpëlâyërëkâh is that
the woman suffers the collapse of the sexual organs known as a prolapsed
uterus. In this condition, which may occur after multiple pregnancies, the pelvic
floor (weakened by the pregnancies) collapses, and the uterus literally falls

down. It may lodge in the vagina, or it may actually fall out of the body through
the vagina. If it does so, it becomes edematous and swells up like a balloon.

Conception becomes impossible, and the woman's procreative life has effectively

ended [...]. The phrase wënàpëlâyërékâh could also be an allusion to this
'fall' of the uterus, withyârëk, a synonym for beten, jârêk might also refer to the

genitalia, in which case the 'falling' might be the sagging of the cervix or of the

external genitals under pressure from the collapsed uterus [...]." (FRYMER-

KenSKY, The Strange Case [Anm. 2], S. 20-21). Andere Forscher verbinden
mit dem biblischen Wortlaut nrDïl rutn rte:! rDT „false pregnancy" beziehungsweise

„hysterical neurosis" (BRICHTO, The Case of the Sota [Anm. 6], S. 66).

Jack M. Sasson interpretiert die Strafe als Thrombophlebitis (oberflächliche
Venenentzündungen), was zu Schwellungen rund um die Vulva und den Bauch

führen kann (JackM. SASSON, Numbers 5 and the "Water ofJudgement", in:
Biblische Zeitschrift NF 16 [1972/16], S. 249-251, hier S. 250 Anm. 15). Vgl. dazu

auch DESTRO, The Taivof]ealousy (Anm. 6), S. 123.

18 Vgl. besonders Moshe Halbertal, cps-i» :innnrim rrr:uns rrasna
nD5nn TO] Jerusalem 1997, S. 94-102.

57



anthropologischer,19 historischer oder thematischer Natur ab.20 Zudem
ergeben sich vielfaltige Ansätze für die Gender-Forschung.21 Die
umfassendste Studie zum Themenkomplex liegt von Rosen-Zvi vor, der die Spannung

zwischen dem biblischen Ordal und dem in Mischna- Traktat Sota

gezeichneten Bild des Rituals herausarbeitet. Er weist nach, dass die im ha-

lachischen Diskurs eingebettete Beschreibung des Rituals (Inyan Sota) in der
Mischna einen prozessualen Bestrafungsakt verhandelt, in dem die biblische

Option der Reinheit der Frau weitgehend ausgeblendet wird (der Terminus
Ordal ist deshalb für das rabbinische Verständnis vom doAz-Ritual

abzulehnen). Vor diesem Hintergrund diskutiert Rosen-Zvi den Zugang der
Mischna zum fö/a-Ritual unter Bezugnahme verschiedener kulturwissenschaftlicher

Theoreme.22 Die im Folgenden vertretene rechtstheoretische

19 Vgl. DESTRO, The Taiv ofJealousy (Anm. 6) und MARY DOUGLAS, In the Wilder¬

ness. The Doctrine ofDefilement in the Book ofNumbers, Sheffield 1993, S. 161-164.

20 Vgl. besonders LISA GRUSHCOW, Writing the Wayward Wife: Rabbinic Interpreta¬

tions ofSotah (Ancient Judaism and Early Christianity, Bd. 62), Leiden / Boston
2006; MICHAEL L. Satlow, 'Texts of Terror:' Rabbinic Texts, Speech Acts,
and the Control of Mores, in: A]S Review 21 (1996), S. 273-297, und MICHAEL
L. SATLOW, Tasting the Dish: Rabbinic Rhetoric ofSexuality (Brown Judaic Studies,
Bd. 303), Atlanta, GA 1995.

21 Zu nennen wären zunächst die historischen Gender-Zugänge bei JUDITH
HAUPTMANN, Rereading the Rabbis: A Woman's ï'oice, Boulder 1998, S. 15-29,
und TAL ILAN, Jewish Women in Greco-Roman Talestine (Texts and Studies in
Ancient Judaism, Bd. 44), Tübingen 22006, S. 136-141, sowie die Diskussion bei
RoSF.N-Zvi, The Mishnaic Sota Ritual (Anm. 9). — Zur Gender-Forschung in der
rabbinischen Literatur im Allgemeinen vgl. ELIZABETH SHANKS ALEXANDER,
The Impact ofFeminism on Rabbinic Studies, in: JONATHAN FRANKEL (Hg.), Jews and

Gender: The Challenge to Hierarchy, New York, NY / Oxford 2000, S. 101-118.
Feministische Aspekte besonders unter dem Blickpunkt der Sexualität in der
rabbinischen Literatur diskutieren DANIEL BOYARIN, Unheroic Conduct: The Rise

ofHeterosexuality and the Invention of the Jewish Man (Contraversions: Critical Studies

in Jewish Literature, Culture, and Society, Bd. 8), Berkeley 1997; DAVID
BlALE, Eros and the Jews, Berkeley 1992 und HOWARD ElLBERG-SCHWARTZ, The

Savage in Judaism: An Anthropology of Israelite Religion and Ancient Judaism, Bloom-
ington, MI 1990.

22 Die entscheidenden Fragestellungen für ROSEN-ZVI, The Mishnaic Sota Ritual
(Anm. 9) lauten: "Why does the Mischnah reformulate a ritual that has already
been described in the Torah in great detail? What is the meaning of the numerous

differences between the course of the ritual in the Torah and the Mischnah?
What is the origin of the 'new' elements of the Mischnaic ritual? What is their
relation to the real Second Temple, and what was their function in the world of
the Tannaim after the destruction?" (ebd., S. 1).

58



Herangehensweise zu einem Aspekt im Ritualgesetz der Sota versteht sich
als Bereicherung dieses Ansatzes.

Das in Numeri 5 gezeichnete Bild einer nicht weiter spezifizierten Form
weiblicher Fertilität der reinen Frau bricht im rabbinischen Diskurs zugunsten

eines differenzierten Deutungsverständnisses auf. Die Rabbinen wenden

sich zum einen weiteren — in der Bibel nicht zum Tragen kommenden
— Aspekten weiblicher Fertilität zu, wie z. B. die Frage, ob unfruchtbare
Frauen zum Trinken des Bitterwassers verpflichtet sind beziehungsweise
wie sich das Bitterwasser auf die weiblichen Geschlechtsorgane oder auf
einen — durch den Ehebrecher oder durch den Ehemann vor dem vermeintlichen

Ehebruch gezeugten — Fötus auswirkt. Zum anderen verbinden die

Rabbinen mit dem Injan Sota das Thema der Anrechnung von Lohn der

reinen Frau. Der Topos des Verdienstes findet in der rabbinischen Reflexion

zu V. 28 im Horizont prozessualen Rechtsdenkens Eingang. Er gliedert

sich in einen in der talmudischen Literatur in verschiedenen thematischen

Zusammenhängen angesprochenen Lohndiskurs ein. Im Fall der Sota

kommt nach der Auffassung einiger Rabbinen der ihr zustehende Verdienst

jedoch allein in der diesseitigen Welt und nicht, wie in anderen Ausführungen
der rabbinischen Lohndiskussion, in der zukünftigen Welt zur Geltung.23

2.1 Sifre Numeri (SiJBem) und Sifre Zuta (SijZuta) %u Num 5,28

Während die Rabbinen über die Bedeutung der die reine Sota betreffende

Aussage so bleibt sie unversehrt und empfängt Samen (V. 28) verschiedener Meinung
sind, interpretieren sie den die schuldige Frau betreffenden Wortlaut ihrBauch

wird anschwellen und ihre Hüfle schwinden (V. 27) als Todesurteil, wenngleich sie

23 Die klassischen Paradigmen rabbinischer Frömmigkeit, Verdienst und Lohn,
weisen im Allgemeinen auf das Leben im Jenseits. Ein früher Referenztext zu
dieser Thematik ist mAvot, vgl. dazu GÜNTER STEMBERGER, Verdienst und
Lohn - Kembegriffe rabbinischer Frömmigkeit? Überlegungen zu Mischna

Avot, in: GÜNTER STEMBERGER, Judaica Minora. Teil II: Geschichte und Eiteratur
des Rabbinischen Judentums, Tübingen 2010, S. 434-452. — Zur Konzeption von
Verdienst im Judentum vgl. SOLOMON SCHECHTER, Aspects of Rabbinic Theology,

New York T972; ABRAHAM MARMORSTEIN, The Doctrine ofMerits in Old
Rabbinical Titerature, New York 21968; PAUL SANDERS, Raul and Talestinian Judaism,

Philadelphia, PA 1977, S. 183-198; JACOB NEUSNER, The New Order: The Political

Economy of Zekhut, in: JACOB NEUSNER (Hg.), The Mind of ClassicalJudaism, Bd.

II, Adanta, GA 1997, S. 143-170 und JACOB NEUSNER, Androgynous Judaism.
Masculine and Feminine in the Dual Torah, Macon 1993, S. 83-123. Explizit zur
V/a-Tradition vgl. ROSEN-Zvi, TheMishnaicSota Rritual(Anm. 9), S. 114 ff., und
GRUSHCOW, Writing the Wayward Wife (Anm. 20), S. 185 ff.

59



in der Auslegung zu V. 15 die Frage diskutieren, ob ein vor dem Ehebruch
der schuldigen Frau erbrachter Verdienst den Todeszeitpunkt verschiebt.24

Mischna Sota 1,7 verbindet die biblische Aussage in Numeri 5,27 zur
Wirksamkeit des Wassers im Körper einer schuldigen Frau nicht explizit mit
Infertilität. Die Mischna hebt das Motiv des von der Hüfte — dem Bereich, in
dem gemäss der Mischna die Sünde ihren Anfang nahm — ausgehenden
tödlichen Effekt des Wassers hervor. Auch an anderen Stellen in der rabbini-
schen Literatur verbinden die Rabbinen die biblisch redundante Aussage über
das Anschwellen des Bauches und das Schwinden der Hüfte (Verse 21-22
und 27) nicht zwangsweise mit weiblicher Infertilität, sie dient vielmehr als

Beweis dafür, dass die tödliche Wirkung des Bitterwasser sowohl bei der
Ehebrecherin als auch bei dem Ehebrecher eintritt.25

Die in V. 28 angesprochene positive Wirkung des Wassers kommentieren

die Midraschim SifBem und SifZuta wie folgt:

SifBem § 19 zu Num 5,28 SifZuta 5,28
Horovitz 23,18-24,3 / Kahana 53,11 -1826 (237,18-238,3)27

24 Zum Tod der schuldigen Sota vgl. beispielsweise die Aussage R. Aqivas in Sif¬

Bem § 21 (24 f.); zum rabbinischen Diskurs um die Anrechnung des Verdienstes

der unreinen Sota vgl. mSota 3,4-5, Sota 20b und die Kommentare von
SifBem und SifZuta zu Num 5,15.

25 Vgl. SifBem § 15 (20).
26 Zitiert nach Ms. V 32 (Vatican Ebr. 32.2, Rom Assemani). Abkürzungen der

Lemmata werden in der Regel ausgeschrieben.
27 Textgrundlage bildet Yalqut Shim'oni Num § 709 (zitiert nach Ms. Oxford

2637); relevante Textabweichungen der Parallelstelle im MHG zu Num sind

angemerkt. Vgl. auch BemR 9,25 (Mirkin, Bd. 9, S. 202) und 9,41 (Mirkin, Bd. 9,

S. 218). — Der Text von SifZuta basiert auf der sekundären Überlieferung der
mittelalterlichen Sammelwerke Yalqut Shim'oni zu Numeri, MHG zu Numeri
und BemR, in denen verschiedene rabbinische Quellen kompiliert werden, so
dass unter Umständen ein neuer Sinnzusammenhang entsteht. Die vorliegende
SifZuta-Tradition ist zusammenhängend nur im Yalqut Shim'oni belegt.

28 Hinzufügung durch eine andere Hand.
29 Fehlt im MHG. Der folgende im MHG belegte Text aus SifZuta schüesst sich

der Aussage mna mû1 7yxa mVr nrrn .mpsj nrrn nnpy nrrn ax© [...] an.
30 MHG nniM.
31 Hier wie im Folgenden haben die meisten Lesarten des MHG das Präsens mVl1.

- snr nsnni A
'py '7 rnpsa mpy nrrn cix©

mnpyn 53 id1?1 p dk ^xya©1 '7 i5 'x B1

- snr nsnm« A
Erna ma© n5 im1© 7yyn xin "73

29»'ix min1 P B

n^xi 317l?n 30di7W3 rn"?!1 nrrnna©1© in 28»nps1©« ^©n ippppu
n7iDDn n5

60



- »-it nyhm nnpm b"n na

rrma rnbr ay^a rnbr nrrn dnw xbN

dddt mbv map]
a^ab mbh aninœ a^w mbr 7ns

nom mbr ansp
- yar nyam 'ns '37

ab^b mio nrw&i rrmb"}? ns xoinb

B2

C

D

A

B1

—5?nr roam 'nx '37

©an 3373 pob nnrbb33 nrrnw 'oa
38nbb3b 'nan mann

SiJBem

[Und wenn die Frau nicht verunreinigt
wurde, sondern rein ist, so bleibt sie

unversehrt und empfängt Samen — so dass

sie, wenn sie kinderlos war, bedacht

wird, Worte R. Aqivas.
R. Ishma'el sagte ihm: „Wen dem so

wäre, würden alle Kinderlosen
(hingehen und sich ruinieren, um geprüft
zu werden. Diejenige aber, welche für
sich bleibt, ist im Nachteil!

B2 (Vielmehr), was lehrt die Schrift mit so

bleibt sie unversehrt und empfängt Samen

(ebd.)? - dass, wenn sie (die Frau) mit
Schmerzen gebar, nun sanft gebiert;
wenn sie Mädchen (gebar), sie nun

amb abn amnw
abn ansp

DODT abn map]
nro baa mbr aaro oi©b 32rnbv nrrn

34dtie> 7bn 33anx mbr
35»3dc naoyb D'iirm ps« hx pyac '7

aaywb yatb nniox nrrn© oh xbx
367tnyb id xn1 bo1
37»ynr nyam« b"n

nnya yarb so mma

SifZuta

A »[Und wenn die Frau nicht verunreinig
wurde, sondent rein ist, so bleibt sie unversehrt

ur,d empfang Samen — aufgrund der

Bedrängnis, die auf sie kommt, besteht

ihr Verdienst in Söhnen.

B R. Jehuda sag«39 „(Dies meint), wenn
sie (die Frau) hässliche (Kinder)
gebar, sie nun schöne gebiert; wenn sie

schwarze (Kinder gebar), sie nun
weisse gebiert; wenn sie kleine (Kinder

gebar), sie nun grosse gebiert;
wenn sie Mädchen (gebar), sier nun
Jungen gebiert; wenn sie alle zwei

Jahre (Kinder) gebar, sie nun jedes

Jahr gebiert; wenn sie ein (Kind)
gebar, sie nun zwei (Kinder) gebiert."

32 MHG fügt hinzu: nnx.

33 MHG: 7I7S 7I7S.

34 MHG: cnw nr©.
35 MHG: laps1© bo©a lbpbpr awm b3 ob1 p ns.

36 MHG: sub aoiyb.

37 MHG: yar nyam nnpr.
38 In der Handschrift V 32 ist ein Teil von C und D fälschlich doppelt belegt und

später wieder gestrichen worden.
39 Fehlt im MHG.

61



Jungen gebiert; wenn sie ein (Kind
gebar), sie nun zwei (Kinder) gebiert;
wenn schwarze (Kinder gebar), sie

nun weisse gebiert; wenn kleine (Kinder

gebar), sie nun grosse gebiert."
C Eine andere Auslegung: So bleibt sie

unversehrt und empfängt Samen (ebd.) —

um auszuschliessen die Unfruchtbare

und die, die nicht fähig ist zu
gebären.

D Eine andere Auslegung: So bleibt sie un¬

versehrt und empfängt Samen (ebd.) - da

sie sich im Allgemeinzustand befand,
aus diesem heraustrat und einem

neuen (Rechts-) Zustand angehörte,
führt sie die Schrift wieder in den All-

C »R. Shim'on sagt: „Man gibt keinen
Lohn für eine Übertretung«.40
Vielmehr, da sie dem Mann wegen einer

Übertretung für den Geschlechtsverkehr

verboten war, könnte man meinen,

dies sei auch in der Zukunft so?

Die Schrift sagt: Und (sie) empfängt

Samen (ebd.) — sie ist von jetzt an ihren
Mann (wieder) zum Geschlechtsverkehr

erlaubt."

gemeinzustand zurück.

2.2. So bleibt sie unversehrt und empfängt Samen (V. 28) — Schwangerschaft und

Tsmbryonalgenese (SifBem A-B und SifZuta A-C)

Der in der tannaitischen Literatur im Hinblick auf die reine Sota geführte
Lohndiskurs geht auf die grundsätzliche Frage des Verdienstes und deren

konkrete Ausgestaltung ein. Nach R. Aqiva in SifBem A gebiert eine reine,
kinderlose Frau nach dem LoAz-Ritual ein Kind; R. Ishma'el widerspricht
dieser Auslegung.41 R. Aqiva folgt mit dieser Ansicht wie SifZuta A der
biblischen Vorlage. R. Ishma'els Posiüon in SifBem B und R. Jehudas in
SifBem B stehen dagegen in Spannung zu dem in der Schrift übermittelten

40 MHG bringt dagegen die ebenso in SifZuta B1 begründete Formulierung:
„R. Shim'on sagt: Wen dem so wäre, würden alle Kinderlosen (hin)gehen und
sich ruinieren, um geprüft zu werden."

41 Es ist charakteristisch für SifBem (wie für die Midraschim der Gruppe I, der so

genannten Ishma'el-Midraschim im Allgemeinen) die konträre Position vor der
eigenen zu zitieren, vgl. dazu zusammenfassend MENAHEM I. KAHANA, The
Halakhic Midrashim, in: SHMUEL SAFRAI / ZEEV SAFRAI / JOSHUA SCHWARTZ

/ PETER J. TOMSON (Hg.), The Titerature of the Sages. Second Part: Midrash and

Targum, Uturgy, Poetry, Mysticism, Contracts, Inscriptions, Ancient Science and the Tan-

guages of Rabbinic Literature (Compendium Rerum Iudaicarum ad Novum Testa-

mentum, Bd. III/2), Assen / Philadelphia, PA 2006, S. 3-105, hier S. 35-40.

62



Model. Auffällig ist, dass SifZuta A anders als SifBem A die Kinderlosigkeit
der Sota nicht als Kriterium zukünftiger Schwangerschaft ansieht und das

Motiv der Bedrängnis (fehlt in SifBem A) erwähnt.
R. Ishma'el begründet in SifBem B die Ablehnung der wörtlichen

Interpretation von V. 28 — eine bestandene Prüfung führt zur Schwangerschaft
— am teleologischen Deutungshorizont: Kinderlos rituell reine Frauen, die
durch ihr Verhalten gegenüber ihrem Ehemann kein üo/rf-Ritual zur Erlangung

der durch das Bitterwasser inspirierten Schwangerschaft erzwingen,
sind gegenüber denjenigen benachteiligt, die dieser Praxis folgen. Mit anderen

Worten, da die persönliche Nutzniessung des Rituals zu Ungunsten der
Frauen gereicht, die dem Geist des in der Bibel normierten Rituals folgen,
wird R. Aqivas Schriftverständnis unter Berufung auf den übergeordneten
Ethos der Schrift abgelehnt. R. Ishma'el widerlegt in SifBem B1 damit
R. Aqivas Exegese von V. 28 weder auf Basis einer abweichenden

Schriftexegese, noch argumentiert er streng teleologisch, indem er etwa die

Nutzniessung des Fota-Rituals per se als unzulässig erklärt. In einem
weiteren Schritt in B2 schliesst er aus der grammatischen Auslegung des Lemmas

auf einen positiven Einfluss zukünftiger Schwangerschaften und
zukünftiger Kinder.

R. Ishma'els Position vereint Sachgrund (Bl) und exegetischen Schluss

(B2). Sie widerspricht R. Aqivas Stellungnahme damit nicht konträr. Auf
der Skala zwischen Zustimmung und Ablehnung eines wörtlichen
Verständnisses des Lemmas sie empfängt Samen präsentiert sich R. Ishma'els
Position als Kompromiss: Das Bitterwasser wirkt sich positiv auf mögliche
Komplikationen bei Geburt, Geschlecht — ein männliches Kind wird nicht
zuletzt im Anklang an biblische Erzählungen gegenüber einem weiblichen
favorisiert — Anzahl und Aussehen der Kinder aus.42

42 Die Aussage der Verschönerung des Kindes steht im Gegensatz zu der in
Mischna und SifBem erklärten Hässlichmachung der Sofa während des Rituals

(vgl. auch die Verweise in SifZuta und Tosefta). In SifBem § 11 (17) heisst es

dementsprechend: „R. Jehuda sagte: Wenn die Stelle, an der sie auszuziehen

war, schön war, pflegte er sie nicht zu enthüllen, und wenn ihr Haar schön war,
pflegte er es nicht aufzulösen — War sie mit weissen Kleidern bekleidet [...]"
(ähnlich in mSota 1,5-6). Auch SifZuta 5,24 (237) weiss mit Verweis auf die
redundante Formulierung so wird das fluchbringende Wasser der Bitterkeit wird in sie

gehen zu berichten: „War sie von weisser Hautfarbe, wird sie schwarz werden.
War sie rot, lässt es sie grün werden [...]." (ebenso BemR 9,21, Mirkin, Bd. 9,
S. 190). Auch die Wirkung des Bitterwassers bei einer schuldigen Frau wird in
Anlehnung ihrer sexuellen Sünde interpretiert; „sie streckte ihm die Hüfte
entgegen, daher fällt ihr die Hüfte zusammen. Sie nahm ihn auf dem Bauch, daher

63



Auch wenn R. Ishma'els eugenische Interpretation des Lemmas gleich
R. Aqivas Exegese auf eine zukünftige Schwangerschaft der Sota zielt, ist
diese nach R. Ishma'el nicht zwingend aus V. 28 zu schliessen: R. Ishma'els

Exegese umfasst anders als SifZuta A keine verbindliche Aussagen über

zukünftige Schwangerschaften bisher kinderlosen Frauen. Mit der Prämisse
eines — gegenüber R. Aqivas Position — limitierenden Effekts des Bitterwassers

auf die Fertilität der reinen Sota möchte R. Ishma'el die Gefahr der

Nutzniessung des Rituals abwenden.
Beide in SifBem übermittelten Auslegungen zum V. 28, R. Ishma'els

Vernunftgrund und Exegese sowie R. Aqivas Wortexegese, verschmelzen in
SifZuta durch den Topos der Bedrängnis (ISS) in einer kohärenten Argumentationsfigur:

Da die Sota trotz ihrer Unschuld zum Ritual genötigt wurde,
verdient sie eine Belohnung, die sich darin äussert, dass sie Kinder gebären wird,
die schöner und besser ausfallen als ihre bisherigen Kinder. Nach dieser Lesart

erscheinen die in SifBem vermittelten Differenzen zwischen R. Aqiva und
R. Ishma'el in einem neuen exegetischen Zusammenhang. SifZuta verbindet
die Kontroverse nicht mit den Namen der Autoritäten R. Aqiva und R.

Ishma'el, diese besteht zwischen dem anonymen Teil A und der Position R.

Jehudas in SifZuta B. Die Kontroverse gestaltet sich differenzierter als in
SifBem: Nach SifZuta A werden aufgrund der Bedrängnis alle reine Frauen

Söhne (im Plural)43 gebären, nach R. Jehuda kommt der positive Einfluss des

Bitterwassers der reinen Frau dagegen nur bei Frauen zum Tragen, die bereits

Kinder geboren haben. Auch Josephus und die Targumim Neofiti I und

Pseudo-Jonathan zur Stelle vertreten, in Kenntnis der rabbinischen

Auslegungstradition, die Vorstellung, dass die reine Sota einen Sohn gebären wird.44

Die Auseinandersetzung in SifBem und SifZuta lenkt die Diskussion auf
den Topos des Verdienstes der reinen Frau (SifBem A, IDC) und auf die

Prämisse der Kinderlosigkeit der Sota als Bedingung für zukünftige Kinder.

schwillt ihr Bauch an [...]". (bSota 9a-b und Parallelen). Zum Themenkomplex
vgl. ausführlich ROSEN-Zvi, TheMishnaic Sota Ritual(Anm. 9), S. 114 ff., 133 ff.

43 Dies schliesst demnach auch die von R. Jehuda in SifZuta B tradierte Aussage der

zukünftigen Geburt von Söhnen (bei bisheriger Geburt von Töchtern) mit ein.

44 Flavius Josephus, Antiquitates judaicae III, 271-272. Josephus spezifiziert die

Zeitangabe der eintretenden Schwangerschaft im Kommentar zum Schwur des

Priesters. Sollte die Frau unschuldig sein, wird sie nach zehn Monaten einen
Sohn gebären (272). Philo dagegen berichtet geschlechtsunspezifisch von der
Geburt weiterer Kinder (de speäalibus legibus, 3,62). In der Ritualbeschreibung
beider Autoren wird das Lohnmotiv der reinen Sota hervorgehoben. Targum
Onkolos z. St. spricht in Anlehnung an den masoretischen Text von „Samen
empfangen" (ttv nsm).

64



Wenn der biblische Text nach den Rabbinen aufgrund der Bedrängnis der
Sota die Belohnung einer reinen Frau im Blick hat, ist es nicht einsichtig,
zukünftige Fruchtbarkeit entweder nur Kinderlosen oder Frauen zuzusprechen,

die bereits entbunden haben. Wie aus dem Vergleich beider Texte

hervorgeht, ist die kinderlose Frau für R. Ishma'els Argumentation zentral,
da die Gefahr des Missbrauchs des Rituals besonders von kinderlosen
Frauen (SifBem Bl, nnpy) ausgeht. Deshalb zielt seine exegetische
Schlussfolgerung der Verbesserung der Schwangerschaft und der Kinder in B2 vor
allem auf Frauen, die bereits Kinder geboren haben, kinderlose reine Frauen
werden nach seiner Interpretation nicht explizit berücksichtigt.45

2.3. So bleibt sie unversehrt und empfängt Samen (V. 28) — ZumAusschluss Unfruchtbarer

und Schwangerer und die Rückführung in den Allgenieingustand (SifBem C, D)

In den mit "137 "ins {davaraber, wörtl.: „ein anderes Wort"; „eine andere

Auslegung") eingeleiteten Kommentaren in SifBem C und D wird ein im
Vergleich zu SifBem B2 alternatives Deutungsverständnis des strittigen Verses

vermittelt, wobei — wie häufig bei dieser Einleitungsform46 — die Prämisse

der vorangehenden Aussage in Bl — die Problematisierung des Missbrauchs
des Rituals — aufrechterhalten wird.

In der Auflistung von Fällen, in denen die Frau vom Trinken des

Bitterwassers ausgeschlossen ist, nennt Mischna Sota 4,3 auch die unfruchtbare
Frau, unabhängig davon, ob die Sterilität zeitlebens besteht (nm^tf),47 sich

im Laufe des Lebens entwickelt hat (iVb rP1N~i nPKü)48 oder altersbedingt

45 Man könnte argumentieren, dass die Aussagen in SifBem B2 unabhängig von
realen Ereignissen ahistorisch auf einen medizinischen Zustand der Frau
verweisen. Dies würde bedeuten, dass, wenn die Frau ein Kind geboren hätte (auch
wenn dies nicht der Fall gewesen ist), dieses z. B. aufgrund ihrer körperlichen
Konstitution mit Schmerzen geboren hätte, ihre zu gebärenden Kinder nach
dem Sota-Ritual jedoch sanft gebiert usw. Diese Deutung entzieht sich jedoch
weiterer Anhaltspunkte im Text.

46 Vgl. dazu ARNOLD GOLDBERG, 73377 ^7783 "77X 737" mnti>3, in: YlTZHAQ
D. Gilat, Hayyim Lewin, Tzvi Me'ir Rabinowitz (Hg.), ,3"ra nnsoa onrv
735a irx R7T3 'Dias1? W7pia :3x7e" rin3inai xapaa, Ramat-Gan 1982, S. 99-107 sowie
MENAHEM I. KAHANA, 117X138 771738 :73783 17DD, Teil II: 1-58 (SB] 7W7D),

Jerusalem 2011, S. 117.

47 Zur Etymologie des Wortes vgl. bKet 80b, wo der Begriff auf 3"X („Widder")
zurückgeführt wird.

48 Dies gilt im vorliegenden Fall nur, wenn der (Ehe-) Mann noch keine (männli¬
chen) Kinder hat, da in diesem Fall das Gebot der Vermehrung noch nicht erfüllt
ist. Eine Ehe eines kinderlosen Mannes mit einer unfruchtbarem Frau ist nicht

65



eintritt (mpî). Die Mischna übermittelt dieses Verdikt ohne weitere Begründung.

SifBem C dagegen folgert den Ausschluss unfruchtbarer Frauen vom
Trinken des Bitterwassers exegetisch aus V. 28, ein auch aus anderen Quellen
bekanntes Schlussverfahren. So heisst es in Tosefta Sota 5,4 mit Bezug auf
die Aushändigung der Ketubba (Hochzeitsverschreibung, vgl. Ex 22,16):49

A [...] und eine Unfruchtbare, entweder sie trinkt, Xb IX nmif IN TT':nV'''Xl [...] A
oder sie bekommt keine Ketubba. tDirü nbûtl

B »R. Shim'on b. El'azar sagt: „»Eine Unfrucht- "IQIX "ITSriX p 1« B

bare, weder trinkt sie (das Bitterwasser) noch nböl] xbl nmtl> xb rnrimx
bekommt sie eine Ketubba,«50 wie geschrieben HiPim nnp31 '312? 51»nrOirD

steht: So bleibt sie unversehrt und empfängt Samen IT flXTT 5T")Tnb mX"Q — SHT

(Num 5,28) — eine Frau, die fähig ist, zu gebä- SPHnb rP1X~l PXW

ren. Dies schliesst alle Frauen aus, die nicht
fähig sind, zu gebären.

R. Shim'on b. El'azar dient das Lemma so bleibt sie unversehrt und empfängt

Samen als Ausschlusskriterium unfruchtbarer Frauen vom Aöriz-Ritual. Im
Kontext der Ausführung in der Tosefta widerspricht er damit der anonymen

Aussage in Tosefta A, die optional vom Trinken oder einer Trennung
des Eheverhältnisses ohne Anspruch auf die Hochzeitsverschreibung
ausgeht. Darüber hinaus kann der Vers weder die von R. Aqiva behauptete
Fertilität der Sota noch die von R. Ishma'el in die Diskussion eingebrachte
eugenische Positionierung intendieren.52 R. Shim'on b. El'azars Aussage ist
auch in beiden Talmuden belegt, in ySota 3,4 18d und in bSota 26b, in letzter

Quelle ist zu lesen:53

zulässig, auch dann nicht, wenn der Mann bereits von einer anderen Frau Kinder
hat (mYev 6,5).

49 Zitiert nach Als. Erfurt (Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz Berlin
2°1220). Vgl. auch bSota 25b zur Frage des Trinkens eines Zwitters: „[...]
hinsichtlich einem Zwitter stimmen sie aber überein, dass sie nicht trinkt und nicht
die Ketubba erhält, wie geschrieben steht: So bleibt sie unversehrt und empfängt Samen

(Num 5,28) — dies bezieht sich auf (eine Frau), die fruchtbar werden kann, es

schliesst eine (Frau) aus, die nicht fruchtbar werden kann."
50 Fehlt in Ms. Wien (Nationalbibliothek Hebr. 20, Schwarz Nr. 46) und editioprinceps.

51 Siehe Anm. 50.

52 Vgl. dazu auch Rosen-Zvi mit Bezug auf tSota 5,4: "R. Simeon b. Elazar indeed

transposes the verse to a completely different context [...]. This homily on the

ajlonit appears in the Sifre above as "another opinion," and thus it seems to
function as an alternative to the homilies inferring that the undefiled wife is

rewarded." (ROSEN-ZVI, TheMishnaicSota Ritual \Anm. 9], S. 126).

53 Der Text folgt der Handschrift Ms. Oxford Bodleian Library, d.20 (2675).

66



A R. Shim'on b. El'azar sagt: „Eine Frau, die keine
Kinder bekommen kann, trinkt nicht und
bekommt keine Ketubba, wie geschrieben steht: Sie

empfängt Samen (Num 5,28) — dies bezieht sich auf
eine (Frau), die fruchtbar werden kann, es

schliesst eine (Frau) aus, die nicht fruchtbar werden

kann."
B Und die Rabbanan? Wofür (verwenden sie die

Worte): So bleibt sie unversehrt und empfängt Samenl

C Diese verwenden sie für folgende Lehre: So bleibt

sie unversehrt und empfängt Samen (ebd.) — wenn sie

kinderlos ist, wird sie bedacht werden, Worte
R. Aqivas.

Dl Sagte ihm R. Ishma'el: „Wenn dem so wäre,
»könnten sich alle kinderlosen (Frauen) verbergen

und bedacht werden, und die sich nicht
verbirgt, ist im Nachteil!«"54

D2 Wenn dem so ist, was sagt (die Schrift) mit: So

bleibt sie unversehrt und empfängt Samen (ebd.)? -
dass, wenn sie (die Frau) mit Schmerzen gebiert,
sie nun sanft gebiert; wenn sie Mädchen gebiert,
sie nun Jungen gebiert; wenn sie schwarze (Kinder

gebiert), sie nun weisse gebiert; wenn sie

kleine (Kinder gebiert), sie nun grosse gebiert.

'aw 'tybx p lisais 'i
x3i nms? x3 nmV'X

nsnm 'iw mira n5tra
ynrnh mnw ^ - ÎTIÎ

mx-i rmxty ir nnr
y-irnb

A

B

C

nsnm nnpn 'xn pnm
snr

mb 'yya rr"? nny ->xa

snr nsnm nnpm x^rnnh
nnpDS mpy nrrn dxw -

'py 'n nm
p nx 'yaizr 'n f? 'nx Dl
mpsn rrnpyn 3d nno1«
nnnos xbi Vwn in

55»nT03n

nsnm nnpsi Vn na p nx D2
mbr nrrn axiy - y-ir
mbi1 man mVp -lysa
nnDt rnbv maps
mm1? rnbv amnty

nmnx mbr onsrp

Der Talmud konfrontiert R. Shim'on b. El'azars Dictum zum Ausschluss
der Unfruchtbaren und zur Verweigerung der Ketubba mit der bekannten
Kontroverse zwischen R. Ishma'el und R. Aqiva. R. Shim'on b. El'azar

grenzt sich in seinem Verständnisses von V. 28 deutlich von dem von
R. Aqiva wie R. Ishma'el gleichermassen propagierten Fertilitätsdiskurs der
Sota ab. Mit dieser Auslegung entzieht sich R. Shim'on b. El'azar ebenso

dem Lohndiskurs, wobei offen bleibt, ob er die Möglichkeit der Anrechnung

eines Verdienstes per se ablehnt.

In Tosefta Sota 2,3 geht R. Shim'on b. El'azar explizit auf die Lohndiskussion

ein. Auch der reinen Sota wird eine Schuld zugesprochen, da diese

sich durch ihr „Verbergen" in einen Zustand zweifelhafter ritueller Reinheit

54 Der Talmud Yerushalmi hat an dieser Stelle die schärfere Formulierung: Wenn
dem so wäre, „würden alle Frauen (hin)gehen und sich ruinieren, um geprüft
zu werden."

55 Yerushalmi: upD1© Vrm •bpbprn trtwn idV.

67



versetzt hat, der als moralisch verwerflich anzusehen ist. Dieser Logik
folgend dient das Lemma und sie wirdfrei sein (nnp]l) nur dem Erlass ihrer im
Prinzip zustehenden Bestrafung:56

A R. Shim'on b. Le'azar (El'azar) sagt:57 „Was
meint (die Schrift) mit: Und die Frau soll sagen

Amen, Amen (Num 5,22)? Sie ist würdig, mit grossen

Bestrafungen belegt zu werden als diese, da

diese sich in ein Stadium des Zweifels58 gebracht
hat. Aber ihre Schändung wird bedeutungslos,
wie geschrieben steht: Sie bleibt unversehrt (Num
5,28) - unversehrt von allen verdienten
Bestrafungen, die über sie kommen."

B1 R. Jehuda b. Patera sagt im Namen von R. El¬

'azar b. Matya: „Was meint die Schrift mit: So

bleibt sie unversehrt und empfängt Samen (ebd.)?64

B2 (Dies meint), wenn sie (die Frau) mit Schmer¬

zen gebar, nun sanft gebiert; wenn Mädchen

(gebar), nun Jungen gebiert; wenn hässliche

(Kinder gebar), nun schöne gebiert; wenn
schwarze (Kinder gebar), nun weisse gebiert;

nn 59Pix -its'? p psas? 'i A
nwxn maxi -m1? -nabn

nrrn rmxn 60»px px«
mrurns nris? ^ximu;
rix nxmiro ri'xa nrira
xhx nrn pso Tri rrasy

nbnn "rrihp1^
mrixm rrnsnis - 63nnp:n

nriy xdp
on 'aix xtîid p min1 'i B1
"?n na xma p 65-iîyhx 'n

nsnm nnpii S6(nm)« 'aib
67»snr

isan nnPi1 nrrn axw B2
mbv rmp: nma irrir
d'to rnbi1 cmiya anar
ansp cr:n5 rnhi1 onw
nnx nnx cranx rnbi1

56 Zitiert nach Ms. Erfurt, wichtige Änderungen in Ms Wien und editio princeps
werden angemerkt. Zur Spannung zwischen dem der Sota in einigen rabbini-
schen Texten zugesprochenen Schuldprinzip (durch ihr Verhalten hat sich
selber in diese Situation gebracht) und dem Lohngedanken vgl. HALBERTAL,
rirana (Anm. 18), S. 109.

57 Ms. Wien und editio princeps fügen hinzu: „im Namen von R. Me'ir".
58 Saul Lieberman spricht sich mit Verweis auf zahlreiche Parallelstellen für die

Lesart pDOa („Gefahr", „Schwierigkeit") gegenüber dem in den Handschriften
belegte pDD aus (SAUL LIEBERMAN, rraiE>DD xnsoili, Part VIII: CPtta, New York
1973, S. 627-628). Für den hier besprochenen Kontext ist die Frage der Lesart
der Tosefta-Stelle nicht von zentraler Bedeutung.

59 Ms. Wien und editio princeps fügen hinzu: TX» '1

60 Ms. Wien: px.
61 Ms. Wien und editio princeps: xnp IT.

62 Ms. Wien und editio princeps-, Pprilff.

63 Ms. Wien und editio princeps fügen hinzu: Pdü nnp:.
64 Ms. Wien und editio princeps beziehen sich auf das Lemma des gleichen Verses:

und wenn die Frau nicht verunreinigt wurde.

65 Ms. Wien: "inri, editioprinceps-, "iTSirix.

66 Schreibfehler in Ms. Erfurt.
67 Ms. Wien und editio princeps-, ntt>xn 'XQ03 x3 0X1

68



wenn kleine (Kinder gebar), nun grosse gebiert; rill? pl3T! nril1
wenn einzelne Kinder (gebar), nun zwei Kin- d5iv 68ri3ft HT '"in l'Clri
der gebiert; ein Kind, was vor seinem Monat
hervorkommt [eine Frühgeburt], wird aus der

Welt entfernt."

R. Shim'on b. El'azar verbindet in Tosefta A mit dem Lemma so bleibt sie

unversehrt die Straffreiheit der reinen Sota, die sich mit dem die Sota-Handlung

einleitenden Akt des Verbergens schuldig gemacht hat.69 R. Jehuda b.

Patera im Namen von R. El'azar b. Matya nimmt — so zumindest in der

Erfurter Handschrift — die bekannte Position R. Ishma'els ein. Die

Einzelaussagen zur Verbesserung des Kindes variieren dabei in den inhaltlichen
Parallelen. In Tosefta Sota 2,3 beinhaltet die Liste auch die Entfernung
einer nichdebensfähigen Frühgeburt.70

Die Textzeugen Wien und editioprinceps beziehen sich als Referenz bei der

Frage der Verbesserung des Kindes der reinen Sota auf das Lemma und wenn

die Frau nicht verunreinigt wurde (ebenfalls V. 28). Diese Lesart dient als Stütze

der Argumentation R. Shim'on b. El'azars (Tosefta A), da seiner Ansicht nach

der Wortlaut so bleibt sie unversehrtene auch das Lemma und empfängt Samen nicht
auf einen Lohn der reinen Sota weist, sondern mit Straffreiheit der reinen Frau

einerseits und — in Anlehnung an ySota 3,4/18d und bSota 26b — Ausschluss

der Unfruchtbaren vom Ritual andererseits zu verbinden ist. In der Handschrift

Wien und im Erstdruck wird die den Lohngedanken der kultisch
reinen Sota prinzipiell ablehnende Position in Tosefta B1 auf R. Meir zurückgeführt.

Dies fügt sich in eine weitere R. Meir zugeschriebene Aussage: Nach
R. Meir wirkt das von einer Frau einmal im Fo/ö-Ritual eingenommene
Bitterwasser auch bei einem zukünftigen Ehebruch und tötet diese sofort, eine

Auffassung, die von der Mehrheit der Rabbinen abgelehnt wird.71

68 Ms. Wien Irina.

69 Für R. Shim'on b. El'azar ist das Ritual ein reines Strafritual, weshalb ein Ver¬
dienst der reinen Frau ausgeschlossen ist, vgl. dazu ROSEN-Zvi, The Mishnaic
Sota Ritual (Anm. 9), S. 124 ff.

70 Lieberman bietet einige Erklärungsmöglichkeiten dieser Stelle im Licht paralle¬
ler Aussagen (noiB>S3 xnsoin, Part VIII: DTO [Anm. 58], S. 628).

71 In Sifflem § 11 (20,8-10) folgert er dies aus dem doppelt aufgeführten „Amen
Amen" in Num 5,22; in mSota 2,5 ist diese Aussage im Namen R. Meirs
apodiktisch ohne Bibelbezug belegt; in tSota 2,2 mit V. 15 verbunden; vgl. auch

SifZuta z. St. Mose b. Maimon entscheidet im Mischnakommentar z. St. nach
R. Meir (Hit. Sota 4,17), Bertinoro dagegen folgt in seinem Kommentar z. St.

der Ansicht der Weisen.

69



Das exegetische Argument des Ausschlusses der Unfruchtbaren vom
Trinken des Wassers generiert in der Tosefta und in den Baraitot den
Widerstand gegen die mit V. 28 verbundene Lohndiskussion der reinen Sota.

Die Mischna — die wie oben erwähnt den Ausschluss Unfruchtbarer
anonym ohne exegetische Begründung übermittelt — schweigt über diese

Kontroverse ebenso wie über die Frage des Trinkens einer schwangeren Sota.

Wiederum ist es der halachische Midrasch, in dem wir lesen:72

A Und wenn (die Frau) nicht verunreinigt wurde (Num "OVE?/ - 73nNÜQ3 «5 DN1 A
5,28) - in der Vergangenheit. Und (sie) rein ist (ebd.) 75TTIV17 - 74n"nnü1

— für Zukünftiges. Und manche sagen: Und (sie) Nlti "lino — miriQl 'IN EH
rein ist (ebd.) - das Kind ist rein. ibin

B Rabban Gamli'el sagt: „Und (sie) bleibt unversehrt und nnpil 'HN btUTOi pti« B

empfängt Samen (ebd.) — das schliesst eine Schwan- nSlTIT1? 013 — Sitil nyini
gere (wörtlich: „eine Samen empfangende" Frau) 77»nniE> mill? FN "lOlb

aus; um zu sagen, dass die Schwangere (das
Bitterwasser) nicht trinkt."76

Nach der wörtlichen Auslegung des Lemmas — die unschuldige Sota ist nach

dem Ritual kultisch rein, der Weiterführung der Ehe steht nichts im Wege78

— folgt eine alternative Lesart, demnach auch das Kind einer reinen Sota rein
ist und keiner (im kultischen Sinne schädigenden) Wirkung durch das

Bitterwasser ausgesetzt ist. Dies bedeutet, dass das Kind gemäss halachischer

Bestimmungen im heiratsfähigen Alter für eine eheliche Verbindung mit Priestern
als tauglich befunden wird.79 Dabei handelt es sich um ein Kind, welches vor

72 SifZuta 5,28 (237/16-18). Textgrundlage bildet Yalqut Shim'oni zu Numeri
§ 709 (zitiert nach Ms. Ox. Abkürzungen werden in der Regel ausgeschrieben)
sowie MHG. Vgl. auch BemR 9,25 (Mirkin, Bd. 9, S. 202).

73 MHG nE>Nn nsaa: N5 dïo.

74 MHG NTI minm.
75 MHG «135 ms1?.

76 DAGMAR Börner-Klein (Der Midrasch Sifre Zuta. Fannaitische Midraschim

[Bd. III A, zweite Reihe. Übersetzung und Erklärung], Stuttgart 2002, S. 34)
übersetzt maw an dieser Stelle missverständlich als „ihr Embryo", vgl. aber

beispielsweise die Verwendung von EPEE mim» (schwangere Frauen) in mPara 3,2
und weitere Referenzen in der rabbinischen Literatur.

77 Fehlt in MHG und BemR z. St. In beiden Texten folgt stattdessen der exegeti¬
sche Kommentar, demnach gemäss V. 28 eine nicht zum Gebären fähige Frau

vom Sota-Ritual ausgeschlossen ist.

78 So auch in SifBem § 19 (23) wie auch (auf Basis der dreimaligen Wiederholung
des Lemmas ITDTOl) R. Aqiva in SifBem § 7 (12).

79 Vgl. dazu die Ausführungen im Kommentar Zeit Ra'anan, einer traditionellen

70



dem „Verbergen" der Frau gezeugt wurde. Ein vor dem vermeintlichen
Ehebruch im Rahmen der Ehe gezeugter Fötus ist nach dieser entkontextu-
alisierten Auslegung unabhängig des realen kultischen Status der Frau als

rituell rein zu definieren. Diese Vorstellung lehnt sich an das in bSota 27a im
Namen von R. Tahlipa aus Eret^ Israel überliefertes Dictum an, wonach die

Kinder einer Prostituierten als zur Ehe legitim gelten. Ein Kind, das nach

dem Ritual durch eine rituell reine Frau geboren wird, gilt umso mehr als

rituell rein (bei ritueller Unreinheit stirbt der Embryo mit der Mutter).
Gemäss dieser und weiterer rabbinischer Quellen80 gibt es keine Gründe, einer

schwangeren Sota das Trinken zu verwehren.
Eine alternative Interpretation ist zum Lemma und sie empfängt Samen in

SifZuta B (nach Yalqut Shim'oni) belegt. Eine schwangere Frau bleibt nach

Rabban Gamli'el vom Ritual ausgeschlossen, die in V. 28 vermittelte Aussicht
auf eine erfolgreiche Schwangerschaft trifft seiner Meinung nach naturgemäss
nicht für sie zu. Damit folgt Rabban Gamli'el exegetisch dem Verständnis

von R. Shim'on b. El'azar, der den Ausschluss unfruchtbarer Frauen von
ToA?-Ritual mit Verweis auf dieses Lemma begründet. Rabban Gamli'els
Position widerspricht damit nicht nur dem anonymen Midrasch in SifZuta A,
sie steht auch im Widerspruch mit der Aussage von R. Aqiva, dem Verfechter
der Belohnung einer kinderlosen Sota durch ein (männliches) Kind.

Augenfällig ist das Fehlen einer expliziten Aussage zur schwangeren Sota

in der Mischna. In mSota 4,3 findet sich lediglich ein Vermerk, der das Trinken

einer schwangeren Frau einer illegitimen Eheverbindung untersagt.81 Die
Gemara hält fest, dass eine vom Ehemann schwangere Frau entweder das

Bitterwasser trinkt oder keine Ketubba erhält (bSota 26a). In der

Ritualbeschreibung des Trinkens heisst es in der Mischna als unmittelbare Folge der

zerstörenden Wirkung des Wassers: „Und man sagt: Bringt sie hinaus, bringt
sie hinaus, damit sie nicht die (Frauen-) Halle verunreinigt".82 Die rituelle

Erklärung zum Werk Yalqut Shim'oni, sowie ähnliche Aussagen in anderen

Diskussionszusammenhängen in der rabbinischen Literatur.
80 Siehe mEr 1,4 und bEr 7a sowie Tosafot zu bSot 26a (lDl nmw IX laxy maiya):

Bei einer vom rabbinischen Gerichtshof zur Todesstrafe verurteilte Frau wird
nicht die Geburt des Kindes abgewartet (iVriü IV rti pmaa px JinA nxsrn ncxn).

81 Nach einer Scheidung oder dem Tod des Ehemanns muss die schwangere Frau

(wie die stillende Frau) zwei Jahre auf eine erneute Heirat warten. Heiratet sie

jedoch früher und wird des Verdachtes der Untreue bezichtigt, ist die Ehe der
halachisch verbotenen Verbindung zu lösen, weshalb das Trinken des

Bitterwassers keine Anwendung findet.
82 Der Terminus mW in mSota 3,4 muss sich auf den Frauenvorhof im Tempel

beziehen. Nach der Mischna erfolgte die Verwarnung im grossen Gerichtshof

71



Kontamination des Frauenvorhofes im Tempel kann sich an dieser Stelle

nicht auf den Tod der Frau beziehen, da die Kontamination dieses Tempelbereichs

mit Totenunreinheit nach rabbinischer Tradition zulässig ist, auch

wenn diese den höchsten Grad kultischer Unreinheit verkörpert.83 Gemäss

bSota 20b gründet die Gefahr der rituellen Verunreinigung vielmehr im
Schreck der plötzlich eingeleiteten Menstruation.84 Sollten die Rabbinen die

Möglichkeit der Schwangerschaft bei gleichzeitiger Menstruation grundsätzlich

ausschliessen,85 wäre dies ein weiterer Hinweis darauf, dass die Mischna
keine schwangere Sota berücksichtigt. Die Aussage über die rituelle Reinheit
des vor dem vermeintlichen Ehebruch der Sota gezeugten Fötus unabhängig
vom rituellen Zustand der Mutter findet sich damit explizit nur in SifZuta.

In SifBem D wird auf die sogenannte elfte hermeneutische Regel R. Ish-
ma'els V?31 Q7D1 V?3 (kelalu-jerat u-kelal) verwiesen: Entsprechend der
talmudischen Regel (75? i1?^1? ifinn1? nns ^ ,u>7n 7373 in1? x2Pi btirn rrntt? 737 "73E>

tP1T'D3 31737 157,Tn1©) verdeutlicht die Auslegung den Umstand, dass die Frau

des Tempelberges (mSota 1,4); mSota 1,5 erwähnt für die weitere Prozedur das

Osttor in der Nähe des Nikanortores. Das Nikanortor führt vom Frauenvorhof
in den Vorhof der Israeliten. Vgl. dazu auch tSota 2,1.

83 Diese erleichternde Ausnahmeregelung wird in bPes 67a mit der biblischen Er¬

zählung in Ex 13,19 begründet, nach der Mose die Gebeine Josefs mitführt und
diese — nach rabbinischer Vorstellung - im „Lager der Leviten" platziert. Ein
Toter kann demnach nach rabbinischer Konzeption das „Lager Israels" und
das „Lager der Leviten" (das heisst Jerusalem und den äusseren Bereich des

Tempelbergs) betreten beziehungsweise es ist möglich, in diesen Bereichen eine

Leiche hinzuführen. Lediglich aus dem „Lager der Shekhina" werden diese

ausgeschlossen (vgl. u. a. mKel 1,8; SifBem § 1 [2]; SifZuta 5,2 [228] und bPes 66b-
67a); obwohl dieser Bereich für geringer einzustufende Unreinheitsgrade wie

beispielsweise Samenflussbehaftete, an Blutfluss erkrankte (Frauen), Menstruierende

und Wöchnerinnen verboten ist. Vgl. auch Mose b. Maimon, Mishneh

Tora, Hit. Bi'at ha-Miqdash 3,4. Anders dagegen in der Tempelrolle 11QT Kol.
68 (Edition ELISHA QlMRON, The 'Temple Scroll: A Critical Edition with Extensive

Reconstructions, )DS, Beer Sheva 1996, S. 70).
84 Für dieses medizinische Phänomen nennt Abaje einen Präzedenzfall. Est 4,4

berichtet über die Königin: „Und sie wurde von einem grossen Schreck befallen",

nach Rav ist damit die Menstruation gemeint. Dabei führt die Gemara den
medizinischen Einwand ins Feld, dass Angst das Blut zurückhält, worauf
entgegnet wird, dass Angst das Blut zurückhält, der plötzliche Schreck hingegen
die Person schwächt.

85 Dass dem nicht immer so ist, zeigt EVYATAR MARIENBERG in: rrtMn 777133

rniütiin 717303, zu erscheinen in Hebrew Union College Annual. Ich danke dem
Verfasser für die Einsicht in das Manuskript.

72



ursprünglich als Ehefrau Kinder empfangen sollte (Allgemeinzustand), als

Sota aber bis zur Ausführung des Sota-Rituals keinen ehelichen Umgang mit
ihren Mann haben darf (Sonderstellung), im Falle ihrer Reinheit jedoch
wieder in den ursprünglichen rituell reinen Zustand zurückkehrt
(Allgemeinzustand).86 Diese alternative Erklärung von V. 28 in SifBem D
widerspricht damit der Auslegung R. Aqivas und ist im Einklang der Position
R. Shim'ons in SifBem B1 zu lesen.

2.4. Du aber wirstja deine Tora nicht verfälschen (bBer 31 b) — Zur Nutgniessung
des SotaTkituals im Talmud Bavli

Der Talmud reflektiert die tannaitische Lohndiskussion der reinen Sota auch

in einem Bericht im Traktat Berachot (bBer 31b), der Segenssprüche und
verschiedene Bestimmungen zum Gebet thematisiert. Dabei kommen die
das Lohnprinzip der reinen Sota stützenden tannaitischen Aussagen
R. Ishma'els und R. Aqivas zur Sprache. Der Betonung des Motiv des

Verdienstes im Talmud folgt biblisch-theologischen Prinzipien: In der Bibel gilt
Unfruchtbarkeit als Fluch und Kinderlosigkeit als Strafe; Fruchtbarkeit als

Verheissung87 und die Zeugung besonders männlicher Nachkommen als

Segen.88 In den narrativen Ausführungen in der Schrift wird das Thema

Kinderlosigkeit und Fruchtbarkeit meist bei der Geburt eines bedeutenden
Nachkommen aufgegriffen,89 ein entscheidender Anknüpfungspunkt zum
Topos des Verdienstes der reinen Sota in der rabbinischen Diskussion.

Nach dem Bericht in bBer 31b betet Hanna, die Mutter des Propheten
Samuel, aufgrund ihrer Kinderlosigkeit zu Gott und gelobt, das s im Falle der
Geburt eines Sohnes dieser an ein lebenslanges Naziratsgelübde gebunden ist.90

86 Damit kommt die talmudische Regel nra ,wrn "Dia in1? Nri "hon rrnw im
nTD3 mron uTrrra? iv riio1? rvmri? rirr zur Anwendung.

87 Vgl. dazu z. B. Gen 20,17 ff., Dtn 7,14 oder Hos 9,14.

88 So beneidet Rachel ihre Schwester Lea um deren Fruchtbarkeit (Gen 30,1 ff.;
in Gen 30,1 sagt Rachel zu Jakob: „Schaffe mir Kinder, wenn nicht, sterbe ich").
In Ps 127,3 heisst es: „Siehe, Kinder sind eine Gabe Gottes, und Leibesfrucht
ist ein Geschenk."

89 Sarah gebiert beispielsweise als alte Frau Isaak (Gen 11,30; 21); Rebekka gebiert
nach langer Zeit Esau und Jakob (Gen 25,21) und Rachel gebiert nach langer
Unfruchtbarkeit Josef (Gen 29,31 und 30,22).

90 Zum Nazir-Gelübde vgl. Num 6. In 1 Sam 1,9-11 ist zu lesen: (9) Da stand

Hanna auf, nachdem sie gegessen hatten gu Silo und getrunken. Tili aber, der Priester,

sass auf einem Stuhl am Pfosten des Tempels des Ewigen. (10) Und sie war von Hergen
betrübt und betete gum Ewigen und weinte sehr (11) und gelobte ein Gelübde und sprach:

73



R. El'azar berichtet den Wortlaut von Hannas Gebet, was schliesslich von
Gott gehört wurde:91

B1

B2

Wenn du (das Elend deiner Magd) ansehen wirst (1

Sam 1,11) - R. El'azar sagte: „Hanna sprach

vor dem Heiligen, gepriesen sei Er: Herr der

Welt, wenn du siehst (ebd.) - so ist es recht,

wenn aber nicht — wirst du sehen (ebd.). Ich werde

gehen und mich vor meinem Mann Elkana

verbergen, und da ich mich verborgen habe,

wird man mich das Bitterwasser trinken lassen.

Du aber wirst ja deine Tora nicht verfalschen,
wie gesagt ist: So bleibt sie unversehrt und empfängt

Samen (Num 5,28)."
Allerdings nach demjenigen, welcher sagt,
dass, wenn sie kinderlos war, bedacht werden
wird. Wie ist dies aber nach demjenigen zu
erklären, welcher sagt, dass sie, wenn sie mit
Schmerzen gebar, sie nun sanft gebiert; wenn
sie Mädchen (gebar), sie nun Jungen gebiert;
wenn sie schwarze (Kinder gebar), sie nun
weisse (Kinder) gebiert; wenn sie ldeine (Kinder

gebar), sie nun grosse gebiert?
Es wird nämlich gelehrt: So bleibt sie unversehrt

und empfängt Samen - dies lehrt, dass, wenn sie

-irybx '-nax - rwiri nto dk A
inn ampn nun rnaK
nm DK 92n5w irai Kin
l"7K HKin - 1Kb DK1 DQ1D -
riya mipbK 93,ISD innoKi
'ö ri iptra KiinnoDi prai«
96rrany nriK 9Siki 94»noio

nnpm -laKic« inohs jnnn
97»snr nsnni

nrm DK IDKT iKah Kryan Bi
IKah k5k tdu? mpsi rnpy«
nian rnhr nrrn dk aaKi
rnhv map] rrmat mVp
98»D,iD17 mVr nmniff dddt
'Ka "»D'ans rnbv nnxp

100»-iaia1? kd'k«

- s?-iT nsnrm nnpm Kurn B2

mpy nriTi dku? 1017a5a

hKyaw •'Di nm mpsi

Ewiger der Heerscharen, wirst du deiner Magd Elend ansehen und an müh gedenken und

deiner Magd nicht vergessen und wirst deiner Magd einen Sohn geben, so will ich ihn dem

Ewigen geben sein Eeben lang und soll kein Schermesser aufsein Haupt kommen.

91 Zitiert nach dem Wilnaer Druck. Entscheidende Änderungen der Lesarten der

folgenden Vergleichshandschriften sind angegeben: Firenze (Biblioteca Nazio-
nale Centrale, II.1.7; im Folgenden Ms. Firenze); Paris (Bibliothèque Nationale
Heb. 671; im Folgenden Ms. Paris) und Oxford (Bodleian Library 366; im
Folgenden Ms. Oxford).

92 Mss. Paris, Firenze nur: tt?npn ush.

93 Ms. Paris: '1 Kipu "inK WK DK. Ms. Oxford: UD3.

94 Ms. Oxford: nmw 'an aptm n «pn
95 Ms. Oxford: fKl.
96 Ms. Firenze: ntOT.

97 Ms. Firenze: nr nsnm nnpm kt nimm ntran nsaou k5 dki 'nm.

98 Ms. Paris: nf?l\
99 Fehlt in Ms Firenze. Zusatz in Ms. Paris: dud3 rnVr Dninw.

100 Ms. Paris: nKnn hki.
101 Fehlt in Ms. Firenze.

74



kinderlos war, bedacht werden wird, Worte
R. Ishma'els.

B3 R. Aqiva sprach zu ihm: „Wenn (dem so ist),
verbergen sich alle Kinderlosen, die aber, die
sich nicht ruiniert, wird bedacht? Vielmehr
lehrt dies, dass, wenn sie (die Frau) mit
Schmerzen gebiert, sie nun sanft gebiert; wenn
sie ldeine (Kinder gebar), sie nun grosse
gebiert; wenn sie schwarze (Kinder gebar), sie

nun weisse (Kinder) gebiert; wenn sie ein

(Kind gebar), sie nun zwei (Kinder) gebiert."
B4 Was bedeutet: Wenn du (das Elend deiner Magd)

ansehen wirst (1 Sam 1,11)? - die Tora spricht
die Sprache des Menschen.

ob1 p« os xo'py '1 rrt tqk B3

in innrion f?io nnpyn be

xbx mps: nbpbp xbw

mbr nmn nue 102»7obo

opsp« nipo mbr iyyo
mbr nnins/ trorix mbr
104>103»ir:iy mbr tm nmb

105»nx-iri nxo ox 'xa« B4
ms nn pwbo nun mm

Hanna, so weiss der Talmud zu berichten, möchte sich bei zukünftig
ausbleibender Fruchtbarkeit mit einem fremden Mann verbergen, um die

Einleitung des Ao/a-Rituals zu erzwingen. Im Unterschied zur oben erwähnten

Auffassung von R. Shim'on b. El'azar scheint eine des Ehebruchs verdächtigte

Frau nicht apriori negativ konnotiert, als inakzeptabel gilt vielmehr weibliche

Infertilität. In dieser Situation soll das Sota-Ritual Abhilfe schaffen.106

In exegetisch geschulter Weise legt Hanna den ihre Person betreffenden
Schriftvers (1 Sam 1,1) im Sinne ihrer Forderung aus: Wenn Gott in der Tora

102 Ms. Firenze: oxk* xbx rrrosn nbpbp xbty in xbx innno1 mnpyn bo.

103 Ms. Firenze: '»'ab 'mx 'xa 'mpy 'nb xbx 'yaw1 'nb xm:n dpot mbr nop:. - Ms. Paris:

nw mbr nnx onob mbr opinis* o'onx mbr opsp dpot mbr mop:. - Ms. Oxford:
onob mbr opinis* mbr nnp ox ix .ooiox mbr opsp .oris* mbr nnx .nnso. Der Rest
der Auslegung fehlt in der Handschrift.

104 Ms. Oxford: mbr opinis* mbr nnp ox ix .ooinx mbr opsp .o1:© nnbr nnx ,nn:o
DTûb. Der Rest der Auslegung fehlt in der Handschrift.

105 Fehlt in Ms. Firenze.
106 Grushcow verbindet diese Vorstellung mit Aussagen aus dem Buch der Weis¬

heit und Ben Sirach (Writing the Wayward Wife [Anm. 20]. S. 283). Im Buch der
Weisheit 3,13 heisst es: „Gesegnet ist die Unfruchtbare, die rein ist. Wenn sie

keine sündhafte Verbindung eingegangen ist, wird sie Früchte erwerben, wenn
Gott die Seelen prüft", ähnlich in 4,1. Vgl. auch Ben Sirach 16,3: „Besser
kinderlos sterben als schlimme Nachkommen haben". Ben Sirach bringt jedoch
vor allem den Gedanke zum Ausdruck, dass nicht die Anzahl der Kinder,
sondern ihre Gottesfürchtigkeit entscheidend ist; das Buch der Weisheit spricht
sich an diesen Stellen besonders gegen Mischehen aus. Die Vorstellung, besser

keine als in Unreinheit geborene Kinder zu haben, wird in der rabbinischen
Literatur sowohl halachisch imamgerim) als auch aggadisch begründet (dazu
GRUSHCOW, Writing the Wayward Wife [Anm. 20], S. 283).

75



von der rituell reinen Sota, das heisst einer Frau, die ausserhalb ihrer Ehe mit
keinen Mann geschlechtlichen Umgang hatte, behauptet, dass sie „Samen

empfängt" (V. 28), muss eine Sota-Prüfung, in der ihr rituell reiner Status

Bestätigung findet, zur gewünschten Schwangerschaft führen. Dass dabei im
babylonischen Talmud — anders als in den Paralleltraditionen und entgegen
den beiden Schriftinterpreten zugeschriebenen Auslegungsmethoden107 — die

Aussagen von R. Aqiva und R. Ishma'el vertauscht wurden, kann unter
Umständen damit erklärt werden, dass die Amoräer dem Rechtsverständnis der

ursprünglich R. Ishma'el zugeschriebenen Position (Verbesserung des Kindes

und Erleichterung der Geburt) zugeneigt sind, die Baraita jedoch am Dictum

der ursprünglich mit R. Aqiva verbundenen Ausrichtung festhält (eine
bisher kinderlose reine Sota wird ein männliches Kind gebären).108 Eine zentrale

Stellung kommt in diesem Zusammenhang dem Schlusswort zu: Die
Aussage die Tora spricht die Sprache der Menschen (B4) wird im Duktus der

Überlieferung R. Aqiva und nicht, wie üblicherweise in der rabbinischen Literatur,
R. Ishma'el zugesprochen. Nach dieser Lesart kritisiert R. Aqiva Hannas ent-
kontextualisierte Schriftauslegung von 1 Sam 1,11 zugunsten eines an einer

teleologischen Interpretation orientierten Verständnisses des jö/ß-Rituals.

107 R. Aqiva deutet zweifache Bezüge auch die gleiche Verbwurzel wie im vorlie¬

genden Lemma (VIT snni) häufig in der an vorliegender Stelle R. Ishma'el
zugeschriebener Weise, vgl. dazu zusammenfassend KAHANA, The Halakhic Mi-
drashim (Anm. 41), S. 17 ff.

108 Abraham Geiger vermerkt: „in Berachoth 31b ist [...] fälschlich die Ansicht
Akiba's [...] beigelegt", ohne jedoch Gründe zu benennen. Geiger vertritt,
ohne die Differenzierung der Position R. Ishm'aels herauszuarbeiten, die
Auffassung, dass nach R. Ishm'aels eine reine Frau ein männliches Kind bekommen

werde, nach R. Aqiva hingegen ist dies (auch) bei einer unfruchtbaren
reinen Sota der Fall (ABRAHAM GEIGER, Urschrift und Übersetzungen der Bibel

[...], Frankfurt a. M. 21928, S. 471). Menahem Kahana vermutet, dass die
verkehrte Zuschreibung der Autoritäten im Talmud Produkt einer frühen
Bearbeitung eines Schreibers ist (KAHANA, "Uiaa 1-1DD [Anm. 46], Teil II, S. 176

Anm. 31). Es sei daran erinnert, dass Namensänderungen ein bekanntes
Phänomen innerrabbinischer Parallelüberlieferungen darstellen. Häufig bleiben
die Gründe dafür im Dunkeln und sind mit gewisser Wahrscheinlichkeit auf
menschliche Fehler im Prozess des Abschreibens der Manuskripte zurückführen.

Dies könnte auch hier zutreffen. Die These von Fürst, wonach die Baraita
im Talmud als ursprünglich und die Paralleltraditionen als redaktionelle
Überarbeitungen einzustufen sind, ist aus dem im Beitrag besprochenen textkritischen,

philologischen und hermeneutischen Aspekten abzulehnen (Fürst
[ohne weitere Namensangabe], Les Interprétations d'Akiba et d'Ismaël, sur
Nombres V, 28, in: Revue des Études juives 17 [1888], S. 143-146).

76



Wie lässt sich Hannas Forderung mit den rabbinischen Stellungnahmen
zu V. 28 und der damit verbundenen Diskussion über die Belohnung der
reinen Sota vereinbaren? Auch wenn die Nutzniessung des ToAz-Rituals

nicht R. Aqivas Dictum (eine kinderlose Sota wird gebären) widerspricht,
steht dies mit der teleologischen Deutung des ioAz-Rituals in Spannung.
Diese Diskrepanz betrifft zum einen die Prämisse des eugenischen Motivs,
zum anderen die prinzipielle Ablehnung des Lohnprinzips der reinen Sota

beziehungsweise das Dictum des Ausschlusses unfruchtbarer Frauen vom
Trinken des Bitterwassers. Aus der Perspektive dieser Interpretationen
forciert Hanna mit dem erzwungenen Eintritt in die tioÄ?-Handlung um des

positiven Ergebnisses willen eine gesetzesübersteigende Rechtsfortbildung,
eine dem göttlichen Gesetzgeber zuwiderlaufende Entwicklung (contra

legen!). Dieser Einwand kommt im Talmud aber nicht zur Sprache. Der
Talmud ist an dieser Stelle vielmehr an der Vorbildwirkung von Hannas
individuellem Gebet interessiert.109 In unmittelbarer Folge berichtet die Ge-

mara von einem weiteren Gebet Hannas, in dem sie mit Verweis auf die

zum Zweck des Stillens erschaffene weibliche Brust um Nachwuchs fleht.
Hannas individuellen Gebeten wohnt ein emanzipatorischer Impetus

inne. Sie fordert von Gott, die Prämisse ihrer Schriftauslegung als

realhistorischen Akt zu verwirklichen. Die Amoräer des Talmuds jedenfalls be-

grüssen Hannas schöpferische Rechtsfindungskompetenz, Hannas Gebete
dienen den Rabbinen als Präzedenzfall für weiterführende, Gebet und
Liturgie betreffende Festlegungen.110 Hanna überführt die rabbinischen
Diskurse über die Nutzniessung des Yo/a-Rituals in eine konkret-praktische
Dimension, der tannaitisch-hermeneutische Diskurs über den Lohn der reinen
Sota verliert vor diesem Hintergrund zunehmend an Bedeutung. Auf diesen

Zusammenhang verweist auch der Schlusssatz der Baraita: Die Tora spricht
die Sprache der Menschen. Dieser forciert ein nicht ausschliesslich an der
grammatischen Wortexegese der Schrift ausgerichtetes Schriftverständnis.

In der talmudischen Hanna-Erzählung verhallt die scharfe Kritik einiger

Tannaiten an der Nutzniessung des Sota-Rituals zugunsten einer die

109 Zur Entwicklung und zur Stellung des Privatgebetes im Judentum vgl. ISMAR

ELBOGEN, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Tntwicklung, Neudruck
Hildesheim / Zürich / New York 1995, S. 250 ff.

110 Der Rolle der Hanna-Traditionen für halachische Entscheidungen sowie
nicht-halachische Aussagen im Bereich von Gebet und Liturgie in der
rabbinischen Tradition widmet sich Ishay Rosen-Zvi, ran rtiran - "namn nwitn"
V'rn nrama, in: Avi Sagi / Nahum Ilan (Hg.), 3ar idd rrraon psn min1 main

ara Horb rm araa© nkra1?, Tel Aviv 2002, S. 675-698, hier besonders S. 683 ff.

77



Fertilität Hannas betonenden historisierenden Ätiologie des Rituals. Diese
Tendenz zeigt sich beispielsweise auch in der rabbinischen Erzählung über
den Zweifel des Volkes an der Vaterschaft des betagten Abrahams.111 In
der mittelalterlichen Literatur berufen sich die Kommentatoren in ihren

Ausführungen zu V. 28 auf verschiedene Erklärungen, neue Deutungshorizonte

beziehungsweise vermischen bisher einander widersprechende
Argumente. Mose b. Maimon (Maimonides, 1138—1204) beispielsweise beruft
sich in Mishneh Tora mit der Aussage der Geburt eines männlichen Kindes
auf R. Aqiva (ohne ihn namentlich zu erwähnen), schreibt dem Kind der
reinen Sota darüber hinaus jedoch auch die von R. Ishma'el behaupteten
Verbesserungen zu (Hi/. Sota 3,22). Shlomo b. Jizhaq (Rashi, 1040—1105)

greift in seinem kanonischen Bibelkommentare auf die teleologische
Argumentation von R. Ishma'el zurück (Kommentar zu Num 5,28). Shmuel
b. Me'ir (Rashbam, 12. Jh.) weist auf die zukünftige Schwangerschaft der
reinen Sota, ebenso stellt Abraham b. Meir Ibn Esra (Raba, um 1089/1093—

1167) ihren Verdienst heraus. Allein Hezekiah b. Manoah (Hiskuni, 13. Jh.)

negiert das Lohnprinzip der reinen Sota. Er interpretiert das Lemma Samen

empfangen als Beweis für die Unversehrtheit der Gebärmutter der reinen Frau

beziehungsweise die Erlaubnis zum Beischlaf mit ihrem Ehemann.

3. Weibliche Fertilität der reinen Sota und rabbinisches Rechtsdenken

Auch wenn das LoV-Ritual in rabbinischer Zeit in der Praxis wohl keine

Anwendung gefunden hat und bezweifelt wird, ob es überhaupt jemals praktiziert

wurde,112 ist es für die Rabbinen der talmudischen Zeit Ausgangspunkt

111 Vgl. bBM 87a und parallele Traditionen.
112 Erinnert sei an das Protevangelium des Jakobus, eine apokryphe Schrift des

Neuen Testaments, in der das Marienleben beschrieben und dabei auch das

V/a-Ritual in stark abgewandelter Form erwähnt wird (EMILE DE STRYCKERS

[Hg.], Taforme laplus ancienne de Protévangile de Jacques: recherches sur le papyrus Bod-

mer 5 avec une édition critique du Texte grec et une traduction annotée, Brüssel 1961,131
ff. Kapitel 15 - 16). Nach der Erzählung im Protevangelium verlässt Josef
unmittelbar nach der Aufnahme Marias in seinem Haus die Unterkunft, um
seinen Beruf als Handwerker nachzugehen. Nach seiner Rückkehr muss er
feststellen, dass Maria im sechsten Monat schwanger ist. Nach dem öffentlichen
Bekanntwerden von Marias Schwangerschaft trinken sowohl Maria als auch

Josef auf Geheiss des Hohepriesters das Bitterwasser. Beide gehen danach in
die Wüste und kehren wohlbehalten zurück. Auch wenn die imaginäre Erzählung

nicht als historischer Bericht zu lesen ist, ist die Tatsache, dass am Ende
des zweiten Jahrhunderts n. Zw., zu einer Zeit also, in der jüdisch-rabbinische
und (jüdisch) christliche Kreise wahrscheinlich noch nicht vollständig getrennt

78



umfangreicher Debatten, die — weit über den einfachen Schriftsinn des

biblischen Wortlautes im Buch Numeri hinaus — zunehmend mit embryologischen

Aspekten verbunden werden. Die Mischna terminiert das Ende des

Rituals in das erste Jahrhundert nach der Zerstörung des herodianischen

Tempels im Jahr 70. u. Z.: „Das Bitterwasser hörte auf, als die Ehebrecher
sich mehrten, und Rabban Jochanan b. Zakkai schaffte es ab" (mSota 9,9).113

Nach den Rabbinen kam das Ritual mit Rekurs auf verschiedene Bibelstellen
deshalb zum Erliegen, da die Männer der des Ehebruchs verdächtigten
Frauen selber nicht ohne Schuld waren.114 Nach dieser Interpretation verhindert

eine moralische Schuld des Mannes der Sota zwangsläufig die Wirkung
des Bitterwassers. Die Vorstellung, dass die prüfende Kraft des Wassers bei

einem Vergehen des Ehemanns der des Ehebmchs verdächtigten Frau
verloren geht, führt zu den eingangs gestellten Fragen nach der „Essenz" des

Wassers. Wenn die Wirkung des Wassers vom moralischen Verhalten der

Ehemänner abhängt, ist es nicht von vornherein einsichtig, warum Rabban

Jochanan b. Zakkai — mit Verweis auf die moralische Degeneration
seines Zeitalters — kraft der ihm in den rabbinischen Texten zugesprochenen
institutionellen Autorität das Ende das Ritual zudem formal besiegelt (die
Mischna spricht von pDD im Sinne von „abschaffen ").

Die Auslegung von V. 28 generiert einen Diskurs, der — wenn auch im
Rahmen eines nicht praktizierten Ritualgesetzes — konkrete Handlungsweisen

impliziert. Dass in den diskursiv vorgetragenen Stellungnahmen der Rabbinen

bei allen fiktionalen Elementen immer auch eine vom hermeneutischen

waren, in einem christlich-apokryphen Text das Ritual, wenn auch in einer
gegenüber der biblischen und rabbinischen Beschreibung freien Form, ausgeführt

wird, für die Frage der Historizität wie auch aus religionsvergleichender
Perspektive nicht unbedeutend (zu Einleitungsfragen zum Protevangelium des

Jakobus vgl. ALEXANDER TOEPEL, Das Protevangelium desJakobus: ein Beitrag gur
neueren Diskussion um Herkunft, Auslegung und theologische Einordnung, Münster
2013, S. 32 ff.).

113 Tosefta Sota 14,2 lässt noch Zweifelsfälle zu. Vgl. dazu auch RoSEN-Zvi, The

Mishnaic Sota Ritual (Anm. 9), S. 165 ff., sowie DANIEL BOYARIN, Women's
Bodies and the Rise of the Rabbis: The Case of Sotah, in: JONATHAN FRANKEL

(Hg.), Jews and Gender. The Challenge to Hierarchy, Oxford 2000, S. 88-100.

114 In SifBem § 22 (25,2-6) wird das Ende des Rituals mit Hosea 4,14 in Verbin¬

dung gebracht; in SifBem § 15 (20,1-7) und SifZuta z. St. (236, im Namen von
R. Gamli'el) aus V. 21-22 gefolgert, vgl. auch die Auslegung in mSota 5,1. In
bSota 47b heisst es mit Rekurs auf V. 31: „Wenn der Mann selber nicht rein

von Schuld ist, prüfe das Wasser nicht". Vgl. dazu auch die Schlussworte im
Bibelkommentar von Mose b. Nachman (Ramban) zu Num 5,20.

79



Erschliessen der Tora ausgehende praktische Orientierung eine Rolle spielt,

zeigt eindrücklich die Erzählung des Gebets von Hanna in bBer 31b. Das

biblische Sota-Ritual wird in dieser Erzählung mit der Fertilität Hannas
assoziiert. Eine Handlungsanweisung des Rituals für eine Epoche ohne Tempel
und kultisch reine Priester ist zudem in einem magischen Textfragment zum
Sota-Ritual aus der Kairoer Geni^a erhalten.115 Nach diesem wirkt das

Bitterwassers aufgrund seiner besonderen Essenz. Im Textfragment wird dies auf
die Kraft des mit „heiligen Wasser" verwischten Gottesnamens, des

„Namens in Unreinheit und des Namens in Reinheit", und des Staubes „aus allen

vier Enden der Synagoge" (die den Tempel ersetzt) zurückgeführt. Die Formel

des „Namens in Unreinheit und des Namens in Reinheit" weist auf die

magische Wirkung des Wassers.116

Magische Implikationen des Sota-Rituals sind auch dem Talmud nicht
unbekannt. Die Rabbinen lesen Abrahams demütige Aussage und bin ich doch

Staub undAsche (Gen 18,27) während seines Eintretens für die Gerechten in
Sodom und Gomorra in Analogie mit dem im Sota-Ritual verwendeten
Staub: „Warum sagt die Tora, man hole für die Sota Staub? — Hat sie

Verdienst, so entstammt ihr ein Sohn wie unser Vater Avraham, über ihn steht

geschrieben: Staub und Asche (Gen 18,27). Ist sie nicht würdig, so kehrt sie

zur Erde zurück." (bSota 17a). Nach diesem Verständnis ist eine reine Sota

nicht etwa aufgrund ihrer Bedrängnis im Ritual würdig, die bedeutendsten
Personen biblischer Geschichte zu gebären. Der talmudischen Aussage liegt
über dem Lohnmotiv hinaus auch eine magischer Vorstellung zu Grunde,
dem Gemisch von Staub der Stiftshütte (V. 17, bei den Rabbinen mit dem
Staub des Tempels gleichgesetzt) mit „heiligen Wasser" wohnt gleich der
bekannten Go/itw-Erzählung eine schöpferische Kraft inne.117 Auch dieser

Zusammenhang hat zur Genese des Fertilitätsdiskurses von V. 28 in
talmudischer Zeit beigetragen.

115 JTSL ENA 3635.17. Edition und Übersetzung mit Anmerkungen in: PETER
SCHÄFER und ShäUL Shared (Hg.), Magische Texte aus der Kairoer Geni^a, 3 Bde

(Texts and Studies in Ancient Judaism, Bd. 42, 64, 72), Tübingen 1994-1999,
Bd. 1, S. 17-45. Vgl. dazu auch PETER SCHÄFER, Jewish Liturgy and Magic, in:
Hubert Cancik / Hermann Lichtenberger / Peter Schäfer (Hg.),
Geschichte — Tradition — Reflexion. Testschrift für Martin Henget cptm 70. Geburtstag,

3 Bde, Tübingen 1996, Bd I: Judentum, S. 541-556, hier S. 541-544.

116 Vgl. dazu GIUSEPPE Veltri, Inyan Sota — halakhische Voraussetzungen für
einen magischen Akt nach einer theoretischen Abhandlung aus der Kairoer
Geniza, in: FrankfurterJudaistische Beiträge 20 (1993), S. 23-48.

117 Vgl. dazu MOSHE Idel, Golem. Jewish Magical and Mystical Traditions on the Arti¬

ficialAnthropoid, New York 1990, S. 62.

80



Die positiven Auswirkungen des Bitterwassers für die reine Sota umfassen

nicht nur die Verbesserung des Kindes, die Frau selbst wird mit einem
schmerzfreien Geburtsvorgang belohnt. Dass jedoch die Frau gleich dem

zu gebärenden Kind auch mit einer physische Veränderung belohnt werden
kann, belegt Targum Jonathan zu Num 5,28. Nach dem Targum wird das

Gesicht der reinen Sota hell (IHM rrra) - das Gegenteil der Strafe der schuldigen

Sota, deren Gesicht sich gelbgrün färbt.118 Von einer Erneuerung der

Kräfte, der Heilung von Krankheiten und einer optischen Verbesserung
der reinen Frau weiss auch Mose b. Maimon in seinem Mishneh Tora zu
berichten.119

Die tannaitische Reflexion über Verdienst und Fertilität der reinen Sota

dagegen wird vor allem durch zwei divergierende methodologische
Ansätze, eine teleologische und eine ausschliesslich an Exegese ausgerichtete
Herangehensweise, geprägt. Im rabbinischen Diskurs um die Fertilität der
reinen Sota argumentiert R. Ishma'el und — in einem strengeren Masse —

R. Shim'on (nach tSota 2,3 auch R. Jehuda b. Patera im Namen von
R. El'azar b. Matya beziehungsweise R. Me'ir) teleologisch, der anonyme
SifZuta sowie R. Aqiva dagegen nehmen eine ausschliesslich an exegetischen

Gründen orientierte Auslegung ein. Während letztere Position die

Belohnung der reinen Sota als Ergebnis des wörtlichen Verständnisses von
V. 28 fasst, problematisiert die Gegenseite diese Auslegung als eine dem
Sinn des Rituals widersprechende. Die teleologische Rechtsauffassung
begründet in der Auslegung von V. 28 den positiven antenatalen Einfluss auf
das zu gebärende Kind der reinen Sota. Eine die Nutzniessung des Rituals
verneinende Rechtsauffassung kommt in den R. Shim'on, R. Shim'on
b. El'azar und anonymen Traditionen zugeschriebenen Aussagen zum
Vorschein, V. 28 wird dann ohne Bezug zum Lohnmotiv interpretiert.

R. Shim'on geht in seiner Exegese von V. 28 in SifZuta über R. Ishma'els

Mittlerposition hinaus, indem er Verdienst für die reine Sota per se ablehnt.

An anderer Stelle gleicht seine Position jedoch der R. Ishma'els.120 R. Shim'on

gilt bereits im Talmud als Vertreter der teleologischen Auslegungsweise
schlechthin. Sein methodologischer Zugang wird an mehreren Stellen als

118 Vgl. SifBem S 8 (15), SifBem 5,24 (237) und Yalqut Shim'oni zu Num S 704.

119 Vgl. HU. Sota 3,22.

120 Das R. Ishma'el zugeschriebene Verbot der Ausnutzung des Sota-Rituals in
Sota 26b (oben zitiert als Dl: „Wenn dem so wäre, könnten sich alle kinderlosen

[Frauen] verbergen und bedacht werden, und die sich nicht verbirgt, ist im
Nachteil") wird in der wortgleichen Parallele im Talmud Yerushalmi (ySota
3,4/18d) R. Shim'on in den Mund gelegt.

81



N"ip7 îTOVD am („er legt den Grund der Schrift aus") definiert.121 Mit dieser

Formel bezeichnen die Amoräer eine Argumentationsweise, die Vernunftsgründe

mit einer wörtlichen Schriftauslegung verbinden und sich damit vom
Ausschliesslichkeitsanspruch der Schriftexegese abwendet. Das Spannungsverhältnis

zwischen einem teleologischen und einem ausschliesslich am
Primat der Exegese orientierten Zugang ist in der rabbinischen Literatur nicht

singular. Im tannaitischen Diskurs finden sich Gegenüberstellungen beider

Ausrichtungen,122 in talmudischen Diskussionen können auf Vernunftgründe
basierende imzra-Argumente eine Gegenposition zu exegetischen
Auslegungstraditionen einnehmen.

Die methodologische Analyse der Auslegung zu V. 28 offenbart Einblicke

in literarhistorische Erkenntnisse. In Abgrenzung zum dichotomen
biblischen Modell (Bestrafung der unreinen Frau oder Rückführung der reinen
Frau in die Ehe bei gleichzeitiger Erlangung der Fertilität) diskutieren die

Rabbinen mehrere Möglichkeiten der Belohnung der reinen Sota. Das

exegetische Verständnis des Lemmas so bleibt sie unversehrt und empfängt Samen als

eine „Rückführung der Sota in den Allgemeinzustand" steht wie die Erklärung

vom Ausschluss unfruchtbarer Sotot dagegen in Konkurrenz zur
Vorstellung einer positiven Auswirkung auf Kind und Geburt der reinen Frau.

Dass R. Ishma'el den positiven Einfluss des Bitterwassers nur denjenigen
Frauen zuspricht, die bereits Kinder geboren haben, gründet sich auf seiner

Ablehnung der Nutzniessung des Bitterwassers.

Die Zuschreibung der Kontroverse in SifBem und in den Baraitot der
beiden Talmudim an R. Aqiva und R. Ishma'el bildet lediglich ein Stadium
der Debatte, deren Ursprünge im Spannungsverhältnis zwischen der
wörtlichen Auslegung von V. 28 und seiner kontextuellen Einbettung im Sota-

Ritual begründet liegen. Die in SifZuta anonym belegte Vorstellung der

zukünftigen Fruchtbarkeit reiner Frauen nach dem Ritual scheint eine alte —

121 Vgl. bYoma 42b, bYev 23a, bGit 49b, bSota 8a, bQid 68b, bBM 115a und
bSanh 16b sowie 21a.

122 So erfolgt beispielsweise in mPara 4,7 und parallelen Traditionen die Begrün¬
dung, dass eine rote Kuh nicht mit einer anderen schwarzen Kuh zum Ort der

Verbrennung geführt werden darf, durch ein Sacharguments (damit nicht
gesagt werden kann, man hätte die schwarze statt der roten Kuh verbrannt).
Dagegen wendet R.Jose ein: „Nicht aus diesem Grund, sondern da geschrieben
steht: Und du sollst sie herausführen (Num 19,3) — (das heisst das Tier) allein". Ein
weiteres Beispiel ist die Begründung des Verbotes, das Sota-Verfahren gleichzeitig

bei zwei Frauen anzuwenden (tSota 1,6). Vgl. zum Sachverhalt auch die

Diskussion des Themenkomplexes von Sifra Qedoshim Par 1,9 (Weiss 87a-b),
tPea 1,6 und Parallelen bei REICHMAN, Pe'a (Anm. 8).

82



und in der Folge mit R. Aqiva verbundene — Position wiederzugeben, die

in SifBem aufgenommen und im Hinblick auf das Kriterium der Kinderlosigkeit

der Sota erweitert wurde.123 Die Hervorhebung der Inkonsequenz
zwischen der wörtlichen Bedeutung eines Verses und dem einer grammatischen

Auslegung übergeordneten sachlichen Grund gilt als Charakteristikum

der Auslegungsmethoden R. Ishma'els, während R. Aqiva für seine

entkontextualisierte Exegese bekannt ist.124 Auch formale Kriterien sprechen

für das Alter der Positionen von R. Aqiva und R. Ishma'el als Reflexion

alter Auslegungstraditionen aus vorrabbinischer Zeit.125

Die tannaitische Diskussion um eine positive Wirkung des Reinigungswassers

auf die zu prüfende Frau beruht jedoch nicht ausschliesslich auf
verschiedenen methodologischen Ansätzen rabbinischen Rechtsdenkens. Der
Tradition der Mischna, die sich an der Auslegungstradition R. Aqivas orientiert

und die Handlung des PoÄz-Rituals in grösserem Masse als die Schrift

(und im Detail über den biblischen Wortlaut hinaus) als ein für die Frau

erniedrigendes Ritual beschreibt — wie dies beispielsweise im mischnaischen

Motiv des Entblössens und der Zurschaustellung der Frau während des

Rituals (die Schrift spricht in V. 18 lediglich vom Entblössen des Haares) zum

Tragen kommt — wird mehrmals von R. Ishma'el widersprochen. So gibt er

beispielsweise im Kommentar zu V. 18 (und er soll die Frau vor den Einigen stellen

und ihr Haupthaar lösen) zu bedenken: „Der Priester wandte sich hinter sie und
entblösste sie (gerade) so weit, dass an ihr das Gebot der Entblössung erfüllt
war".126 Bezüglich der nach der Mischna rigiden Zurschaustellung der Häss-

üchkeit der Sota (sie ist nicht in ihrer Schönheit zu zeigen) heisst es im
Namen von R. Johanan b. Beroka, einer für seine frauenfreundlichen
Kommentare bekannten, der Schule R. Ishma'els nahestehenden Autorität:127

123 Damit ist Kahana zuzustimmen, wenn er schreibt: tiD moti HD1 Nam xidx hud1?

,xa'py 'n Vxyac1 'a pa nw nptina noon .xin raan oca ntntyn msnn riK x'arti tma
'ntiaoxn 'ax' xa^y '"i riya a"roai ^xyau»1 'a ma •waaaa arna tmcaraian D'aann uiz?

ma D^-naa arma mrann aann - min1 'a aura nxaia 5xya<j" 'a nya ltixi ,anoa nxaia
nya 'a matrax V?aa xmrti pxi ,a"Tsoa aon napyn mix tpann oiatian ,nta nan1 .xa'py 'a

tixyaw 'a "ity inaipna nx pawna nxm aa>x .xa'py 'a Vtr naaitya may mima a"toa p"n,

(Kahana, aanaa mo [Anm. 46], Teil II, S. 176 f.).
124 Dazu zusammenfassend KAHANA, The Halakhic Midrashim (Anm. 41), S. 22.

125 Die formelhafte Wendung [...] 'a nan in SifBem wie auch in anderen tannaiti-
schen Quellen kann ein Hinweis zu einer sekundären Hinzufügung des

Tradentennamen sein.

126 SifBem § 11 (17).

127 Vgl. dazu auch JUDITH R. BASKIN, Rabbinic Reflections on the Barren Wife,
in: The Harvard Theological Review 82 (1989), S. 101-114, hier S. 103.

83



„Man verunehrt die Töchter Israels nicht mehr, als in der Tora geschrieben
steht: (Man stelle sie) vor Gott und entblösse das Haupt der Frau (Num 5,18) — Er
(der Priester) pflegte ein Leinentuch zwischen sich und dem Volk auszubreiten,

dann wandte sich der Priester hinter sie und entblösste sie so weit, bis
dass an ihr das Gebot der Entblössung erfüllt wurde."

R. Aqivas Methodologie führt zu weitreichenden Konsequenzen. Ihre
Schärfe ironisieren bereits die Rabbinen, etwa wenn Mose sagt, dass das,

was er R. Aqiva vortragen hört, „Mose am Sinai gegebene Halacha" ist
(bMen 29b). Auch im Kommentar zu Lev 21,9, in der R. Aqiva
aufgrund des Buchstabens Waw eine neue Halacha begründet, welche die
Todesstrafe zur Folge hat (bSan 51b), folgt ein moralisch begründeter Appell
R. Ishma'els. Es ist sicher nicht zufällig, dass beide diametral hermeneuti-
sche Ansätze in einer theologischen Debatte über Lohn und Verdienst zum
Vorschein kommen. Während die teleologische Orientierung eine Meta-Ha-
lacha im Blick hat, deren ideologischer Kern prägnant mit den Worten der
Mischna mAvot 1,3 wiedergegeben werden kann (Seid nicht wie Knechte, die

dem Ewigen unter der Bedingung dienen, Eohn %u empfangen, sondern seid wie Knechte,

die dem Ewigen nicht unter der Bedingung dienen, Eohn %u empfangen. Und die Furcht
des Himmels sei über euch), betont eine ausschliesslich die grammatische
Auslegung der Schrift legitimierende Herangehensweise die Dimension des rab-

binisch-menschlichen Wirkens im Prozess der Entscheidungsfindung.128
Dies sollte jedoch nicht zu dem in der feministischen Forschung in den
jüdischen Studien zuweilen falsch verstandenen Verdikt führen, wonach
R. Aqivas methodologische Herangehensweise im Gegensatz zu R. Ishma'els

Schriftauslegung per se als misogyn definiert wird.129 In der Frage des

Verdienstes der reinen Sota im Verständnis von V. 28 Hesse sich — zumal im
Gefolge von Hannas Gebet — gerade das Gegenteil behaupten.

128 Günter Stemberger fasst die Lohndiskussion wie folgt zusammen: „[...] die

klassischen rabbinischen Texte in Talmud und Midrasch, sind von einer
unauflösbaren Spannung bestimmt, die aus zwei Grundüberzeugungen hervorgeht:

einerseits der Haltung, dass die Erfüllung der Tora und jedes sittliche
Tun um seiner selbst willen, aus Liebe, erfolgen muss, andererseits dem Glauben,

dass Gott ein gerechter Richter ist, der - ob im Diesseits oder Jenseits -
jedenfalls das Gute belohnt." (STEMBERGER, Verdienst und Lohn [Anm. 23],
S. 452). Es wäre in einer eigenen Untersuchung zu prüfen, ob sich R. Aqivas
Schriftauslegung im Allgemeinen mehr an Letzterer Grundüberzeugung
orientiert während R. Ishma'el zu Ersterer tendiert.

129 Vgl. TALlLAN, Daughters of Israel, Weep for R. Ishmael, in: TALiLAN, Silenc¬

ing the Queen. The Eiterary Histories of Shelamyion and Other Jewish Women (Texts
and Studies in Ancient Judaism, Bd. 115), Tübingen 2006, S. 124-159.

84


	"So bleibt sie unversehrt und empfängt Samen" : weibliche Fertilität, Embryogenese und Rechtsdenken in rabbinischer Auslegung am Beispiel von Numeri 5,28

