
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

HURVITZ, AVI, in Collaboration with LEEOR GOTTLIEB / AARON HORNKOHL /
EMMANUEL MÄSTET: A Concise Lexicon ofLate Biblical Hebrew: Linguistic Innovations

in the Writings ofthe Second Temple Period (Supplements to Vetus Testamentum,
Bd. 160), Leiden / Boston: Brill 2014, X + 270 S, ISBN 978-90-04-26611-7.

Nach Uberzeugung eines guten Teils der Forschung lässt sich das Biblisch-Hebräische

in ältere und jüngere Phasen bzw. literarische Strata untergliedern; jüngste
Phänomene werden dabei unter der Bezeichnung Late Biblical Hebrew (LBH) zu-
sammengefasst. Anlass für diese diachronen Differenzierungen bieten neben

verbalsyntaktischen Auffälligkeiten vor allem Neubildungen auf der Wort- und auf der
Phrasenebene.

Solchen Neubildungen im Hebräischen der Bibel geht Avi Hurvitz Vf.)
seit Jahrzehnten nach, und entsprechend finden sich etliche der Ergebnisse des

vorliegenden Lexicon in der ein oder anderen Form schon in älteren Publikationen.

Der einführende Text (S. 1-13) stimmt sogar weitgehend wörtlich mit Passagen

aus Vf.s Artikel „Biblical Hebrew, Late" in der Encyclopedia ofHebrew Language
and Linguistics (Leiden / Boston: Brill 2013) überein. Allerdings setzt Vf. den
entscheidenden Umbruch in der Sprachgeschichte nun im 5. und nicht mehr wie
zuvor im 6. Jh. an. Was das Lexicon so interessant macht, sind denn auch weniger
die konkreten Ergebnisse selbst, es ist vielmehr die systematisch organisierte
Präsentation des Materials.

So ist das Buch auch kein Hebräisch-Lexikon im landläufigen Sinn; sein Hauptzweck

ist vielmehr, „to present linguistic and textual data [...] that [...] provide every
indication that the word or phrase [...] ought to be classified as LBH" (S. 14).
Geboten wird eine Auswahl von 80 Einträgen, die wie folgt strukturiert sind: —

Lemma, Angaben zur Wortart, Bedeutung, biblische Belegstellen mit Kontextzitaten.

- Allfällige Belege im Biblisch-Aramäischen. — Formulierungsalternativen im
älteren Biblisch-Hebräischen. — Außerbiblische nachklassische Belege, einerseits
mit direkter Bezugnahme auf einen Bibeltext (z. B. Targumim), andererseits ohne
direkte Bezugnahme (vor allem rabbinisches Material). - Erläuterungen zum
Befund. — Bibliographische Hinweise. Diese Strukturierung ist ein Spiegel der
zugrundeliegenden Methode, deren Rahmen Vf. in Form von drei Bedingungen absteckt:

(1) Die Neubildungen sollten sich in Texten finden, die sich durch eindeutige
zeitgeschichtliche Bezüge als spät zu erkennen geben. (2) Es sollten alternative
Formulierungsmöglichkeiten auf einer älteren Sprachstufe nachweisbar sein. (3) Die
Neubildungen sollten außerbiblisch belegt sein.

Da diese Form der Präsentation vor Augen führt, wie Vf. jeweils zur Charakterisierung

„LBH" kommt, ist das Buch nicht zuletzt auch eine Einführung in seine

Arbeitsweise, die sich als kontrolliert und kontrolllierbar erweist — und die damit
auch kritisierbar wird. So kann man fragen, ob eine Unterscheidung zwischen
„Rabbinic Hebrew Elements" und „Independent Internal Developments" (S. 7-9)

579



nicht doch den Blick auf die Entwicklung des Rabbinisch-Hebräischen zu verstellen

droht. Aber das ist ein Detail, das nicht einmal die konkrete Textarbeit betrifft.
Dass Vf. auf alternative Positionen im Rahmen des 'Lexicon nur am Rande eingeht
(S. 12-13, 37-38, 96), ist nachvollziehbar. (Tatsächlich ist etwa die weitgreifende
Kritik, die Robert Rezetko und Martijn Naaijer jüngst in The Journal of Hebrew

Scriptures 6 [2016] in Form einer Rezension und eines programmatischen Aufsatzes

vorgebracht haben, in ihrer Grundsätzlichkeit wenig überzeugend.)

Bern / Zürich Teter Schwagmeier

SLEPOY, VLADISLAV ZEEV: Halachische Literatur in Aschkenas in den Jahren 1350—

1500 (Schriften der Hochschule für Jüdische Studien Heidelberg, Bd. 19), Heidelberg:

Universitätsverlag Winter 2016, VII,339 S., 8°, ISBN 978-3-8253-6481-6.

In dem aus einem an der Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg
abgeschlossenen Dissertationsprojekt hervorgegangenen Buch setzt sich der Vladislav
Zeev Slepoy Vf.) zum Ziel, die Geschichte der halachischen Literatur in Aschkenas

zwischen 1350 und 1500 zu erschliessen. Damit widmet sich der Verfasser
einer „Übergangszeit", einer „Dämmerungszeit, in welcher alte Konturen allmählich

unscharf werden und verschwinden, aus denen aber neue Formen und Bilder
hervortreten." (S. 299). Eingerahmt wird diese Zeit einerseits durch das wirkungsmächtige

Projekt der Tosafisten in Aschkenas ab Mitte des 11. Jahrhunderts und
andererseits durch die Tätigkeit des polnischen Judentums ab dem 16. Jahrhundert.
Eine methodologische Besonderheit der Arbeit besteht in dem dezidiert literar-
und gattungsgeschichtlichen Ansatz, mit dessen Hilfe dem Aussagegehalt eines
halachischen Textes dieser Zeit sein jeweiliger spezifischer Verstehenshorizont
zuzuführen ist (S. 17f.). Vf. unterscheidet dabei zwischen „konservierenden" Tendenzen

(z. B. Sammlungen unterschiedlicher Ausrichtung zu verschiedenen halachischen

Themen, Minhagim, Schülerberichte) und „erneuernden" beziehungsweise
„produktiven Tendenzen" (Hiddushim, Responsen, halachische Notizen). Diesen

Gattungen und einigen für die Epoche einflussreichen Werken widmet Vf. auf der

Grundlage ausgewählter Textbeispiele jeweils eigene Kapitel.
Nach einem einleitenden Kapitel mit wichtigen methodischen Ausführungen

steht mit dem Institutionalisierungsprozess des Rabbinats in Aschkenas im zweiten

Kapitel ein sozio-historisches Thema im Vordergrund. Darin geht Vf. in
kritischer Diskussion mit der häufig hebräischsprachigen Forschung (insbesondere
Y. A. Dinari, Y. Yuval und Y. Ta-Shema) auf ähnliche Prozesse im nichtjüdischen
Umfeld, die wechselnden Aufgaben des Rabbinats und Anforderungen an das Rab-

binat, die Autorität und die Grenzen der Macht des Rabbiners sowie sein Wirken
in der Jeschiwa und die Entwicklung des Lehrer-Schüler-Verhältnisses ein. Dem
folgen fünf Kapitel, die sich den literarischen Gattungen beziehungsweise bedeutenden

Werken widmen und in dem abschliessenden, den Untersuchungsgegenstand
resümierenden, achten Kapitel münden. Als hilfreich für den Umgang mit dem
Buch und dem äusserst disparaten Untersuchungsmaterial erweisen sich die Register

und die Übersicht über die bedeutendsten Rabbiner der untersuchten Epoche

580



im Anhang. Die exemplarische Illustration von Handschriftenseiten trägt ebenfalls

zum Verständnis bei.
An dieser Stelle können die wichtigsten Inhalte des Buches nur in Kürze skizziert

werden: In „Likutim als eigenständige halachisch-literarische Form" definiert
Vf. Uqqutim (Notizen) gerade aufgrund ihrer häufig willkürlichen Anordnung des

Stoffes und ihrer charakteristischen Offenheit als „Urgattung", die nicht nur in
Hinblick auf die später daraus entstehenden Werke zu lesen sind. Damit geht er
über die von S. Emanuel getroffene Definition hinaus (S. 57f.). Als Beispiel werden
die Uqqufim von R. Zalman aus St. Goar (jedoch ein Sonderfall, da Schülernotizen),
die Uqqutim von R. Y. Weil (.Dinim we-Halachot) und MS Oxford Bodl. Hunt 221

besprochen. Schwierigkeiten bereitet die typologische Abgrenzung zu den
Schülerberichten (S. 59). Das vierte Kapitel den Minhagim von R. Shalom aus Neustadt

gewidmet, namentlich dem Werk Minhage MaHaRaSh aus der Hand eines Schülers

von R. Shalom aus Neustadt, das durch Sh. Spitzer herausgegeben wurde und
gattungsgeschichtlich zwischen Uqqutim und Schülerbericht einzuordnen ist. Umfassende

Untersuchungen zur Handschrift, den Parallelen in Sefer MaHaRiT (bezieht
sich auf Minhage Maharash) und Terumat ha-Desen (greift ebenfalls auf Minhage
MaHaRaSh zurück) führen in das wirkungsgeschichtlich bedeutende halachische Werk
ein, in dem Vf. eine deutliche „Tendenz zur Individualisierung der Schülerschaft"
erkennt (118). Das fünfte Kapitel widmet sich dem Werk Leket Yosher, einem
Schülerbericht von R. Yosef b. R. Mosche aus Höchstädt, der selber ein Schüler von
R. Isserlein war. Anders als Sefer MaHaRJL (Vf. bespricht dieses Werk ebenfalls im
Rahmen dieses Kapitels) ist Leqet Yoser kaum erforscht, was die umfassende Analyse

des Autors rechtfertigt (Handschriften, Quellen, Entstehung, Struktur und
Anordnung des Stoffes etc.). Im sechsten Kapitel wird die Responsensammlung Terumat

ha-Desen unter Berücksichtigung von Textbeispielen und methodischen
Beobachtungen (besonders die auffallige Frage-Antwort-Struktur) analysiert. Das
siebente Kapitel („Halachische Abhandlungen") widmet sich exemplarisch den Ab-'
handlungen über die Praxis von Scheidebriefen (,Sidre Gittin), andere Werke über
zumeist „berufserzeugende" Tätigkeiten wie etwa zum Schächten, zur Beschneidung

oder zur Haiisa (Leviratsehe) kommen nicht zur Sprache. Neben dem Text
mit Übersetzung des Seder Get von R. Isserlein widmet sich der Verfasser den
Berichten über Avram-Russia (eine Person nahe Breslau im 15. Jahrhundert, die
nachweislich Scheidebriefe ausstellte, ohne eine rabbinische Ordination zu besitzen)
und geht dabei — mit Bezug auf die historischen Ausführungen am Anfang des

Buches — auf die Rolle des Rabbiners ein.

Im letzten und achten Kapitel („Weiterführende Betrachtungen") richtet Vf. —

die Diskussionen der einzelnen Kapitel reflektierend — den „Blick von der literarischen

Beschaffenheit halachischer Texte jener Epoche auf das Problem der
Gattungen" (S. 257). Dabei stehen die „literarischen Besonderheiten" der halachischen
Literatur im 14. und 15. Jahrhundert in Aschkenas im Vordergrund, das heisst Fragen

zur Rezeption, Normativität und Autorität von Werken und die „Reflexion
über halachische Formen und die Probleme ihrer Verwendung im halachischen
Diskurs" (ebd.). Der Autor diskutiert dabei die Rolle der Kodizes. Angesichts des

literarischen Charakters der besprochenen Texte plädiert Vf. plausibel für eine

581



Trennung von Öffentlichkeitsbestimmung und der Vorstellung der Vollendung
eines Werkes. Uber die Pflege einer oralen Rezeptionskultur hätte der Leser an
dieser Stelle gern mehr erfahren (siehe S. 35 und S. 148). Stellenweise wird auf
parallele literarische Phänomene in der zeitgenössischen nichtjüdischen europäischen

Literatur verwiesen; ausführlich wird die Differenzierung zwischen scriptor,

compilator, commentator und auctor in der untersuchten Literatur dieser Zeit beleuchtet
(S. 279ff.).

Das Buch bietet eine verdienstvolle Einführung in die jüdische Literatur einer

wenig beachteten literarischen Epoche, über die es — besonders in europäischen
Sprachen — kaum Forschungsbeiträge gibt. Der von Vf. gewählte gattungsgeschichtliche

Ansatz ist methodologisch überzeugend ausgeführt. Die philologisch sorgfältige

Herangehensweise des Verfassers zeigt sich in Hinblick auf die eingesehenen,
zitierten und untersuchten Handschriften des häufig unveröffentlichten Textmaterials.

Die komplexe Materie wird von Vf. in einem dem Leser zugängigen Sprachduktus

präsentiert, gelegentliche Formulierungsschwächen und sprachliche Unge-
nauigkeiten können den Gesamteindruck nicht schmälern. Trotz der inneren
Querverweise und des abschliessenden Kapitels präsentieren die Abschnitte
Detailuntersuchungen mit zunächst eigenem Untersuchungsgegenstand und Charakter. Sie

zerfallen damit in unterschiedliche Abschnitte, in denen zum Teil auch neue
Methoden angewendet werden. Dies ist bei einem allgemeingültigen Anspruch auf die

Erforschung der „Geschichte der halachischen Literatur im Zeitabschnitt 1350—

1500" ein Manko. Eine grosse Stärke des Buches besteht darin, dass die
Gedankengänge von den Belegtexten, die im Original und in Übersetzung erscheinen,

gelenkt werden und nicht vice versa. Die Auswahl der Texte und der Textbeispiele,
die Gewichtung der literarischen Gattungen und die diskutierten Sachverhalte
obliegen — dies ist in einem ambitionierten Forschungsbeitrag einer Literar- und
Gattungsgeschichte zwangsläufig der Fall — dem subjektiven Verständnis des Autors.
Vf. gelingt es, dem Leser in die im Buch verhandelten Schwerpunkte einzuführen
und die zum Teil akribischen Detailuntersuchungen (Handschriftenstudien,
redaktionelle Fragen und Autorschaft, Paralleltraditionen, Analysen der termini technici

und Sprache) am Ende der Abschnitte zu einem Ganzen zusammenzuführen (an
manchen Stellen wie in den Kapiteln fünf und sechs wäre dies noch deutlicher
herauszuarbeiten). Die Fülle der detaillierten thematischen Ausführungen wird das

Interesse des Lesers in unterschiedlicher Weise wecken. Das Werk ist damit auch als

repräsentatives Nachschlagewerk zu empfehlen.

Tübingen/Dresden Alexander Dubrau

MEIR, EPHRAIM: Interreligiöse Theologie. Eine Sichtweise aus derjüdischen Dialogphilosophie,

hrsg. von Elke Morlok, Berlin / Boston: De Gruyter Oldenbourg / Jerusalem:

Magnes 2016, 256 S., ISBN 978-3-11-044173-4.

In seiner Monographie verknüpft Ephraim Meir Vf.) einige ältere Aufsätze und

neue Gedanken zu einem engagierten Plädoyer für eine interreligiöse Theologie aus

jüdischer Perspektive. Diese Theologie wird allerdings weder stringent begründet

582



noch sachlich entfaltet, sondern unter Inkaufnahme zahlreicher Wiederholungen
in feierlicher Weise beschworen.

Immerhin wird deutlich, dass die interreligiöse Theologie in Vf.s Lesart auf
einem radikalen Pluralismus gründet, der sich in die Tradition von John Hick (1922—

2012), Paul F. Knitter und Perry Schmidt-Leukel stellt. Legen die klassischen Plu-
ralisten darauf wert, dass sie den Pluralismus als reine Hypothese verstehen, ist er
für Vf. eine Tatsache (S. 79). Religionen werden also insgesamt und in ihrer ganzen
Stimmenvielfalt bejaht (S. 8), solange sie nicht zur Gewalt aufrufen. Immer wieder
wendet sich Vf. gegen exklusive und universalisierende Wahrheitsansprüche (S. 7,

201), ohne die selbstreferentielle Inkonsistenz seines Plädoyers zu bemerken.
Zugleich behauptet er „etwas Transzendentes" als Basis aller Religionen und als

Grundlage seiner eigenen interreligiösen Theologie (S. 63, 212), ohne zu reflektieren,

dass die Rede von etwas Transzendentem in vielen buddhistischen Entwürfen
mit Fragezeichen versehen wird.

Immer wieder plädiert er in seinem Buch dafür, den Schritt hin zu einer
dialogischen und interreligiösen Theologie zu gehen, die den anderen nicht nur akzeptiert,

sondern von ihm lernt (S. 9) und auf seine Einzigartigkeit antwortet (S. 86).

Interreligiös sei diese Theologie, insofern sie sich „durch mehr als eine religiöse
Tradition inspiriert" fühle (S. 11). Auch dem Rezensenten wird warm ums Herz,
wenn er Vf.s Plädoyer für Dialog und gegen Abschottung hört (S. 7). Wer wollte
nicht Unterschiede anerkennen, ohne das Eigene aufzugeben (S. 15), Vielfalt feiern
(S. 88) und Brücken bauen (S. 203). Wer wollte nicht von anderen lernen und
unterschiedliche Perspektiven integrieren (S. 53) Wieso man deswegen aber in der so
entstehenden transdifferenten Position „eine Theologie des Glaubens aller" errichten

(S. 91) und konfessionelle Theologie abschaffen muss (S. 203), ist Rez. nicht
klargeworden.

Immerhin gibt es viele Stimmen, die etwa in einer konfessionell betriebenen

Komparativen Theologie eine Chance sehen, genau die Ziele zu verwirklichen, für
die auch Vf. eintritt. Leider setzt sich Vf. aber an keiner Stelle mit diesen Entwürfen
auseinander, sondern behauptet einfach, dass „vergleichende Theologie objektiv
verschiedenartige Denksysteme und Kulte beschreibt" (S. 204), was für alle

komparativen Ansätze der Gegenwart falsch ist und auch durch keinen einzigen
Literaturhinweis bestätigt wird.

Am interessantesten ist das Buch Vf.s, wenn er seinen Ansatz aus der jüdischen
Dialogphilosophie zu begründen versucht. Martin Buber (1878—1965), Franz
Rosenzweig (1886—1929) und Abraham Joshua Heschel (1907-1972), aber auch

Jacques Derrida (1930—2004) und Emmanuel Lévinas (1906—1995) werden immer
wieder ins Spiel gebracht und kompetent vorgestellt. Doch leider kommt es an keiner

Stelle zu einer gründlichen Entfaltung der jeweiligen philosophischen
Entwürfe. Stattdessen wird interreligiöse Theologie an äußerst fragwürdigen Beispielen
vorgestellt. So stellt Vf. im zweiten Kapitel Heschels jüdische Philosophie der

buddhistischen Lebensweise gegenüber (S. 58) und kommt zum Ergebnis, dass Juden
von dem Buddhismus lernen können, wie wichtig der innere Frieden für den äußeren

ist (S. 66) — eine Überlegung, die weder durch Präzision noch durch Originalität

glänzt. Im neunten Kapitel bietet Vf. eine interreligiöse Exegese des dritten

583



Gebotes in der jüdischen Tradition (S. 172ff.), die keinerlei nichtjüdische
Auslegungstraditionen einbezieht, sondern einfach nur einen jüdischen Text so auslegt,
dass er seinen humanistischen Idealen dient. Von daher bleibt Vf. beim Werben
für interreligiöse Theologie stehen und bietet noch keine Belastungsprobe an dem

widerspenstigen Material der Religionsgeschichte. Zugleich formuliert er ein
äußerst sympathisches Anliegen, das er durch reiche jüdische Traditionen belegt.

Washington, DC / Paderborn Klaus von Stosch

STARR, S. Frederick: Kost Enlightenment. Central Asia's Golden Age from the Arab
Conquest to Tamerlane, Princeton. N.J. / Oxford: Princeton University Press 2013,

XL, 634 S, zahlr. Abb, 8°, ISBN 978-0-691-15773-3.

Dass Zentralasien im allgemeinen und Afghanistan im besonderen einmal eine

Kulturoase, eine Wiege der Aufklärung waren, mag zumindest aus heutiger Sicht
als etwas eher Unwirkliches erscheinen, und doch ist so gewesen. Städte wie
Bukhara und Samarkand im heutigen Uzbekistan haben zwar ihren äusseren
Glanz nicht zuletzt durch die überwältigende Pracht ihrer beeindruckend restaurierten

Bauwerke aus vergangenen Jahrhunderten bis heute bewahren können,
während andere, wie Balh, Merv oder Herat weithin der Vergessenheit anheimgefallen

sind, dennoch möchte man kaum glauben, dass sie — und viele andere
mit ihnen — über Jahrhunderte Zentren der Wissenschaft, der Bildung und Kultur
gewesen sind, die Gelehrte und Bildungshungrige aus allen Himmelsrichtungen
angezogen haben, nicht nur Muslime, sondern Juden und Christen ebenso.
Gerade die jüdische Geschichte dieser Region ist durch die eher zufällige Entdeckung

zweier Genippt in Afghanistan in den letzten Jahren wieder mehr in den

Blickpunkt des Interesses der Forschung gerückt.1
Diese vergessene, verdrängte Geschichte jener einstigen Kulturoase wieder

ins Bewusstsein zu bringen, hat sich S. Frederick Starr Vf.) vorgenommen und
dabei auf drei Fragen Antwort zu geben versucht: „First, what did Central Asian
scientists, philosophers, and other thinkers achieve during these centuries?
Second, why did that happen? And third, what became of this fecund and tumultuous

movement of ideas?" (S. 21)
Die Früchte jahrelanger eigener Detailforschung erntend und gestützt auf

entsprechend umfangreich herangezogene Quellen- und Sekundärliteratur lässt

Vf. nach einem Rückblick auf die Vorgeschichte die Kultur- und Geistesgeschichte

Zentralasiens vom 7./8. bis 13./14. Jahrhundert und ihre Leistungen
Revue passieren. Beeindruckend lang ist die Liste allein der grossen Gelehrten,
die dazu beigetragen haben und als dramatis personne im Buch immer wieder

begegnen (S. XXI-XXIX). Zu ihnen gehören der Astronom Ahmad al-Fargänl (um

1 Siehe dazu u.a. www.ancient-origins.net/news-history-archaeology/nearly-one-hundred-
1000-year-old-mysterious-manuscripts-discovered-020866?nopaging= 1 und www.dailymail.
co.uk/sciencetech/article-2441588/The-worlds-oldest-Jewish-prayer-book-Hebrew-text-
predates-earliest-known-copy-Torah-CENTURIES.html.

584



797-860) und der Mathematiker und Begründer der sphärischen Trigonometrie
Abü 'Abdallah Muhammad al-Hwärizmi (780—850) ebenso wie die Universalgelehrten

Abü Raihän al-BTrünl (973—1048), Abü 'All al-Husain Ibn SInä (um 980—

1037) und Näsir ad-DIn at-TüsI (1201—1274) bis hin zu MIrzä Muhammad Täriq
ibn Säh-Ruch Ulugh-Beg (1394—1449), dem in Samarkand ermordeten Astronomen

und „Märtyrer der Wissenschaft", der u. a. 1428 das bis heute existierende

Zig-e Gurkäni Observatorium in Samarkand gegründet hatte. Neben all den
Naturwissenschaftlern, Medizinern und Philosophen zu erwähnen sind ebenso

Rechtsgelehrte und Theologen wie al-Haklm an-Naisabürl (821-875) und
Muhammad Abü Mansür al-Mäturldl (853—944), Muslime ebenso wie Christen und
Juden, wie der nur unter sein Spitznamen Hïwï al-Balhl (9. Jh.) bekannte Freigeist
und Bibelkritiker aus Huräsän oder Abü Hasan Ahmad Ibn ar-Räwandl (820-
911), der sich von Judentum und Islam abgewandt hatte und Atheist wurde, um
nur diese wenigen Namen hier zu nennen, die im Verein mit vielen anderen jene
vier, fünf Jahrhunderte währende Kultur- und Geistesgeschichte gestaltet und

nachhaltig geprägt haben.

Mit Recht beschreibt Vf. diese Jahrhunderte als eine Zeit höchster
wissenschaftlicher und kultureller Blüte, eben als ein „Goldenes Zeitalter Zentralasiens",

bei dem dennoch nicht übersehen werden darf, dass es, wie jedes goldene
Zeitalter, tragisch endete. Dank seines brillant geschriebenen Buches ist diese

Epoche der Aufklärung im besten Sinne des Wortes indessen nicht mehr „lost",
wie es im Titel heisst, sondern auf nachgerade spannend zu lesende Weise wieder
gegenwärtig geworden. Bleibt nur zu wünschen, dass das Buch - gerade
angesichts der Nachrichten, die heute das Bild Zentralasiens bestimmen - nicht nur
jene Aufmerksamkeit findet, die es verdient, sondern zu weiteren Forschungen
führt, für die es mannigfache Anregungen bereithält. Das betrifft nicht zuletzt
die Geschichte, Kultur- und Geistesgeschichte der jüdischen Diaspora in jener
Region (S. 65-66, 72-73, 412-413 u. ö.), die zu den ältesten der jüdischen
Geschichte insgesamt gehört.

Tübingen Stefan Schreiner

SZULC, MlCHAL: DLmantfpation in Stadt und Staat. Die Judenpolitik in Dancfg 1807—

1847 (Hamburger Beiträge zur Geschichte der deutschen Juden, Bd. 46), Göttingen:

Wallstein Verlag 2016, 352 S., ISBN 978-3-8353-1853-3.

In seinem hier anzuzeigenden Buch beschäftigen Michal Szulc Vf.), den ehemaligen

Mitarbeiter am Historischen Institut in Potsdam, regionale Unterschiede in
den Verrechtlichungs- und Verbürgerlichungsprozessen der jüdischen Gesellschaft
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, die er am Beispiel der in Danzig praktizierten

judenpolitik untersucht. Er stellt sich seiner Aufgabe aus der Perspektive der-

Erforschung der Regierungspraxis des preussischen Staates in den neu- und
wiedererworbenen Gebieten im Osten, und hier in der ehemaligen Freistadt Danzig.
Im Mittelpunkt steht nicht die Betrachtung der elitären Politikdebatten, vielmehr

585



ist Vf. am alltäglichen Leben der jüdischen Gesellschaft interessiert und richtet
seinen Blick daher auf die (Aus-)Wirkung, die die Judenpolitik in der Provinzhauptstadt

auf die Betroffenen tatsächlich gehabt hat. Intensiv wertete Vf. dazu Archivalien

aus, zuerst und vor allem Akten der preussischen und französischen
Ministerien, der Provinz Preussen, der Provinz Westpreussen, der Danziger Regierung,
des Danziger Polizeipräsidiums, der Danziger Munizipalität, der Danziger
Kaufmännischen Korporation und evangelischer Missionsvereine und sodann, als zweites

Quellenkorpus, Periodika und andere gedruckte Quellen: Gesetzessammlungen,
Adressbücher, Verzeichnisse, Almanache, Festschriften, historische Abhandlungen,

Beschreibungen, Erinnerungen usw.
Die Ausgangslage war, dass die Stadt Danzig, dem alten republikanischen Recht

folgend, nur wenige „zivilisierte" und vermögende Juden intra muros duldete. Die
Stadt war durchaus christlich, wobei der Protestantismus den Ton angab (die
Lutheraner bildeten mit 72 % die Mehrheit). Die Juden bewohnten mehrheitlich die

Vorstädte, wo sie auch ihren Geschäften nachgingen. Dieses „alte Paradies" wurde
durch den Krieg vernichtet, als die Vorstädte während der Belagerungen von 1807

und 1813 niedergebrannt wurden und die dortigen Juden in die Stadt flohen, wo
sie notgedrungen so lange toleriert werden sollten, bis sie die alten Wohn- und
Arbeitsstätten wiederaufgebaut haben. Detailliert benennt Vf. die Stadtteile, die von
Juden geschlossen bewohnt wurden, und weist darauf hin, dass sich sowohl
Vermögende als auch Arme unter den neu Zugezogenen befanden. Ihre Anwesenheit
in der Stadt intensivierte lokale Versuche der „Umerziehung" und der Reform.

Die Eckdaten der Untersuchung bilden zum einen der Beginn der Diskussion
über die Judenemanzipation während der französischen Besetzung Danzigs und
zum anderen der Erlass des „Gesetzes über die Verhältnisse der Juden vom 23. Juli
1847", mit dem die rechtliche Sonderstellung Danzigs endgültig aufgehoben wurde.
Vf. geht von der These aus, dass die Umsetzung der Judenpolitik, die er als Soll-

Ist-Vergleich gesetzlicher Norm und Wirklichkeit versteht (S. 14), einen politischen
Charakter trug und, dem entsprechend, einen politischen Kampfplatz verschiedener

Akteure bildete, für die die Judenpolitik lediglich ein Mittel zum Erreichen
anderer Ziele war (S. 297). Was interessiert, sind das durchzuführende Programm, die

Durchführungsinstanzen und die Zielgruppen/Normenadressaten (S. 15), die sich
in einem wechselseitigen Kommunikationsprozess befinden. Den Hintergrund bildet

ein prozessualer Verlust regionaler Autonomie einerseits und staatlicher
Vereinheitlichung samt Zentralisierung der (absoluten) Macht andererseits. Die lokale
Gemeinde reagierte auf diesen Machtverlust mit Protest gegen die Umsetzung der

Emanzipationsedikte.
Szulc fasst sehr interessant die Auseinandersetzungen um die Bedeutung und

Überlappung der Begriffe des Staats- und Stadtbürgers und deren Bezug auf die

Juden zusammen: Danach waren die Juden zuerst als Staatsbürger akzeptiert, ohne
automatisch die Stadtbürgerschaft zu erwerben. Politisch und alltagsrelevant wurden

diese grossenteils theoretischen Debatten mit der Eingliederung Danzigs in
den preussischen Staat im Jahre 1814, mit der sich der zivile Status der Juden (dem
Emanzipationsedikt vom 11. März 1812 entsprechend) änderte. Damit konnten
Juden theoretisch dauerhaft in der Stadt wohnen bleiben und ihren Geschäften

586



nachgehen. Aus Furcht vor dieser Konkurrenz versuchten die christlichen Dan-
ziger, sich sowohl unter Berufung auf ihre alten Rechte und den Sonderstatus der
Stadt Danzig als auch auf die moralische Verdorbenheit der Juden dagegen zur
Wehr zu setzen und die praktische Umsetzung dieser Politik zu torpedieren. Diese
Aktionen lösten Reaktionen seitens der Vertreter der Juden aus, die bei den Macht-
habern entsprechend intervenierten. Schliesslich siegte der „staatliche" Wille zur
Vereinheitlichung des Gesetzes und der Nation. Ausserdem betrachtete man die

Gleichberechtigung als ein Erziehungsprogramm zur moralischen Verbesserung
und Nützlichmachung einer grossen Bevölkerungsgruppe.

Bedeutend scheint dabei die Tatsache, dass die bürgerliche Verbesserung der
Juden zeitgleich mit der wirtschaftlichen Krise in der Stadt zusammenfiel, was eine

Benennung und Gegenüberstellung der Verlierer und Gewinner erleichterte. In dieser

Situation kam es aus nichtigem Grund zu den sog. Hep-Hep-Krawallen der
Jahre 1819 und 1821, die zwar von Unterschichten ausgetragen, aber von den Dan-
ziger Bürgern angestiftet worden waren. Die Bedrohung durch die Krawalle wurde
als gewichtiges Argument für die Rücknahme der Judenemanzipation verwendet.
Mit der Besserung der wirtschaftlichen Lage verstummten jedoch die Proteste, und
mit der Zeit wurde die Präsenz der Juden in der Stadt zur Normalität.

Der Forschungsgegenstand ist sehr gut kontextuaüsiert, denn Vf. verweist
sowohl auf die vertikalen Auseinandersetzungen und den Erfahrungsaustausch
zwischen den unterschiedlichen Verwaltungsebenen, als auch horizontal zwischen
verschiedenen Städten und Provinzen, sogar zwischen diversen Politikern und
Persönlichkeiten. Er beleuchtet sowohl die Machtverhältnisse innerhalb der regionalen
Verwaltung als auch generelle Tätigkeitsrahmen und kulturelle Vorstellungen der

preussischen Beamten. Entsprechend berücksichtigt wurden auch die hinweisenden

und eingreifenden Positionen der französischen Regierung sowie des preussischen

Königs später.
Zeitgleich mit der Emanzipation der Juden verlief ein Emanzipationsprozess

der preussischen Beamten, die sich von dynastischen Dienern zu öffentlichen
Beamten mit einem korporativen Gefühl der Exklusivität wandelten. Damit verstärkte
sich das Missionsbewusstsein der Beamtenschaft, die die Untertanen zu freien

Bürgern erziehen wollten. Nun schätzte man aber Juden in den ehemals polnischen
Gebieten (polnische Juden, bzw. „Ostjuden") als schwer erziehbar ein, weswegen
die gleichberechtigenden Gesetze sowohl in der Provinz Posen als auch im
Herzogtum Warschau von den Besatzungsmächten für gewisse Zeit ausgesetzt wurden.
Diese Vorstellungen (und Erfahrungen) spielten auch in den Danziger
Auseinandersetzungen eine wichtige Rolle.

Es war die höchste Verwaltungsebene, die für die Judenemanzipation gegen
lokale Machtstrukturen eintrat (womit der Autor die These von der staatlichen
Vormundschaft bei der Transformation der sozialpolitischen Verhältnisse in den
preussischen Städten bestätigt sieht). Die regionalen Staatsorgane waren allerdings
weniger eifrig und neigten eher dazu, lokale Umstände zu berücksichtigen, was deren

Unterstützung für die Anliegen der emanzipationsfeindlichen Danziger Interessengruppen

bedeutete. Parallel zur Geschichte vom Machtverlust der Danziger
Selbstverwaltung beschreibt und analysiert Vf. einen Prozess der langsamen Öffnung an

587



sich konservativen und restaurativ eingestellten lokalen Danziger Milieus hin zur
Judenemanzipation. Schon seit den zwanzigerJahren konnten manche Juden in der

Danziger Kongregation der Kaufmannschaft als Mitglieder akzeptiert werden, was
einen sich vollziehenden soziopolitischen Wandel dokumentiert. Damit bestätigt
Vf. erneut die These von der Milderung des Danziger Konservatismus in der ersten
Hälfte des 19. Jh. Dies war von erheblicher Bedeutung, da 1832 der in seiner Macht
bestätigte Staat der Kommune schliesslich die Befugnisse übertrug, über (neue)

Niederlassungen von Juden zu befinden. Andererseits beschreibt Vf. die Konsolidierung

neuer, liberalerer Milieus im Umfeld der Zeitungsredaktionen, die den
Juden gegenüber offener auftraten und sich mit der Notwendigkeit der Emanzipation
abgefunden hatten. Dieser Mentalitätswandel begünstigte die Akzeptanz der
jüdischen Mit-Bürger in der Stadt.

Das Buch ist sehr lebendig geschrieben und klar strukturiert. Es besteht kein
Zweifel daran, dass es weitere mikrohistorische Forschung „vor Ort" inspirieren
und richtungsweisend unterstützen wird.

Rostock / Krakow Hanna Ko^inska-Witt

588


	Rezensionen

