
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Schweizer Judentum im Wandel : zu einer im Rahmen des Nationalen
Forschungsprogramms "Religionen in der Schweiz* (NFP 58)
veranlassten Untersuchung

Autor: Domhardt, Yvonne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch • • • Im Gespräch ' • • Im Gespräch • •

Schweizer Judentum im Wandel
Zu einer im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms

„Religionen in der Schweiz" (NFP 58) veranlassten Untersuchung

Von Yvonne Domhardt*

Sie sind allesamt im Wandel, im Umbruch: die Religionen in Europa.
Christentum, Judentum, Islam, doch auch die anderen Religionen sehen sich immer
neuen Herausforderungen in Politik, Wirtschaft und Gesellschaft gegenübergestellt.

Die Schweiz mit ihrem besonderen (ausser)europäischen Status quo
macht hier keine Ausnahme — im Gegenteil: Die aktuelle Lage veranlasste den
Schweizer Bundesrat, am 2. Dezember 2005 das Nationale Forschungsprogramm

„Religionen in der Schweiz" (NFP 58) mit 28 Teilprojekten zu bewilligen

und dafür zehn Millionen Franken bereitzustellen. Seit Sommer 2007

liefen die wissenschafdichen Forschungen; erste Schlussberichte folgten ab

Anfang 2009. Der 19 Seiten umfassende Schlussbericht „Schweizer Judentum
im Wandel" wurde am 28. Juni 2010 an der Universität Basel unter der Pro-
jekdeitung von Historiker Daniel Gerson vorgelegt, und die Buchausgabe
erschien 2014 in Zusammenarbeit mit dem Basler Ordinarius für
Geschichtswissenschaft Jacques Picard.1

Bereits der Haupttitel der Studie kündigt an, was die acht Schweizer
Forschenden aus unterschiedlichen Fachbereichen und Disziplinen im Rahmen
des Projektes bewegt hat: Es sind der Wandel sowie die Entwicklung, denen
die jüdische Gemeinschaft der Schweiz im 20. und 21. Jahrhundert unterworfen

ist. Es wird auch längst nicht mehr nur vom „Schweizer Judentum"
gesprochen; vielmehr hat sich inzwischen die Bezeichnung „Schweizer
Judentümer" (S. 13) eingebürgert.

Im Resümee der NF-Studie werden folgende allgemeinen Entwicklungslinien

festgehalten (vgl: http://www.nfp58.ch/d_kommunikation_publikatio
nen_projektpublikationen.cfm) :

„Das Schweizer Judentum befindet sich in einer Phase der Umstrukturierung. Das
bis anhin dominante Modell von Einheitsgemeinden mit orthodoxem Rabbinat und

* Dr. Yvonne Domhardt, Israelitische Cultusgemeinde Zürich (ICZ), Bibliothek,
Lavaterstrasse 33, CH-8002 Zürich.

1 PICARD, JACQUES / Daniel Gerson (Hrsg.), Schweiber Judentum im Wandel.

Religion und Gemeinschaft zwischen Integration, Selbstbehauptung und Abgrenzung,
Zürich: Chronos Verlag, 2014, 338 S., ISBN 978-3-0340-1201-0.

573



pluralistischer „Basis" wird durch den Austritt von nicht-orthodoxen Mitgliedern,
die sich nicht mehr mit den Gemeindeinstitutionen identifizieren können, an

Bedeutung verlieren. Der Fortbestand zahlreicher kleinerer und mittlerer
Gemeinden ist ungewiss.

Das organisierte jüdische Leben wird sich im Wesentlichen auf Genf und
Zürich konzentrieren, wo sich eine Vielfalt jüdischer Gemeinschaften entwickeln
konnte. Die dort seit den 70er Jahren etablierten reformjüdischen Gemeinden
werden dank der Integration von Mischehenfamilien und von Zuwanderern aus

dem Ausland zunehmend wichtiger.
Ohne Integration der gesamtgesellschaftlich sehr gut vernetzten Reformgemeinden

wird es für den SIG künftig schwieriger, seine Rolle als repräsentativer
Vertreter des Schweizer Judentums gegenüber Behörden und Öffentlichkeit
wahrzunehmen.

Vermehrt werden sich informelle, kleinere Gemeinschaften bilden, in denen
Familien ohne Rücksicht auf rabbinische Autoritäten, aber meistens auch ohne
die Bildung von dauerhaften Institutionen, wie Gemeindehaus und Friedhof,
jüdische Religionspraxis an die kommenden Generationen vermitteln.

Die ultraorthodoxen Gemeinden von Zürich (Agudas Achim, IRG) werden
dank hoher Kinderzahl und strikter Endogamie als Gemeinschaft mit einer
umfassenden Infrastruktur weiter bestehen. Ihre Beziehungen sowohl zur jüdischen
Welt ausserhalb ihres Milieus als auch zur Mehrheitsgesellschaft werden distanziert

und punktuell konfliktuell (Anerkennung reformjüdischer Gemeinden,
Bildungswesen) bleiben.

Dank der institutionellen Pluralisierung wird weiterhin eine Mehrheit der
Jüdinnen und Juden in der Schweiz kollektive Formen für ein ihnen gemässes
Judentum finden. Auf Grund des Rückgangs von persönlichem und finanziellem

Engagement für die Gemeinden verringert sich jedoch deren Handlungsspielraum.

Die Bildung von Gemeinden, die verschiedene Strömungen des Judentums
gleichberechtigt unter einem institutionellen Dach vereinigen (siehe Berlin und
Stockholm) dürfte in der Schweiz aufgrund der fest etablierten institutionellen
Pluralisierung scheitern.

Die verstärkte Auseinandersetzung im Schweizer Judentum mit Entwicklungen

in der Diaspora ist Ausdruck eines nach dem Holocaust wieder erstarkten

europäisch-jüdischen Selbstbewusstseins. Auch deshalb ist trotz einer ungünstigen

demographischen Entwicklung weiterhin ein pluralistisches, religiöses Leben
in der Schweiz möglich."

Die einzelnen Beiträge nehmen das Schweizer jüdische Leben in all seinen

Facetten ins Visier. So fragt Jacques Picard in seinem einleitenden Beitrag
„Konfliktuelle Vielfalt und sekundäre Pluralisierung" nach dem heutigen
Werte- und Traditionswandel im Schweizer Judentum. Nach einem kurzen
Überblick über die Befunde aus dem NFP 58 und einem etwas ausführlicheren

Bericht über die verschiedenen Richtungen und Strömungen innerhalb
des Judentums nimmt Jacques Picard die Schweiz in den Blick, umreisst die

Entwicklung der Schweizer jüdischen Gemeinden und stellt eine „binnenjüdi-

574



sehe Pluralisierung" (S. 30) fest, die einerseits zur Bildung liberaler Gemeinden

vornehmlich in den 1970er Jahren geführt hat, aber auch zur Gründung
von Gruppierungen mit charedischer Ausprägung wie etwa die Chabad-

Bewegung. Für die jüdischen Gemeinden mit demokratischer Struktur wie
etwa die Israelitische Cultusgemeinde Zürich ICZ oder die Zürcher liberale

jüdische Gemeinde Or Chadasch ist die sog. öffentlich-rechtliche Anerkennung

von hoher Bedeutung und stellt für sie eine politische Signalwirkung
dar. (Zu erwähnen ist hier, dass die Or Chadasch keine Mitgliedsgemeinde des

Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes SIG ist, da die orthodoxen
Gemeinden ihr Veto gegen einen Beitritt der liberalen Gemeinden einlegten).

Die Historikern Isabel Schlerkmann behandelt in ihrem Beitrag „Orte des

Wissens", basierend auf ihrer unpublizierten Basler Bachelorarbeit von 2009,
die Wahrnehmung des Judentums in der Schweizer Öffentlichkeit nach dem
Zweiten Weltkrieg. Die von der Betreuung Schoa-Uberlebender sowie dem
Wiederaufbau jüdischen Lebens in Europa geprägte Nachkriegszeit wurde
begleitet von der Euphorie rund um die Gründung des Staates Israel und dem
damit einhergehenden wachsenden jüdischen Selbstbewusstsein. Die anfänglich

hohe Sympathiewelle für Israel auf nichtjüdischer Seite schlug während
des Jom-Kippur-Krieges 1973 um in Gleichgültigkeit und Antipathie dem

jüdischen Staat gegenüber. Bis zur Aufarbeitung der Rolle der Schweiz im
Zweiten Weltkrieg durch die sog. Unabhängige Expertenkommission sollten
noch gut zwanzig Jahre vergehen, in denen allerdings die nichtjüdische Sicht
auf das Judentum in all seinen Facetten kontinuierlich an Bedeutung gewann.
Davon zeugt beispielsweise die Einrichtung judaistischer bzw.
jüdischchristlicher Institute oder auch die Gründung von Orten der interreligiösen
Begegnung, so etwa das Zürcher Lehrhaus, das zwanzig Jahre nach seiner

Inauguration 2015 seinen Namen in Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

ZIID änderte. Weitere Bildungs- und Kulturorte wie etwa das Ende der
1980er Jahre gegründete ICZ-College der Israelitischen Cultusgemeinde
Zürich und das Erstarken jüdischer Bibliotheken rückten das Judentum immer
weiter in den Fokus des Interesses. Ein wesentlicher Meilenstein ist die
öffentlich-rechtliche Anerkennung einer Reihe jüdischer Gemeinden besonders

zu Beginn der 2000er Jahre (s.o.). Festzuhalten bleibt, dass in der Schweiz
heute eine vielfältige Infrastruktur existiert, in der sich Juden wie Nichtjüdin-
nen in einer Weise rund um das Judentum breit informieren und austauschen

können, wie es vor wenigen Jahrzehnten noch undenkbar gewesen wäre.

Wie hat sich das Phänomen der direkten Demokratie auf die jüdische
Minderheit besonders in Bezug auf die Schächtfrage ausgewirkt? fragt Christian

Bolliger, promovierter Politikforscher, in seinem Beitrag „Judentum in der
Direktdemokratie". In der Schweiz ist das Schächten seit der Annahme der
Volksinitiative „Verbot des Schlachtens ohne vorherige Betäubung" im Jahre
1893 verboten; der Import von Schächtfleisch ist indes bis heute möglich.

575



Bolliger analysierte zum Thema Parlamentsdebatten, Volksinitiativen und

Volksabstimmungen — auch vor dem Hintergrund des Tierschutzgesetzes.
Ein überraschendes Teilergebnis zeigt, dass „die direktdemokratischen
Institutionen der Volksinitiative und des Referendums die Durchsetzung von
Interessen der jüdischen Gemeinschaften in der Schweiz im Zeitraum ab dem
letzten Drittel des 20. Jahrhunderts tendenziell gehemmt, sicher aber nicht
gefördert haben." (S. 95) Dies wäre eine mögliche Antwort auf die Frage,
weshalb das Schächtverbot bis heute besteht; Bolliger hält allerdings auch fest,
dass „Abstimmungen über eine Verschärfung des Schächtverbots verhindert
werden" (ebd.) konnten.

Es gab und gibt sie überall, auch in der Schweiz: die jüdischen Reformbewegungen.

Daniel Gerson befasst sich in seiner ausführlichen Studie mit den

„Pluralisierungen und Polarisierungen" zwischen 1950 und 2010 und kommt
zur Schlussfolgerung, dass auf dem Hintergrund der sich nachhaltig
verändernden sozialen Gegebenheiten auch die jüdischen Gemeinden vor neue,
teilweise gravierende Herausforderungen gestellt wurden und werden. Die
Folge davon sei zum einen die Bildung „explizit reformjüdischer beziehungsweise

religiös-liberaler Gemeinden". (S. 154) Zum anderen sehen sich die bis
in die 1960er Jahre unumstrittenen traditionellen Einheitsgemeinden heute

vor immer neue Anforderungen gestellt, da sie die wachsende religiöse
,Liberalisierung' zumindest noch zum Ende des 20. Jahrhunderts eher nicht
mittragen konnten oder wollten. Eine Gegenbewegung zu den erstarkenden
liberalen jüdischen Gemeinden stellen die orthodoxen Gemeinschaften
unterschiedlicher Prägung dar, die sich einerseits auf die traditionellen jüdischen
Werte besinnen, andererseits aber auch durch äusserst populäre öffentliche
Auftritte das (ultra)orthodoxe Judentum allen Jüdinnen und Juden schmackhaft

machen wollen wie etwa vor allem die Chabad-Bewegung.
Für welche religiöse Ausrichtung sich eine Jüdin, ein Jude auch entscheiden

mag, eine zentrale Bedeutung hat in allen Fällen die Stellung der Frau im
Judentum. Mit dem etwas provokanten Titel „Konservativer als die Halacha?"

geht die Doktorandin am Berner Institut für Judaistik, Valérie Rhein, der

Frage nach, welche Rolle die Bat-Mitzwa, also die Feier der religiösen
Mündigkeit für junge Frauen, in den Deutschschweizer Gemeinden spielt. Vor
dem Hintergrund, dass Toragelehrsamkeit und Gottesdienst im
traditionellorthodoxen Judentum stets von Männern dominiert waren und auch heute
über weite Teile noch sind, dass dort auch nur die Bar-Mitzwa für heranwachsende

männliche Juden begangen wird, nicht aber die Bat-Mitzwa, bedeutet
eine Neubewertung, ja Aufwertung der Bat-Mitzwa seit den letzten wenigen
Jahrzehnten einen gewaltigen Fortschritt für die jüdischen Frauen. Zu erklären

sind diese innerreligiösen Bestrebungen nach Neuemngen, die letztlich
aber stets auf der Basis der Halacha diskutiert werden (müssen), nicht zuletzt
mit den bedeutsamen gesellschaftlichen Veränderungen seit den 1970er Jah-

576



ren, die den Frauen ganz allgemein nicht nur mehr Rechte, sondern vielfach
auch die vollkommene (juristische) Gleichberechtigung beschert haben. Für
die Schweiz gilt, wie auch für die meisten übrigen Länder Europas, dass die
liberalen und konservativen Gemeinden Frau und Mann als religiös gleichgestellt

betrachten, was zur Folge hat, dass hier auch entsprechend die Bat-
Mitzwa, analog zur Bar-Mitzwa, festlich begangen wird. Zu beobachten ist,
wie die Autorin feststellt, auch ein Veränderungsprozess in der religiösen
Einbindung der Frau in die Gemeinde auf orthodoxer Seite. (S. 193)

Eng gekoppelt an die sog. Frauenfrage ist die Thematik „Mischehe oder
Übertritt", mit der sich die Psychoanalytikerin Madeleine Dreyfus beschäftigt,
die mit der Arbeit „Jüdische Identitätskonstruktionen in Mischehen und
Übertritten" 2013 in Basel promoviert wurde (im Buchhandel 2016 erschienen

als: „Ein ziemlich jüdisches Leben"). Eine weitere Konsequenz allgemeiner

gesellschaftlicher Umwälzungen und Veränderungen für das Judentum
stellen die Mischehen dar, die kontinuierlich anwachsen (in der Schweiz liegt
die Quote heute bei 50%) was die jüdischen Gemeinden vor das Problem
stellt, dass Kinder nichtjüdischer Frauen einer solchen Mischehe zumindest in
orthodoxen Gemeinden nicht als jüdisch angesehen werden. Als einziger
Ausweg bleibt der — halachisch anerkannte — Übertritt der nichtjüdischen
Frau. Madeleine Dreyfus hat drei jüdische Schweizer ausgewählt, die in einem
Interview bereit waren, über ihre Ehe mit einer nichtjüdischen Frau bzw.
einer übertrittswilligen Frau zu sprechen. Für ihren Ehealltag finden diese

Paare individuelle Wege vom orthodoxen Übertritt der einen Partnerin bis hin

zum Verzicht auf einen Übertritt „wegen der mangelnden Religiosität ihres

jüdischen Umfelds". (S. 228)
Auf welche Weise wird das jüdische Wissen, das Identität und religiöses

Selbstverständnis der jüdischen Kinder entscheidend prägen wird, in der
Schweiz erworben? Dieser Frage geht der Basler Historiker Leonardo Frid-
man nach, der auf breite Praxiserfahrung als Jugendleiter der Israelitischen
Gemeinde Basel IGB zurückblicken kann. Im Beitrag „Religionsunterricht
und jüdische Tagesschulen" wird deutlich, dass immerhin über 70% der
jüdischen Jugendlichen Religionsunterreicht (ab ca. sieben Jahren bis zur
Barbzw. Bat-Mitzwa) erhalten, doch nur rund ein Drittel besucht eine jüdische
Schule. Die Einheitsgemeinden sowie die reformierten Gemeinden legen vor
allem Wert auf die Vermittlung der Grundlagen des Judentums (religiöse
Feste und Gesetze) und das Rezitieren der wichtigsten Gebete auf Hebräisch.
Steht die Bar- bzw. Bat-Mitzwa an, wird der bzw. die Jugendliche auf seinen
bzw. ihren jeweiligen Wochenabschnitt aus der Tora vorbereitet. In den sog.
ultraorthodoxen Gemeinden — in Zürich beispielswiese die Israelitische

Religionsgesellschaft IRG bzw. die Agudas Achim — ist die Grundbildung sehr

stark auf jüdische Bildung fixiert; der weltliche Unterricht wird gemäss dem

allgemeinen Lehrplan zwar vermittelt, doch werden die jüdischen Bildungs-

577



inhalte bevorzugt; die Geschlechter werden getrennt unterrichtet. In den

grossen Schweizer Städten Basel, Genf, Lausanne und Zürich gibt es jüdische
Primarschulen, die in ihren Curricula neben dem (fortgeschrittenen)
Religionsunterricht auch Hebräisch als Schulfach anbieten. In Zürich (Noam Schule),

Genf (Beit Girsa Schule) und Lausanne (Max und Jenny Marx Schule)

gehen zwischen 20 und 30% der jüdischen Jugendlichen in eine jüdische
Primarschule, während in der Basler Leo Adler Schule nur noch wenige Schüler
und Schülerinnen eingeschrieben sind. Ausserhalb der schulischen Unterweisung

vermitteln die jüdischen Jugendbünde den 10-18jährigen religiöses wie
säkulares Wissen.

Wie steht es um das Verhältnis der Schweizer Jüdinnen und Juden zum
Staat Israel? Sabina Bossert, Historikerin und Dissertantin in Basel, wirft in
ihrem Beitrag „Alija von Schweizer Jüdinnen und Juden nach Israel" einen
Blick auf das Auswanderungsverhalten derselben, ein von der Forschung
bislang wenig beachtetes Thema. In der Zeit von 1948 bis ca. 2010 haben

immerhin über 5'000 jüdische Bürgerinnen mit Schweizer Pass sich in Israel
dauerhaft niedergelassen. Die Beweggründe sind weniger vielfältig als erwartet:

In erster Linie sind es zionistische Motive und nicht etwa persönliche
antisemitische Erfahrungen, die jüdische Menschen nach Israel einreisen

lassen, wobei aber sehr enge Verbindungen zur Schweiz erhalten bleiben.
Dennoch wird kaum je eine Rückkehr erwogen, wodurch die jüdische
Gemeinschaft der Schweiz kontinuierlich Mitglieder verliert. Die in Israel dauerhaft

Ansässigen empfinden es im Allgemeinen einfacher als in der Schweiz,
ihr Judentum im Alltag zu leben, auch wenn viele die religiösen Gebote und
Feste weniger als zuvor in der Schweiz beachten. Interessanterweise geschieht
aber auch das Gegenteil, und die neuen Israelis intensivieren ihre religiöse
Praxis. Es scheint, als ob die religiöse Schulbildung (s.o.) massgeblich die

Entscheidung, nach Israel auszuwandern, mitprägt, erfolgen doch die meisten

Auswanderungen bereits nach der Matura oder etwas später.
Die Studie zeigt, dass in allen Lebensbereichen das Schweizer Judentum

einem teilweise markanten Wandel unterworfen ist, der in den vorliegenden
acht Berichten deutlich zutage getreten ist. Zwar wurde die Orthodoxie mehrfach

- meist in Opposition zur liberalen Landschaft - als Vergleichsmoment
herangezogen, eine gezielte Untersuchung der orthodoxen Strömungen,
idealerweise durch einen Vertreter derselben, wurde indes nicht unternommen. Es
sei im Sinne einer Vorausschau auf die Zukunft jüdischen Lebens in der
Schweiz nochmals aus dem Resümee der NF-Studie (s.o.) zitiert:

„Die verstärkte Auseinandersetzung im Schweizer Judentum mit Entwicklungen

in der Diaspora ist Ausdruck eines nach dem Holocaust wieder
erstarkten europäisch-jüdischen Selbstbewusstseins. Auch deshalb ist trotz einer

ungünstigen demographischen Entwicklung weiterhin ein pluralistisches,
religiöses Leben in der Schweiz möglich."

578


	Schweizer Judentum im Wandel : zu einer im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms "Religionen in der Schweiz* (NFP 58) veranlassten Untersuchung

