
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Iranische Juden zwischen Orient und Okzident : (eine Anregung für ein
noch zu schreibendes Buch)

Autor: Dold-Ghadar, Gabriele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Iranische Juden zwischen Orient und Okzident
(eine Anregung für ein noch zu schreibendes Buch)

Von Gabriele Dold-Ghadar*

>3> hViSit -1133 >3>1N ON

>3>1N ON .^NÎn >31* hN '3 >3313 ,i31N3N N"?
* "I I * " « - I l T "I J V

>3vi bi>»3 uni /nio Jii:nN3 Iii) oi>b•i 1 • I - r I - : I

;>3niN3 aniN />)>y >i«3 djint n>
» • -j i - r *• i v -i y

un oyn" :ioNj />)i>>n in> r»>»3 ibyy
>^HN!j TinÎN /T3VN Î3 3«iN 11133 oi> >3' Tt T| 1 t • j - v "S t

>3>1N ON ".>>^J11 'V^-IB /bN3V> oho 3i31 33(7

If, because I have sinned, my enemy afflicts me in my exile pit. pit]
I do not despair, as I remember my Rock and Redeemer.

From the day that I, a yoked captive, began to wander in my oppressors' lands,
I ne'er saw, in all my roving, a lover like my beloved;

I rejoice when he reads my thoughts and says: "Wait but a moment,
For the day of your deliverance is near, and I will bring you into my tent,

And you will possess Israel's heights and ascend them."1

I. jüdische Westausrichtung

Im 10. Jahrhundert hatte die babylonische Judenschaft nicht zuletzt
aufgrund ihrer prekären kulturellen und religiösen Lage mehr und mehr Kontakt

mit allen Teilen der jüdischen Diaspora in Horasän, Persien, Palästina,
Ägypten und Nordafrika bis nach Spanien gesucht. Bereits um die Mitte des

II. Jahrhunderts begann sich der Niedergang der babylonischen Akademien

* Dr. Gabriele Dold-Ghadar, Kurt-Schumacher-Str. 29/1, D-72762 Reutlingen.

1 LEON Weinberger, Moses Dar'!, in: The Jewish Quarterly Review 84 (1994),
S. 449-450. Um die Mitte des 12. Jahrhunderts imitierte der in Alexandria
geborene Moses Dar'I (aus Dar'a in Marokko) die grossen rabbinischen Poeten
der andalusischen Schule. Siehe dazuJOACHIM M. S. YESHAYA, Art. Dar'i, Moses

ben Abraham, in: Encyclopedia ofjews in the Islamic World, ed. NORMAN A. SULL-

MAN, 5 Bde, Leiden / Boston 2010, Bd. II, S. 29b-30a. - Die Encyclopedia ofjews
in the Islamic World ist auch online zugänglich unter: https://referenceworks.bril-
lonline.com/browse/encyclopedia-of-jews-in-the-islamic-world.

554



('yesivot) abzuzeichnen, während die Akademien vor allem auf der Iberischen
Halbinsel (al-Andalus) bereits in hohem Ansehen standen.2 Auch die karä-
ischen Zentren im Irak und Iran verloren in den Jahrzehnten bis zum ersten

Kreuzzug 1099 zugunsten von Jerusalem und Kairo mehr und mehr an
Bedeutung: Der in Basra geborene karäische Exeget Yefet b. 'Eli (Abü 'All
Hasan ibn 'All 1-LäwI 1-Basrï,),3 dem man den Beinamen maskil ha-gola

(„Lehrer der Diaspora") verliehen hatte und dem selbst im fernen al-An-
dalus Karäer neben Yeshu'a b. Yehuda (bekannt auch als Abü '1-Faraj

Furqän ibn Asad) gefolgt zu sein scheinen,4 war zwischen 950 und 980 nach

Jerusalem gezogen (und später auch dort gestorben). Und gleich ihm, zogen
andere Karäer in Erwartung des Anbruchs des neuen Millenniums und
gesteigerter Hoffnung auf das Kommen des Messias ebenso nach Jerusalem.

Talmudische Gelehrsamkeit konzentrierte sich denn auch alsbald auf al-

Andalus, das immer stärker zum Migrationsziel grosser Gelehrter aus den
Akademien Nordafrikas und Ägyptens wurde.5 Der andalusische Chronist
und Philosoph Avraham b. Dawid ha Lewi Ibn Da'ud (RAB"D; um 1110—

1180)6 zeigte nicht nur die engen Verbindungen zwischen den Akademien
des Zweistromlands und dem andalusischen Rabbinat auf, das die
anerkannte babylonische Halacha fortführte, sondern erklärte den Transfer des

Gelehrtenzentrums vom Zweistromland nach al-Andalus mit einem
Gottesurteil, wie seiner bekannten Erzählung von den vier entführten (und
dann freigekauften) jüdischen Gelehrten zu entnehmen ist.7

2 ELIYAHU ASHTOR, TheJews ofMoslem Spain, 3 Bde, Philadelphia, PA 1984/5745,
S. 4; HABIB Lew, Comprehensive History of the Jews of Iran — The Outset of the

Diaspora, Costa Mesa, CA 1999, S. 213.
3 MICHAEL G. WECHSLER, Art. Japheth (Abü 'AliHasan) ben Eli, in: Encyclopedia of

Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. III, S. 1 lb-13a.
4 DANIEL LASKER, Karaites in Spain, in: DANIEL LASKER, From Judah Hadassi to

Elijah Bashyatchi (Studies in Late Medieval Karaite Philosophy Supplements to
The Journal ofJewish Thought and Philosophy, Bd. 4) Leiden / Boston, 2008,
S. 123-140, dort S. 135.

5 CHAIM RAPHAEL, The Roadfrom Babylon. The story of Sephardi and OrientalJews,

New York 1985, S. 73-74; GERSON D. Cohen, The Book of Tradition (Sefer ha-

Qabbalah) by Abraham Ibn Daud, a critical edition with translation and notes,
London 1967 [21969], S. 264, 279, 291-292.

6 LOLA Ferre, Art. Ibn Da'ud, Abraham ben David ha-Eevi, in: Encyclopedia ofJews in
the Islamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 473a-475a (Lit.).

7 In: GERSON D. COHEN, The Book ofTradition (Sefer ha-Qabbalah) by Abraham Ibn
Daud, a critical edition with translation and notes, London 1967 [21969], S. 46-
49 (hebr.), S. 63—67 (engl.); deutsche Übersetzung in: JULIUS HÖXTER (Hg),
Quellenbuch zur jüdischen Geschichte und Eiteratur, Neudruck 2 Bde, Zürich 1983,

555



Möglicherweise war ihm bei Abfassen seiner Version der Geschichte
Material zugänglich, das bereits Asadl Tüsl (um 1072/73) in sein Heldenepos

Garshäsp-nämeh8 eingearbeitet hatte, das er 1066 „Abü Dolaf, dem
Herrscher von Nahgavän" gewidmet haben soll, und das später Eingang
in die Abschriften von Firdausls (940—1020) Shäh-nämeh („Buch der
Könige") gefunden hat. Denkbar ist ebenso eine mündlich tradierte Quelle
aus Slstän, der auch das in der anonymen Geschichte Tärih-e Sistän zitierte
Ketäb-e Garsäsp von Abü '1-Mo'ayyad Balhl entstammt. Werner Sundermann

(1935—2012) und Richard N. Frye (1920—2014) verweisen in diesem

Zusammenhang auf das „anachronistische Sagengut aus dem Avesta" in
Firdausls Shäh-nämeh, in dem epischer Stoff aus der iranischen Provinz
Slstän verarbeitet ist.9 Das Gleiche gilt für das Garshäsp-nämeh, dessen
Verfasser ebenso wie Firdausl aus Horäsän stammte, und in dem man neben
dem „zeitwidrigen" erzählerischen Rahmen auf Orte und Personen stösst,
die aus ihrem bekannten Umfeld gerissen sind. Asadl Tüsl lässt seinen
Helden Garshäsp (Karsäsp / Keresäspa) anachronistische Abenteuer im
Mittelmeerraum bestehen und beschreibt u. a. die Entführung eines

Schiffbrüchigen, der sich als andalusischer Edelmann (oder Kaufmann?)
zu erkennen gibt. Uber Bezüge des Garshäsp-Nämeh zu geschichdichen
und politischen Vorgängen im Mittelmeerraum und ihren Bezug zum Osten

kann hier nur spekuliert werden. Der Stoff erfuhr mannigfaltige
Rezeptionen — unter anderem eben auch jene jüdische in Gestalt der von Ibn
Da'ud überlieferten Erzählung von den vier entführten (und dann
freigekauften) jüdischen Gelehrten.

Entführungen scheinen zur damaligen Zeit der wirtschaftlichen
Notwendigkeit geschuldet und durchaus an der Tagesordnung gewesen zu sein.

Nach Maurice Lombard gab es sogar eigens einen Beauftragten für den

„Rückkauf von Gefangenen" und einen für das Mittelmeer vorgesehenen
einheitlichen Tarif.10 Allfällige jüdische Geiseln wurden von den grossen

Bd. II: Spanien, S. 9-10. — Zur Sache s. auch GERSON D. COHEN, The Story of
the Four Captives, in Proceedings of the American Academy for Jewish Research 39

(1960-61), S. 55-131.

8 CLÉMENT HuART (ed.), Le Livre de Gerchâsp, Poème persan dAsadijunior de Toûs,

2 Bde, Paris 1926/1951; HELMHART KANUS-CREDÉ, Das Gersäsp-Nämeh, in:
Iranistische Mitteilungen 21 (Allendorf 1997), Nr. 3.

9 Volkmar Enderlein und Werner Sundermann, Schähnäme. Miniaturen
und Texten der berliner Handschrift von 1605, Leipzig / Weimar, 1988, S. 9, 84;
RICHARD N. Frye, The Heritage ofPersia, Costa Mesa, CA 1993, S. 246.

10 MAURICE Lombard, Rlüteapit des Islam. Line Wirtschafts- und Kulturgeschichte 8.-
11. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1992 (21998), S. 210.

556



jüdischen Gemeinden in Kairouan und Alexandria, oder der Gemeinde in
Cördoba gegen beträchtliche Summen ausgelöst.

Insofern bekommt Ibn Da'uds Geschichte mit ihren Protagonisten
einen für die Zielgruppe real(geschichtlich)en Rahmen. Der Umstand, dass

die vier Rabbiner,11 die nach Ibn Da'ud, der etwa ein Drittel seines Werkes
der Diaspora in al-Andalus widmete, als Sendboten unterwegs waren und
im Auftrag der babylonischen Akademien Sura und Pumbeditha Geld für
die Aussteuer mittelloser Bräute sammelten (auch dies soll innerhalb des

„Fundraisings" üblich gewesen sein), dürfte sie — neben allfalligen politischen

Motiven — zum lukrativen und deshalb begreiflichen Ziel für Piraten,
in diesem Falle eines muslimischen Piraten aus Cördoba (dessen Name mit
Ibn Rumahis angegeben ist) gemacht haben. Zwei der Entführungsopfer
könnten mit dem an der Küste von Ifriqlya freigekauften R. Husi'el b.

Elhanan von Kairouan12 und dem in Alexandria ausgelösten R. Semarya b.

Elhanan13 identisch sein. In einem Brief, der in der Kairoer Geniza gefunden

wurde, hatte letzterer R. Husi'el b. Elhanan seinen Besuch angekündigt,
der nach Wiedererlangung seiner Freiheit in Kairouan Oberhaupt der
dortigen Akademie geworden war.14

Insofern kann Ibn Da'uds Geschichte als Erklärung der Verlagerung des

Gaonats und als Legitimierung des neuen geistig-kulturellen Zentrums in
al-Andalus verstanden werden, in der eine Entführung gleichsam als „höhere

Gewalt" die Beteiligten gleichzeitig von der Verantwortung entband
und das Ansehen der alten Autoritäten bewahrte. Die durch die Auslösung
der Geiseln in Cördoba festgelegte zeitliche Einordnung der Entführung
lässt sich nicht mit der Datierung des Briefes und der Amtsausübung R. Se-

maryas von 1002 harmonisieren. Auch ihre zeitliche Nähe zur Abfassung
des Garshäsp-Nämeh macht einen expliziten Bezug auf Asadï Tüsls Werk
zwar zweifelhaft, die Symbolik um die konkurrierenden Akademien hingegen

11 Zur Vierzahl und die iranischen Bezüge des Materials und der Form siehe: MARIA

E. SUBTELNY, The Tale of the Four Sages who Entered the Pardes: A Tal-
mudic Enigma from a Persian Perspective, in: Jemsh Studies Quarterly 11 (2004),
S. 3-58, dort S. 3ff, 24.

12 SOLOMON SCHECHTER, A Letter of Chushiel, in: The Jewish Quarterly Review 11

(1899), S. 643-650; VICTOR (AVIGDOR) APTOWITZER, R. Chuschiel und R. Cha-

nanel, in: Jahresbericht der israelitisch-theologischen Lehranstalt in IPV«» 37-39 (1933),
S. 3—50; MICHAEL G. WECHSLER, Art. Hushiel ben Elhanan, in: Encyclopedia of
Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 439a-440b (Lit.).

13 MARINA RUSTOW, Art. Shemariah ben Elhanan, in: Encyclopedia ofJews in the Is¬

lamic World (Anm. 1), Bd. IV, S. 353b-354b (Lit.).
14 COHEN, The Book ofTradition (Anm. 7), S. 64, 292.

557



findet im Typus der Rahmengeschichte mit vier Gelehrten (Weisen) ihren
Niederschlag und folgt damit einem iranischen literarischen Vorbild, in dem
zwei extreme Positionen von zwei moderaten flankiert werden.15

Lokale Lehrzirkel in Nordafrika und al-Andalus wurden von emigrierten
Gelehrten der alten Akademien in Sura und Pumbeditha betrieben, die

ihren Lebensunterhalt oft als erfolgreiche Händler bestritten und nicht selten

an der Spedition von Responsen zwischen dem Zweistromland und der

Diaspora beteiligt waren — dabei die internationalen Postwege entlang der

Handelsstrassen nutzend. So soll, nachdem Kairo 1060 durch Nahrai b.

Nisstm (um 1025—1098)16 zum halachischen Zentrum geworden war, die

religiöse Autorität eine Generation später auf Ishaq b. Semu'el in Spanien

übertragen worden sein,17 wo zeitgleich mit dem Zusammenbruch des

einstigen Zentrums jüdischer Autorität im Zweistromland, auch ein Anwachsen
der karäischen Bewegung zu beobachten war.18

2. „Kreative Symbiose" und „Intellektuelle Kooperation"

Der „Gärbottich" Zweistromland und der „Wetterwinkel" Horäsän19 hatten

Splittergruppen jeglicher Provenienz hervorgebracht, die sich gegenseitig

beeinflussten. Die sich um 720 im proto-schiitischen mesopotamischen
Milieu entwickelnde „kreative Symbiose" religiöser Fraktionen und „cloth-
worker-revolutionaries" breiteten sich durch die Jahrhunderte über die Länder

der islamisierten Welt bis ans westliche Mittelmeer aus. Walter Joseph
Fischel (1902—1973) führt eine „intellektuelle Kooperation" und eine Art
„hebräischer Gelehrsamkeit" auf die Éu 'übiya20 mit deren aktivstem Promotor

Abü 'Ubaida Ma'mar b. al-Mu'annä (Basra 728—825) zurück, dessen

Grossvater ein persischer Jude gewesen sein soll.21 Ein von iranischem und

15 SUBTELNY, The Tale of the Four Sages (Anm. 11), S. 24.

16 Siehe dazu PHILLIP ACKERMAN-LlEBERMAN, Art. Nahray ben Nissim, in: Ency¬

clopedia ofJem in the Islamic World (Anm. 1), Bd. III, S. 548a-b (Lit.).
17 PAULJOHNSON, M Histoy ofthe Jem, London 1987 [21988], S. 183.

18 PETER J. HAAS, Responsa — Eiterary History ofa Rabbinic Genre, Atlanta, GA 1996,
S. 101-102.

19 JULIUS WELLHAUSEN, Das Arabische Reich und sein Stur.Berlin 1902, S. 256, 258.

20 S. ENDERWITZ, Art. al-Shu'übiyya. in: Encyclopaedia ofIslam, Second Edition, online
2012, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-
2/al-shuubiyya-SIM_6997?s.num=422&s.start=420 (Lit.).

21 WALTERJOSEPH Fischel, Israel in Iran. A Survey ofJudeo-Persian Literature,
in: LOUIS FiNKELSTEIN, The Jem, Their History, Culture, and Religion, New York
1955, S. 817-858, dort S. 820.

558



schiitischem Gedankengut durchdrungenes Milieu beeinflusste die mannigfaltigen,

vom „mainstream" abweichenden Gruppierungen — nicht zuletzt
die jüdischen. Wie Persien für die Sufriya und Ibädiya und andere islamische

Gruppierungen im 8./9. Jahrhundert Geburtsstätte war,22 so hatten auch

jüdische messianische Bewegungen und Rebellionen der Unterprivilegierten
dort ihren Ursprung und ihre Wortführer. Soziale Unruhen innerhalb

der autonomen jüdischen Bevölkerung entstanden in den verarmten
Schichten der Bauern und Handwerker, die sich durch die Bürokratie des

Exilarchen und der Geonim der Talmudakademien im Irak unterdrückt
fühlten. So fällt die 'abbäsidische Periode zusammen mit der anti-talmudischen

Bewegung iranischer Juden und der Formierung der Karäer im
Zweistromland, die später Nährboden in Nehävand fand.23

Als einzige bis heute existierende Gruppe ihrer Art, breitete sich nach
Shlomo Dov Goitein (1900—1985) die Bewegung der Qärä'im, oder bene

miqra Mitte des 8. Jahrhunderts von Härün ar-RasIds „runder Stadt" Baghdad

nach dem südwestiranischen Süstar (arabischer Name: Tustar) und

Horäsän, sowie nach Syrien, Palästina, Ägypten und al-Andalus aus. Als
deren herausragende Vertreter gelten der palästinische Malik ar-Ramlï und
Daniel [b. Moseh] al-Qümisi aus Dämgän, der sich in Jerusalem niederliess,

wo er 946 starb und als erster herausragender karäischer Gelehrter des 10.

Jahrhunderts gilt.24 Seiner Polemik gegen die Ananiten, die er zunächst als

rosh ha-maskilim („Oberhaupt der Wissenden"), später als rosh ha-kesilim

(„Oberhaupt der Dummköpfe") bezeichnet haben soll, lässt sich die
Konfusion bezüglich der Fraktionen an sich, wie auch die changierende Natur
der Beziehungen zwischen ihnen entnehmen.

Ihr Name qärä'im oder bne (oder ba'äle) miqrä' (arabisch: qarä'iyün, ashäb

'Änän wa-Binyämin (Anhänger 'Änän [b. Dawids] und Benjamins [von
Nehävand]) wird als „Schriftleser" oder auf Grund der alternativen Lesung von

22 JULIUS WELLHAUSEN, Die religiös-politischen Oppositionsparteien im alten Islam,
Berlin 1901, S. 28, 41-51; WlLFERD MADELUNG und KEITH LEWINSTEIN,
Art. Sufriyya, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, online: 2012, https://ref-
erenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/sufriyya-COM
_1105?s.num=67&s.start::=60 (Lit.).

23 C. EDMUND BoswORTH, Art. Nehävand, in: Encyclopaedia Iranica, online unter:
https://www.iranicaonline.org/articles/nehavand. — Von der Encyclopaedia
Iranica, ed. EHSAN YARSHATER, erschienen im Druck: Bde I (ÄB)-XV (KÀSGARÏ),
New York / London 1985-2011; eine vollständige Ausgabe ist seit 2013 online
zugänglich unter: https://www.iranicaonline.org.

24 So LASKER, From Jitdah Eladassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 4), S. 231.

559



qära' als „Rufer, Verkünder" interpretiert — analog der schiitischen du'ät

(sing, dä'i), „die [zum wahren Glauben] rufen".25

Mit Benjamin b. Moseh Nehävandl,26 dessen Gedankengut der grosse
karäische Gelehrte Abü Yüsuf Ya'qüb al-Qirqisänl aus Qirqisiyä am

Euphrat (oder Qarqasän bei Baghdad) in seinem Schrifttum niederlegte,
soll dieser kollektive Terminus im 9. Jahrhundert aufgekommen sein.27 Als
Produkt eines iranisch-schiitischen Umfelds identifiziert Daniel Lasker
sektiererische jüdische Bewegungen, so auch die der Karäer, deren

Ursprung er auf Grund der Namen und Herkunft ihrer Wortführer in
Persien, der „Heimat pseudo-messianischer Rebellen und Häretiker", verortet.28

Nach ihm zeigt zudem die „Idee der Verborgenheit", die die Karäer
mit der Schia teilten, sondern ebenso auch die formale Vorgehensweise
bei der Rechtsfindung (qiyäs und igtihäd) Parallelen zum islamischen
(schiitischen) Recht.29

Die Namenskonfusion um die in Richtung Westen migrierten Karäer
scheint der Vielfalt des jüdischen Schismas, der Simultanität und den
Gemeinsamkeiten mit Splittergruppen anderer religiöser Denominationen und
nicht zuletzt der dürftigen Dokumentation geschuldet zu sein. Schon
Wilhelm Bacher (1850—1913) stellte fest, dass man kaum zwei Karäer mit
derselben Überzeugung antreffen könne.30 Die von 'Änän b. Dawid (um 760),
einem Mitglied der rabbinischen Aristokratie im Irak initiierte Änäniya,
wird nicht selten auf Grund der Informationen aus polemischen Quellen
als muYazilitisch eingestuft. Ibn Hazm (994—1064), der von Mitgliedern der

'Änäniya in Toledo und Talavera berichtet,31 setzt sie mit Karäern gleich,

25 So M. G. S. HODGSON, Art. Dä% in: Encyclopaedia ofIslam, Second Edition, online
2012; http://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-
2/dai-SIM_1668?s.num=48&s.start=40.

26 Siehe dazu YORAM ERDER, Art. Benjamin al-Nahäwandi, in: Encyclopedia ofJews

in the Islamic World (Anm. 1), Bd. I, S. 416a-417a (Lit.).
27 STEVEN M. WASSERSTROM, Between Muslim andJew. The Problem ofSymbiosis under

Early Islam, Princeton, NJ 1995, S. 148.

28 LASKER, From Judah Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 4), S. 147 A. 36,148, 231.

29 DANIEL Lasker, Islamic Influences on Karaite Origins, in: WILLIAM M. BRIN-

NER UND STEVEN D. Ricks (eds.), Studies in Islamic and Judaic Traditions, 2 Bde

(Brown Judaic Studies, Bd. 110, 178), Adanta, GA 1986-1989, Bd. II, S. 23-47.

30 WILHELM Bacher, Qirqisani, the Karaite, and His Work on Jewish Sects, in:
The Jewish Quarterly Review 7 (1895), S. 687-710, dort S. 692.

31 MOSHE Perlmann, Eleventh century authors on the Jews of Granada, in: Pro¬

ceedings ofthe American AcademyforJeivish Research 18 (1948-1949), S. 269-290, dort
S. 278.

560



deren Doktrinen sich bei andalusischen Juden grosser Popularität erfreuten.32

Für Mose b. Maimon (1138—1204) waren die ägyptischen Karäer
gleichbedeutend mit Sadduzäern und Boëthusiern und wurden von den
andalusischen rabbanitischen Autoritären grausam verfolgt, weil man sie als

existentielle Bedrohung empfand.33
Die vom angeblich illiteraten Ishäq b. Ya'qüb Abü 'ïsâ 'Ovadya al-

Isfahänl (nach karäischen Quellen: 2. Hälfte 7. Jahrhundert; nach islamischen

Quellen: Mitte 8. Jahrhundert) begründete 'Isäwiya dehnte sich von
seiner Heimatstadt Nisibis innerhalb des persischen Einflussbereichs
nach Transoxanien34 und nach Ibn Hazm in den Irak, nach Ägypten,
Syrien und schliesslich nach al-Andalus aus — wo er sie insbesondere in
Toledo und Talavera verortet.35 Abü 'îsâ al-Isfahänl trat als jüdischer Messias

auf und soll nach karäischen Quellen in einem von ihm geführten
Aufstand gegen den Umajjaden-Kalifen 'Abd al-Malik b. Marwän
(646/685—705), nach muslimischen Quellen gegen den 'abbäsidischen
Kalifen al-Mansür bi-'lläh (714/754—775) den Tod gefunden haben.36

Analog zu schiitischen eschatologischen Vorstellungen wird angenommen,

er sei in die Verborgenheit entrückt worden, von wo er dermaleinst
wiederkehre. Die Ausbreitung der späteren 'Isäwiya oder Isfahäniya innerhalb

des „persischen Orbits" bis hin nach Transoxanien und über den
Irak und Syrien nach Palästina und weiter bis al-Andalus zeichnete schon
Steven Wasserstrom nach,37 ähnlich zuvor bereits Cecil Roth (1899—

1970), Moshe Perlmann (1905—2001) und Miguel Asin Palacios (1871—

1944), denen zufolge sich die Bewegung der Qarä'im analog der Wanderung

des Talmuds und der islamischen Eroberungen vom Irak auf die
Nachbarländer nach Westen bis nach al-Andalus ausbreitete. Im Iran
entstanden Gemeinden hauptsächlich in Tustar, Gibäl und Horäsän; weitere
Gemeinden (Kolonien) entstanden in Palästina und Ägypten, und Anhänger

fanden sich schliesslich auch im fernen al-Andalus.38

32 WASSERSTROM, between Muslim and Jew (Anm. 27), S. 88; IBN HAZM, al-Fisal.\

4 Bde, Kairo 1317-1321 [Nachdruck Baghdad 1969], Bd. IV, S. 189-191.

33 LASKER, From J/tdah Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 4), S. 147, 155, 156.

34 WASSERSTROM, Between Muslim andJew (Anm. 27), S. 22, 72, 88 ff.
35 IBN HAZM, al-Fisal (Anm. 31), Bd. I, S. 99.

36 BERNARD Lewis, Die Juden in der islamischen Welt: Vom frühen Mittelalter bis ins

20. Jahrhundert, München 1987 [Taschenbuchausgabe 2004], S. 90.

37 WASSERSTROM, Between Muslim andJew (Anm. 27), S. 88 ff.
38 CECIL Roth, Geschichte derJuden, Stuttgart 1954, S. 185-186; ELIYAHU Ashtor,

The Jews and the Mediterranean economy, 10"'-15"' centuries, London 1983, S. 166.

561



Die muslimische Eroberung der Iberischen Halbinsel ging mit einer

grossen Zahl jüdischer Migranten einher,39 die entweder als politische
Flüchtlinge, wie die Familie Ibn Da'uds, oder als Soldaten mit den Truppen
des berberisch-muslimischen Feldherrn Täriq b. Ziyäd (um 670—720), der
die Eroberung der Iberischen Halbinsel befehligte (711—718), nach al-An-
dalus gekommen waren und dort später einflussreiche Posten in der
kommunalen Verwaltung und hohes Ansehen erworben haben, wie der an den

Eroberungen Nordafrikas beteiligte prominente Clan der Tugïbï.40

3. Jüdische (karäische) Kaufleute aufdem Weg nach Westen

Eine nicht unwesentliche Rolle bei der Ausbreitung der genannten
Strömungen spielten Kaufleute. Eine Neupositionierung iranischer Kaufleute
hatte um die Mitte des 8. Jahrhunderts bereits die Vertreibung von Teilen
der jüdischen Bevölkerung aus dem Gebiet am Gihon/Gaihün bzw. Oxus
(heute: Amu Darja) durch Qutaiba b. Muslim (670-715), den vom Umajja-
denkaüfen 'Abd al-Malik eingesetzten Gouverneur in Horäsän, zur Folge
gehabt. Zahlreiche jüdische Gelehrte und Kaufleute aus Horäsän Hessen

sich daraufhin im Chasarenreich nieder, die — von der zum Judentum
konvertierten Aristrokratie des Chasarenreiches protegiert41 — das Handelsnetz
bis ins muslimische al-Andalus ausbauen konnten.42 Von dort aus sind sie

entweder auf dem Land- oder auf dem Seeweg nach Alexandria und über
das Rote Meer nach Dshidda gelangt, von wo sie dann weiter zu muslimischen

Kaufleuten in Slräf oder Masqat stiessen.43

39 RAPHAEL, The Roadfrom Babylon (Anm. 5), S. 71, 83.

40 LEVY, History of the Jews ofIran (Anm. 3), S. 169, 212-213.
41 Die Literatur zu diesem Thema ist uferlos; zur Einführung: PETER B. GOLDEN,

Art. Khayars, in: Encyclopedia ofJews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. III, S. 150a-

152b, und ferner unten S. mit Anm. 90.

42 Siehe dazu u. a. THOMAS S. NOONAN, The Khazar Economy, in: Archivum Eur-
asiae MediiAevi 9 (1995-1997), S. 253-318; THOMAS S. NOONAN, Why Dirhams
First Reached Russia: The Role of Arab-Khazar Relations in the Development
of the Earliest Islamic Trade with Eastern Europe, in: Archivum Eurasiae Medii
Aevi 4 (1984), S. 151-282; THOMAS S. NOONAN, Khazaria as an Intermediary
between Islam and Eastern Europe in the Second Half of the Ninth Century:
The Numismatic Perspective, in: Archivum Eurasiae MediiAevi 5 (1985), S. 179-

204, und THOMAS S. NOonan, Les Khazars et le commerce oriental, in: Les

Echanges au Moyen Age: Justinien, Mahomet, Charlemagne: trois empires dans l'économie

médiévale, Dijon 2000, S. 82-85.

43 LUGE BoulnoiS, Die Strassen der Seide, aus dem Französischen von Joachim
A. Frank, Stuttgart 1964, S. 226-229.

562



Die Bewegungen der karäischen Kaufmannsfamilien aus dem Iran, die
zunächst Baghdad ansteuerten, belegen Funde in der Kairoer Geniza. Baghdad

mit seinem Handelszentrum al-Karh, das im 10. Jahrhundert Tustar
abgelöst hatte, beherbergte im Wohnviertel der Kaufleute und Notabein aus

Hüzistän, der Mahallat at-Tustarîyïn, die „wichtigste" jüdische Gemeinde.44

Nicht zuletzt der Aufstieg des neuen Handelsplatzes Ägypten und der
Wechsel der politischen und wirtschaftlichen Vormachtstellung von Baghdad

nach Fustät (Alt-Kairo) dürfte die Handelsketten zur Weiterwanderung
ins fatimidische Ägypten bewegt haben, wo sie vor allem in Alexandria in
den internationalen Handel eingebunden waren.45 Bezeugt sind die
persischen Einwanderer dort durch die mit den Migranten in die Kairoer Geniza

gelangten Aufzeichnungen juristischer Fälle. Bei Shlomo Dov Goitein
finden sich u. a. ein vor einem judäo-persischen Gericht vermutlich in Ahwäz
(Südiran) im Jahre 951 verhandelter Erbstreit,46 sowie ein Scheidebrief (tw

get),41 in dem die verlassene Ehefrau eines gewissen Sedäqä b. 'Eli aus Abl-
ward (Horäsän), von wo er nach Ramla emigriert war, Scheidung und Ali-
mentierung einklagte. Auch die Revision von Rechnungsbüchern eines

verstorbenen Mitglieds der Kaufmannsfamilie Ibn 'Ezra ist dokumentiert, die
R. Yehuda b. Josef 1057 in Fustät veranlasst und hierfür die persisch-stämmigen

Bankiers Sahlawaih b. Hayylm und Ibn Sa'yä, der unter dem Namen
Ibn al-TawwazI bekannt war, beauftragt hatte.48

4. Ibn 'Awkal - Killis - Kujik (Kucik) - Tustari: Migrationshistorie
iranischjüdischer Handelshäuser

Die Migrationsgeschichte der kosmopolitischen und polyglotten persischen
Handelshäuser mit ihrem weitreichenden politischen Einfluss und
finanzpolitischem Gewicht gibt auch Details der karäischen Wanderung preis.

44 Siehe dazu JOHANNES HENDRIK KRAMERS und C. EDMUND BOSWORTH, Art.
Shüshtar, in: Encyclopaedia ofIslam, Second Edition, online 2012; https://reference-
works.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/shushtar-SIM_6995?
s.num=419&s.start=400; und LOMBARD, Blütezeit des Islam (Anm. 10), S. 208.

45 ASHTOR, Jews and the Mediterranean economy (Anm. 38), S. 11.

46 SHLOMO DOV Goitein, A Mediterranean Society. The Jewish Communities of the

Arab World as portrayed in the Documents of the Cairo Genfa, 6 Bde, Berkeley /
Los Angeles / London 1967-1988 [paperback edition 1999], Bd. III, S. 289.

47 AviHAI SHIVTIEL und FRIEDRICH NiESSEN, Arabic andJudaeo-Arabic Manuscripts
in the Cambridge Genfah Collections-. Taylor-Schechter New Series (Cambridge University

Library Genizah Series, Bd. 14)), Cambridge, UK 2006, S. 502, Nr. 7667.

48 Goitein, A Mediterranean Sociey (Anm. 44), Bd. III, S. 290.

563



Der jüdische Kaufmann Abü '1-Farag Ya'qüb b. Yüsuf b. Killis (930—

991)49 wurde in Baghdad geboren und begleitete seinen Vater nach Syrien,

um schliesslich in Ramla ein einflussreiches Amt in der Handelsaufsicht zu
bekleiden. Unregelmässigkeiten sollen ihn jedoch zur Flucht von dort nach

Ägypten genötigt haben, wo er im Dienste und durch die Protektion des

Emirs Abü '1-Misk Käfür (905—968) die Staatsfinanzen leitete und das Land

zu ungewohnter Prosperität führte.50 Mit seiner Konversion zum Islam und
der Verleihung des Titels watfr al-agall im Jahre 977 erfolgte seine Ernennung

zum ersten Wesir der Fätimidendynastie. Er stattete den Hof mit einer
Garde aus, baute eine Moschee, engagierte sich in der Bildung (gründete die

tf/-M^A?r-Universität in Kairo) und erteilte Rechtsgutachten.51
Briefe aus der Kairoer Geniza verweisen immer wieder auf Tustar im

Südwestiran als wichtiges Handelszentrum. Gut dokumentiert sind die
weitreichenden kommerziellen Aktivitäten (zunächst in Tustar, später in Ah-
wäz) der vom Iran über den Irak nach Ägypten emigrierten karäischen

Tustarl-Familie und der Familie Kujik (persisch: Kucik), ebenso die
kommerziellen Aktivitäten von Josef ha-Kohen b. Yazdäd sowie die
Finanztransaktionen der Bankiers Sahlawaih b. Hayyïm und Ibn Sa'yä.52

Neben der Killis-Familie steht die Familie Tustarl beispielhaft für damalige

Kaufmannskarrieren. Briefe und Verträge aus der Kairoer Geniza, die
sich im Falle der Tustarl mit mindestens 1200 vollständigen Handelsbriefen
als älteste private Sammlung kommerzieller mittelalterlicher Dokumente
dieses Verwahrungsortes und des gesamten Mittelmeerraums über vier
Generationen erstreckt,53 belegen zusammen mit den Sammlungen Abraham
Firkowiczs (1786—1874)54 den Erfolg des Handelshauses im fätimidischen

49 ELINOAR BAREKET, Art. Ibn Killis, Abü 'l-Faraj Ya'qüb, in: Encyclopedia ofJews in
thelslamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 511a-512a (Lit.).

50 Yaacov Lev, The Fatimid Vizier Ya'qüb ibn Killis and the beginning of the

Fatimid administration in Egypt, in: Der Islam 58 (1981), S. 237-249.
51 M. CANARD, Art. Ibn Killis, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, online 2013;

http://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibn-
killis-SIM_3259.

52 VERA Bäsch Moreen, Art. Judeo-Persian Communities of Iran IV: Medieval to 18th

century, in: Encyclopaedia Iranica, Bd. XV, 2009, Fase. 1, S. 89-112, dort S. 103-108.

53 JOHNSON, H History of the Jews (Anm. 17), S. 184-185; MARINA RUSTOW, Art.
Tustari Family, in: Encyclopedia ofJews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. IV,
S. 570a-572b (Lit).

54 VSEVOLOD L'VOVIC. VlCHNOVIC, KapauM AßpaaM <3>HpKOBHv: eBpeüciaie

pyKoiiHCii, HCTOpKH, rryTeinecTBHM, Sankt-Peterburg 1997 [erweiterte Neuausgabe:

Sankt-Peterburg 22012.

564



Ägypten zwischen 990 und 1050. Mitte des 10. Jahrhunderts war die erste
Generation aus der Wirtschaftsmetropole Sustar (Tustar) in der persischen
Provinz Ahwäz in Folge der Westverlagerung des Flandels nach Ägypten
emigriert. Vermutlich trug nicht zuletzt die büyldische Verfolgung der
Tustarer Juden, die nach Ansicht des persischen Philosophen und Historikers

Abü Miskawaih (932—1030) erheblichen Anteil an der Prosperität der

Region hatten, zu ihrer Entscheidung bei.55

Kaufleute beherrschten durch ihren Warenhandel gleichzeitig das

verzinsliche Darlehensgeschäft und durch die Berührung mit unterschiedlichen

Zahlungsmitteln auch das Geldwechselgeschäft. Als sogenannte
gahäbida56 (D'-QU giqbarim „Bankiers") hatten die Banü Sahl einflussreiche
Ämter im Finanzsektor inne. Durch die schwankenden Gewichte und
unterschiedlichen Werte des Dinars und Dirhams wurde das Amt, das sich
durch Gebühren, die dem Staatsbudget zufliessen, den sogenannten mälal-
gahäbida oder haqq al-gahäbida selbst finanzierte, bereits in 'abbäsidischer
Zeit zunehmend wichtiger.57 Monats- und Jahresbilanzierungen wurden im
sogenannten diwän al-gahbada ausgewiesen, die der gahbad erstellte. Kalifen,
Wesire und andere Hofbeamte vertrauten ihr legal oder illegal erworbenes

Vermögen jeweils einem persönlichen gahbad zur Gewinnsteigerung an und

bezogen von ihm gewaltige Kredite zu für ihn lukrativen Bedingungen und
Zinsen. Ein spezielles Kalifen-Dekret aus dem Jahre 908 machte die Ernennung

vornehmlich von Christen und Juden in dieses Amt möglich, denen

unter dem 'Abbasidenkaüfen al-Muqtadir bi-'lläh (895/908—932) lediglich
die Staatsfunktionen Bankier oder Arzt offenstanden.58

55 WALTER JOSEPH FISCHET, Jews in the Economic and Political Eife of Medieaval

Islam, New York 1969, S. 69-70.

56 DAVID N. MACKENZIE, A Concise Pahlavi Dictionary (Pahlavi — English), London
1971, S. 34, 205: Der Terminus leitet sich von mp.: gähbed (Schatzmeister, Bankier)

ab; HANS Wehr, Arabisches Wörterbuich für die Schriftsprache der Gegenwart,
Wiesbaden 1976, S. 128: ghbd „Mann von kritischem Verstand/Gelehrter"; zur
Sache auch FlSCHEL,Jews in the Economic and Political Eife (Anm. 53), S. 8-9.

57 ALFRED VON Kremer, Über das Einnahmebudget des Abbasiden-Reiches vom Jahre
306 H. (918-919) (Denkschriften / Akademie der Wissenschaften,
Philosophisch-Historische Klasse, 36,1 [5]), Wien 1888, S. 8; und WALTER JOSEPH

FlSCHEL, The Origin ofRanking in Medieval Is/am: A Contribution to the Economic

History of the Jews ofBaghdad in the Tenth Century, Cambridge 1933, S. 1-49.

58 ABU 'L-Ma'ÄSIN YuSUF B. ' ABDALLAH ISN TaGRÏBIRDÏ, An-Nugüm aryyähirafi
mulük Misr wa'l-Qähira, ed. T. G. I.JUYNBOLL, 2 Bde, Leiden 1852-1861, Bd. II,
S. 174: âïla j 11L_i IV j Kj V Ij ILïijjUj („Befohlen
hat al-Muqtadir, dass ein Jude und ein Christ allein in der Medizin und im
Bankwesen tätig sein darf.")

565



Für die Banü Sahl wie für andere Handelsfamilien, war Baghdad erster
Anlauf auf ihrem Weg nach Fustät. Einblicke in die Rolle persischer Juden
in Handel und Wirtschaft,59 die sich im nach Herkunftsländern strukturierten

jüdischen Viertel Fustäts (Alt-Kairos) niedergelassen hatten, eröffnen
ebenfalls Dokumente aus der Kairoer Geniza.60 Ein Schreiben der
Nachkommen in Fustät von 1026 belegt die Veräusserung des verbliebenen

Vermögens in Ahwäz. Die Söhne der zweiten Generaüon, Abü 1-Fadl Sahl

(Yasar), Abü Ya'qüb Yüsuf (Josef) und Abü Sahl Sa'ïd (Sa'adya), erweiterten

von Fustät aus den Handel in den Westen nach Nordafrika, Sizilien und
al-Andalus, wobei der Korrespondenz zu entnehmen ist, dass der Wert
ihrer Sendungen für ihre Zeit exorbitant war und nicht selten zehntausende

Dinar umfasste. Die von ihnen im frühen 11. Jahrhundert unterhaltenen

Bankiersagenturen in Baghdad, Tikrit, Aleppo, Damaskus und Tyros markieren

zum einen die Hauptumschlagsplätze der Zeit, zum anderen die Schlüsselrolle

der Familienmitglieder als Bindeglieder in der Kette der Fernhändler
und kommunalen Bediensteten, die die Akademie von Pumbeditha mit Fustät

und Kairouan verband. Responsen, deren Transport von Baghdad nach

Fustät von der Konkurrenz abgelehnt wurde, übernahmen die Tustarl, die sie

dort den TähertI zur Weiterspedition nach Kairouan übergaben.

Religiöse Toleranz während der Fätimidenzeit hatte dem Handel einen
fruchtbaren Boden bereitet. Zweckgebundene Kooperation zwischen

Karäern, Rabbaniten und den irakischen Geonim scheint zum Alltag gehört
zu haben. So nimmt es nicht Wunder, dass die Familie trotz ihrer
Neuausrichtung hin zum rabbinischen Rechts- und Verwaltungssystem der
irakischen und palästinischen Schulen auch Verträge weiterführte, die vor karä-

ischen Gerichten geschlossen wurden. Unter al-Hakim bi-'amri 'lläh

(985/996-1021), dem sechsten Kalifen der Fätimiden, kamen beiden ältesten

Söhne von Abü al-Fadl Sahl (Yasar) al-Tustarï, Abü Sa'd Ibrählm und
Abü Nasr Hesed, als Devisen- und Importhändler wertvoller Luxusartikel
zu Ruhm und Ehre. Durch eine ihrer an den Kalifenhof verkauften
sudanesischen Sklavinnen, die Mutter des späteren (achten) Kalifen der Fätimiden

al-Mustansir bi-'lläh (1029/1036—1094), für die Abü Sa'd die
Beraterfunktion übernahm, erlangte er zu dessen Amtsübernahme 1036 den Rang
eines mudabbir ad-dauléx und wurde als eine Art „Vizekönig" die wichtigste

59 Weiteres zu den Banu Sahl bei: SHA'UL SHAKED, A Tentative Bibliography of Ge¬

niza Documents, Paris / The Hague 1964.

60 FlSCHEL,/«w in the Economic and Political Life (Anm. 53), S. XII, 70.

61 HEINRICHJUNKER und BOZORG AlaVI, Wörterbuichpersisch - deutsch, München
51986, S. 699: „Herrscher, Führer, Verwalter".

566



Figur am Fätimidenhof.62 Beide Tustarl-Brüder fielen Mitte des 11.

Jahrhunderts Hofintrigen zum Opfer.63 Yafet b. Abraham b. Sahl, Abü Sa'ds

von, trat zum Islam über und übernahm nach der Ermordung seines mächtigen

Vaters 1047 das Wesirsamt.64

Wie die Tustarl waren auch die Familie Ibn 'Awkal,65 die am Beginn des

10. Jahrhunderts in den Maghreb kamen, von persischer Provenienz. Dort
sollen sie als sogenannte masäriqa, als „Leute aus dem Osten", auf Ablehnung

seitens der Lokalbevölkerung gestossen sein, weshalb der Grossteil
des Clans 969 mit den Fätimiden nach Ägypten zog, von wo aus Josef Ibn
'Awkal als offizieller Vertreter der beiden babylonischen Akademien
agierte.66 Über den zurückgelassenen Teil der Familie wurde der nach Westen

ausgerichtete Handel mit dem Maghreb und Sizilien via Alexandria und
Fustat abgewickelt.

Nachdem das Familienoberhaupt Abü Bisr Ya'qüb Fustät zur Zentrale
seines weltweiten Unternehmens gemacht hatte, vermittelte er von dort aus

in seiner Funktion als Repräsentant der babylonischen Yeshivot Spenden
und Rechtsgutachten, für deren Kopien Kairo lizenziert war. Sein Sohn
Abü Ya'qüb Josef Ibn 'Awkal führte dieses Ehrenamt weiter, erlangte wirt-
schafts- und sozialpolitisches Prestige und wurde zum Archetypus eines

aristokratischen international tätigen Kaufmanns. Dass Geniza-Nachweise
nach dem 11. Jahrhundert verebben, schreibt Shlomo Dov Goitein der
Konversion vieler Familienmitglieder zum Islam zu.

Auch auf den Westen übte die neue Schaltzentrale der Macht ihre
Anziehungskraft aus und wie bereits erwähnt, taten es Kaufleute aus Kairouan
ihren Zunftgenossen aus Baghdad gleich: Das Bindeglied zwischen den beiden

oben genannten Wirtschaftsmoguln im 11. Jahrhundert bildeten die

Täherü,67 denen sie neben dem Handel durch Ausbildung und Heirat eng
verbunden waren und von denen drei Generationen in der Kairoer Geniza

belegt sind. Bei Mark R. Cohen findet sich der Inhalt eines um 1010 ver-
fassten Briefes des Chefs der Täherti-Brüder in Kairouan an Ya'qüb Sahl

62 FlSCHEL, Jews in the Economic and PoliticalEife (Anm. 53), S. 79.

63 MARINA RuSTOW, Art. Tustari-Family, in: Encyclopedia ofJews in the Islamic World

(Anm. 1), Bd. IV, S. 570a-572b (Lit.).
64 Goitein, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. III, S. 135-136.

65 Elinoar Bareket, Art. Ibn 'Awkal Family, in: Encyclopedia ofJews in the Is¬

lamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 461b-463a (Lit.).
66 JOHNSON, H History of the Jews (Anm. 17), S. 184-185.

67 MARINA RUSTOW, Art. Täherti Family, in: Encyclopedia ofJews in the Islamic World

(Anm. 1), Bd. IV, S. 449b-451a (Lit.)

567



at-Tustarl in Fustat, wo zwei Brüder der Tâhertï lebten.68 Ihr Operationsgebiet

beschränkte sich auf die nordafrikanischen Märkte, Sizilien und al-An-
dalus, doch auf Grund ihrer Stützpunkte in Kairouan und Fustät besassen

sie überdies grossen Einfluss innerhalb der dortigen jüdischen
Gemeinschaften. Sie unterhielten auch über entsprechende Respondenten enge
Beziehungen zu den Glaubensbrüdern im Osten — analog zu den berberischen
und saharischen Judengemeinden.69 Dies erklärt, warum auch sie sich neben

dem Geld, das zwischen den Yeshivot in Mesopotamien und der jüdischen
Diaspora im Westen floss, auf ein Parallelgeschäft mit dem Transport von
Responsen, den sogenannten she'elot und teshuvot kaprizierten. Fustät scheint

geradezu die allgemeine Kaderschmiede für den Wirtschaftsnachwuchs
gewesen zu sein: Zwei der Nachkommen des Firmengründers Barhün b. Ismä'Il
at-Täherti erhielten dort zusammen mit denen der Tustarl ihre Ausbildung.

Nicht nur den Radius, die frequentierten Handelsstützpunkte und
interreligiösen Kontakte, sondern auch die weitverzweigte ebenso international
wie interfamiliär eng miteinander verwobene Händlergilde, veranschaulicht
eine bei Shlomo Dov Goitein überlieferte Anekdote, der zufolge der anda-

lusische, in Fustät im Sterben liegende Kaufmann Ismä'Il ha-Levi b. Avraham
— neben einem Baghdader Indigohändler und einem Bankier — einen Mann
iranischer Abstammung, dessen Grossvater Yazdäd genannt wurde, zum
Erziehungsbeistand seines einzigen Sohnes bestellt hatte, wie karäische und
rabbanitische Juden sowie Muslime vor einem Richter bezeugt haben sollen.

In der Tat spielten Verschwägerungen eine Schlüsselrolle im wirtschaftlichen

Erfolg. Aus Geniza-Dokumenten geht hervor, dass Hesed at-Tustari
sehr wahrscheinlich mit der Tochter von Josef Ibn 'Awkal verheiratet war,
wohingegen Moshe Gil annimmt, er sei eine Ehe mit der Tochter des

persisch-stämmigen karäischen Handelsmagnaten und Bankiers Sahlawaih b.

Hayyïm eingegangen, aus der der Sohn Abü Fadl Sahl (Yasar) at-Tustarl

hervorgegangen ist. Möglicherweise trifft beides zu.70 Kaufmannsdynasten
schätzten den Wert „diplomatischer" Ehen nicht zuletzt deshalb, weil sie

auch bei Problemen, die sich durch die Geschäftsbeziehungen über grosse
Distanzen hinweg zwangsläufig ergaben, zuverlässig griffen. Shlomo Dov
Goiteins Recherchen bezüglich der dokumentierten Handelsreisen ergaben,
dass beispielsweise Shemuel Ibn Luhtüs, Oberhaupt einer führenden
jüdischen Familie in al-Andalus, während des 11. Jahrhunderts mit einer Dame

68 MARK R. Cohen, Under Crescent and Cross: the Jews in the Middle Ages, Princeton,
NJ [u. a.] 1994 [22008], S. 101.

69 LOMBARD, Blütezeit des Islam (Anm. 10), S. 215.

70 Goitein, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. III, S. 136, 293.

568



aus einem grossen Handelshaus in Fustat verheiratet war,71 das seinerseits

Familienbande nach al-Andalus hatte: Abü 'Amr Sahlän b. Avraham,72 in
den Jahren 1034 bis 1049/50 Oberhaupt der irakischen jüdischen
Gemeinde in Fustat, ehelichte 1037 Ester, die Tochter des Josef b. 'Imrän
('Amram), des jüdischen Oberrichters von Sigilmäsa, der später zum Islam
übertrat;73 und die Tochter des persisch-stämmigen Rabbiners und Gelehrten

Nisslm b. Ya'qüb Ibn Sähin aus Kairouan (990—1062)74 wurde Josef b.

Shemuel ha-Nagid Ibn Naghrella (1035—1066),75 dem Sohn von Shemuel

(Abü Ibrahim Ismä'Il) b. Josef ha-Nagid (993—1056),76 dem jüdischen Wesir
der Zïriden-Herrscher von Granada — wie Arie Schippers vermerkt:
"unglücklich" — angetraut.77

5. Karäische Migration — Karäer in al-Andalus

Dass es sich bei der von Eliyahu Ashtor im Zuge einer „ersten Welle" für
das 10. Jahrhundert beschriebenen Gründung von jüdisch-babylonischen
Gemeinden in Syrien und Ägypten vornehmlich um karäische Gruppen aus

dem Iran handelte,78 legt deren dokumentierte Migration von Dämgän nach

Jerusalem Ende des 9. Jahrhunderts nahe. Die Kairoer Geniza gibt weitere
Details dieser Migrationsgeschichte preis: Neben den seit dem 10. Jahrhundert

mit dem Zusatz al-'Agami (der Perser) versehenen Familiennamen
Bäbäd, Babsäd und Bafsäd, Bahtaway, Hodädäd, Hosnäm, Kujik (Kucik),
Rozbih, Sähin, Sahryär oder Yazdäd, offenbaren dies die Namen der
iranischen Städte und Distrikte, aus denen Emigranten in der ersten Hälfte des

71 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. III, S. 57-58.

72 Siehe dazu MARINA RUSTOW, Art. Sahlän ben Abraham, in: Encyclopedia ofJem in
the Islamic World (Anm. 1), Bd. IV, S. 213a-214a (Lit.).

73 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. III, S. 137-138 und Bd. V, S. 60.

74 Siehe dazu NAHEM ILAN, Art. Ibn Shähin, Nissim ben Jacob, in: Encyclopedia ofJews

in the Islamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 544a-545b (Lit.).
75 Siehe dazu ESPERANZA ALFONSO, Art. Ibn Naghrella, Jehoseph ha-Nagid, in: En¬

cyclopedia ofJews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 524a-525a (Lit.).
76 Siehe dazu JUDIT TARGARONA, Art. Ibn Naghrella, Samuel (Abü Ibrahim Ismâ 'ü)

ben Joseph ha-Nagid, in: Encyclopedia ofJews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. II, S.

525a-528a (Lit.).
77 ARIE Schippers, Art. Nisslm b. Ya'qüb, Ibn Sähin, in: Encyclopaedia ofIslam, Second

Edition, online 2012; https:// referenceworks.brillonline.com/entries/encyclo-
paedia-of-islam-2/nissim-b-yakub-ibn-shahin-SIM_8858; GOITEIN, A Mediterranean

Society (Anm. 44), Bd. I, S. 48.

78 ELIYAHU Ashtor, Prolegomena to the Medieval History of Oriental Jewry, in:
The Jewish Quarterly Review 50 (1959), S. 55-68, dort S. 63-65.

569



11. Jahrhunderts stammten: Ämul, Ahwäz, Arragän, Barzanj, Dämgän,
Hamadän, Hormsir, Hulwän, Iväzerün, Horäsän, Kirmän, Marägha, Nehä-

vand, Nlsabür, Qümis, Samarqand, Sïnîz, Sinän, Slräf, Slrgän, Tawwaz,
Tüs oder Tustar.79 Darüber hinaus belegen Urkunden Verschwägerungen

vom Iran über Syrien, den heutigen Libanon, Palästina und Ägypten bis

nach Spanien, denen nachzugehen lohnte.
Eine dokumentierte Geschichte der Karäer auf der Iberischen Halbinsel

ist nicht (mehr) existent.80 Neben anderen Gründen, zu denen nicht zuletzt
die Verfolgung der Karäer durch rabbanitische Juden zählt, könnte dafür
die von Karäern, wie übrigens auch von Schiiten, praktizierte taqiya

(„Geheimhaltung") verantwortlich sein, die die „Verheimlichung" als Vorsichts-
massnahme in politisch prekären Situationen ausdrücklich erlaubt.

Auf Grund des Berichts von R. Natronai bar Hilai Gaon (Mitte 9.

Jahrhundert)81 über 'Änän b. Dawids rmsön 1DD („Buch der Gesetze"), von
dem er durch El'azar Alluf aus Lucena gehört hatte, kann man annehmen,
dass Karäer bereits Mitte des 9. Jahrhunderts auf der Iberischen Halbinsel
Fuss gefasst haben.82 Ein Jahrhundert später lokalisiert der oben bereits

zitierte Ibn Hazm die angesehenen und etablierten andalusischen Karäer
in Toledo und Talavera.83 Nach Ibn Da'ud, der in Toledo lebte, in dessen

Umgebung sich karäische Gemeinden konzentrierten,84 und sein bekanntes

Geschichtswerk Sefer ha-Qabbala wesentlich zur Zurückweisung karäi-
scher Meinungen und Ansprüche verfasst hatte, brachte Abü '1-Taräs, ein

Schüler des Yeshu'a b. Yehuda (Abü '1-Farag Furqän ibn Asad) in Jerusalem,

das Karäertum Mitte des 11. Jahrhunderts nach der Iberischen Halbinsel,

wo sich bis zum 12. Jahrhundert ansehnliche karäische Gemeinden

gebildet hatten. Diese Ansicht stützt auch Yehuda (Abü '1-Hasan) b.

Semuel ha-Lewi (1075—1141) mit seinem Sefer ha-Kuqari, das neben der

Polemik gegen den Karaismus auch Responsa an einen sefardischen

79 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. I, S. 400 A. 2: BÄSCH MO-

REEN, Art.Judeo-Persian Communities (Anm. 50), S. 103.

80 LASKER, From Judah Hadassi to Flijah Bashyatchi (Anm. 4), S. 140.

81 PHILLIP ACKERMAN-Lieberman, Art. Natronay barHilay Gaon, in: Encyclopedia

ofJem in the Islamic World (Anm. 1), Bd. III, S. 561a-b (Lit.).
82 COHEN, The Book ofTradition (Anm. 7), S. XLVI-XLIX.
83 LASKER, From Judah Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 4), S. 146 A. 26; MIGUEL

AsÎN PALACIOS, Abenhaqam de Côrdobay su historia critica de las ideas religiosas,
5 Bde, Madrid 1927-1932, Bd. II, S. 211; PERLMANN, Eleventh century authors

on the Jews (Anm. 31), S. 280, 211.

84 COHEN, The Book of Tradition (Anm. 7), S. XLIX.

570



Karäer enthält. Mutmassungen darüber, ob Avraham b. Me'ir Ibn 'Ezra
(1092—1167) oder Moseh b. Maimon insgeheim dem Karäertum zugeneigt

gewesen seien, müssen indessen der antikaräischen Polemik zugeschrieben

werden.85

6. Schlussbetrachtung

Das Phänomen „der spanischen Karäer" fassen zu wollen, ist ein waghalsiges

Unternehmen. Weder ist der Zeitpunkt ihres Auftretens und der ersten
karäischen Gemeinschaften in al-Andalus genau auszumachen, noch ist ihr
Ende durch Jahreszahlen zeitlich fixiert. Auf Grund der fehlenden
Dokumentation kann man nicht auf Verschriftlichungen zurückgreifen und ist
auf die meist polemischen Darstellungen ihrer Gegner angewiesen. Dabei
ist festzuhalten, dass sie für die rabbanitischen Gelehrten weder
phänomenologisch noch begrifflich-konzeptionell klar fassbar waren und daher

für die religiösen Autoritäten jeglicher Provenienz auf der Iberischen Halbinsel

als eine veritable Bedrohung erschienen, die es galt, durch drastische
Strafen abzuwenden. Nur vermuten kann man, dass sich die karäische
Gemeinschaft aus dem intellektuellen Umfeld der wohlhabenden und zunehmend

einflussreicher werdenden Kaufmannsschicht rekrutierte und nicht
zuletzt deshalb von der Gegnerschaft ernst genommen werden musste. Ihre
Dissimilation und die damit zusammenhängende Dürftigkeit der
Schriftdenkmäler ist daher selbsterklärend. Hinzu kommt, dass durch spätere
Konversionen zum Islam oder Christentum oder eine religiöse
Neuausrichtung hin zum rabbanitischen Judentum und seiner Halacha vielleicht
auch mit einem „Krypto-Karäertum" zu rechnen ist, das im Verborgenen
fortlebte. Wie mächtig und wie gefürchtet dieses Karäertum gleichwohl
gewesen sein muss, ist der ebenso umfangreichen wie intensiven antikaräischen

Polemik zu entnehmen. Gewiss nicht zufällig ist das antikaräische

Kapitel in Yehuda ha-Lewis „Sefer ha-Kuzari" das umfangreichste des

ganzen Buches.86

Zwar ist die Wanderungsgeschichte iranischer rabbanitischer und karäi-
scher Juden durch die Kairoer Geniza gut dokumentiert, auch wenn in der

Literatur längst nicht bei allen Kaufmannsfamilien und deren Mitgliedern —

85 LASKER, From]udah Hadassi to Elijah Bashyatchi (Anm. 4), S. 138, 141, 146,147.
86 Yehuda ha-Lewi, p-irrtix nxrirtiN) W-tix p-frs ^ Vtin rfrx nxro, ed. David Z.

Baneti-I & HAGGAI. Ben-ShaMMAI, Jerusalem 1977, S. 90-146; YEHUDA HA-

Lewi, tra-im -np» - nrran ido, ed. Yosef D. Qafih, Qiryat Ono 5757/1997,
S. 90-146 (dt. Übersetzung: Das Buch al-Cha^ariaus dem Arabischen des Abu-l-Ha-
san Yehuda Haltern, übers. HARTWIG HIRSCHFELD, Breslau 1885, S. 112-182).

571



wie dies bei den Banü Sahl at-Tustarl der Fall ist — explizit erwähnt ist, dass

sie der karäischen Interpretation und Leasart des Judentums folgten. Auf
Grund der engen Verschwägerungen kann und darf man jedoch annehmen,
dass Kaufmannsfamilien innerhalb einer Kaufmanns- oder Händlergilde
wohl ein und derselben Glaubensrichtung angehört haben. Gesichert ist das

indessen nicht und es gibt genügend Beispiele auch dafür, dass Ehen „über
die Religionsgrenzen hinweg" geschlossen worden sind.87 Der Migrationsverlauf

iranischer jüdischer — rabbanitischer und karäischer — Kaufleute
führte nicht nur direkt vom Iran über Mesopotamien nach Ägypten ans

Mittelmeer, sondern auch über das Chasarenreich, dessen Oberschicht
im 8./9. Jahrhundert zum Judentum übertrat, doch zu welchem Judentum,
ist bis heute eine offene und letztlich vielleicht auch unbeantwortbare Frage.
Während sich Jane Gerber mit dem Hinweis darauf begnügt, dass die Cha-

saren eine „synkretistische Form des Judaismus" angenommen hätten,88

rechneten sie Abraham Firkowicz und andere zu den Karäern, was in der
Wissenschaft indessen alles andere ans unwidersprochen blieb,89 und
neuerdings dazu geführt hat, die Konversion ganz zu bestreiten und die

Konversionsgeschichte ins Reich der literarischen Fiktion zu verbannen.90

Doch ist dies ein anderes Thema.

87 Siehe dazu u. a. GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. II, 277, 301,
Bd. III, S. 107,136,149,158,169 u. ö.

88 JANE S. Gerber, "My Heart is in the East", in: NICHOLAS DE LANGE (ed.), The

Illustrated History of the Jewish People, Toronto 1997, S. 141-197, dort S. 151.

89 Siehe dazu u. a. WILHELM BARTHOLD und PETER B. GOLDEN, Art. Khapar, in:
Encyclopaedia of Islam, Second Edition, online 2012, https://referenceworks.bril-
lonline.com/entries/enc}'clopaedia-of-islam-2/khazar-SIM_4267?s.num=:215
&s.start=200; KEVIN Alan BROOK, The Jews ofKhaparia, 2nd edition, Lanham,
Maryland 52014; PETER B. GOLDEN, HAGGAI BeN-ShAMMAI und ANDRÄS

Ronä-TAS (eds.), The World of the Khapars (Handbook of Oriental Studies. Section

8: Uralic & Central Asia Studies, Bd. 17), Leiden / Boston 2007; BORIS

Zhivkov, Khaparia in the Ninth and Tenth Centuries (East Central and Eastern

Europe in the Middle Ages, 450-1450, Bd. 30), Leiden / Boston 2015.

90 Wie dies SHAUL ShtAMPFER getan hat: Did the Khazars Convert to Judaism?,
in: Jewish Social Studies: History, Culture, Sociey N.S. 19, no. 3 (Spring/Summer
2013), S. 1-72.

572


	Iranische Juden zwischen Orient und Okzident : (eine Anregung für ein noch zu schreibendes Buch)

