Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Iranische Juden zwischen Orient und Okzident : (eine Anregung fur ein
noch zu schreibendes Buch)

Autor: Dold-Ghadar, Gabriele

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Iranische Juden zwischen Orient und Okzident
(eine Anregung fiir ein noch zu schreibendes Buch)

Von Gabriele Dold-Ghadar*

Y2¥032 237 />nizy 1132 »ix oN
YN DX OYND MY /ON 02 21013 TR KO

Y 2ipa XY /M)In NIXIND T1iT) OB)
ANIND 3DIX HPY 1T R NO
30 VYR nRy /Y1 Ny Hyy
VIR TNIN /1APN 132 WK MT9 0D 22
YN ON “02¥m W /OXTY? 01D M 2R

If, because I have sinned, my enemy afflicts me in my exile [lit. pit]
I do not despair, as I remember my Rock and Redeemer.
From the day that I, a yoked captive, began to wander in my oppressors’ lands,
I ne'er saw, in all my roving, a lover like my beloved;
I rejoice when he reads my thoughts and says: “Wait but 2 moment,
For the day of your deliverance is near, and I will bring you into my tent,
And you will possess Israel's heights and ascend them.”!

1. Jiidische Westausrichtung

Im 10. Jahrhundert hatte die babylonische Judenschaft nicht zuletzt auf-
grund ihrer prekiren kulturellen und religiosen Lage mehr und mehr Kon-
takt mit allen Teilen der jidischen Diaspora in Horasan, Persien, Palistina,
Agypten und Nordafrika bis nach Spanien gesucht. Bereits um die Mitte des
11. Jahrhunderts begann sich der Niedergang der babylonischen Akademien

* Dr. Gabriele Dold-Ghadar, Kurt-Schumacher-Str. 29/1, D-72762 Reutlingen.

1 LEON WEINBERGER, Moses Dar, in: The Jewish Quarterly Review 84 (1994),
S. 449-450. Um die Mitte des 12. Jahrhunderts imitierte der in Alexandria ge-
borene Moses DarT (aus Dar‘a in Marokko) die grossen rabbinischen Poeten
der andalusischen Schule. Siehe dazu JOACHIM M. S. YESHAYA, Art. Dar% Moses
ben Abrabam, in: Encyclopedia of Jews in the Islamic World, ed. NORMAN A. STILL-
MAN, 5 Bde, Leiden / Boston 2010, Bd. I1, S. 29b-30a. — Die Encyclopedia of Jews
in the Islamic World ist auch online zuginglich unter: https://referenceworks.bril-
lonline.com/browse/encyclopedia-of-jews-in-the-islamic-world.

554



(yesivo?) abzuzeichnen, wihrend die Akademien vor allem auf der Iberischen
Halbinsel (al-Andalus) bereits in hohem Ansehen standen.2 Auch die kara-
ischen Zentren im Irak und Iran verloren in den Jahrzehnten bis zum ersten
Kreuzzug 1099 zugunsten von Jerusalem und Kairo mehr und mehr an Be-
deutung: Der in Basra geborene kariische Exeget Yefet b. “Eli (Abu *All
Hasan ibn ‘Al 1-Lawi 1-Basti,),> dem man den Beinamen maskil ha-gola
(,,Lehrer der Diaspora®) verliechen hatte und dem selbst im fernen al-An-
dalus Karder neben Yeshu‘a b. Yehuda (bekannt auch als Abu '1-Faraj
Furgan ibn Asad) gefolgt zu sein scheinen,* war zwischen 950 und 980 nach
Jerusalem gezogen (und spiter auch dort gestorben). Und gleich ihm, zogen
andere Karier in Erwartung des Anbruchs des neuen Millenniums und ge-
steigerter Hoffnung auf das Kommen des Messias ebenso nach Jerusalem.

Talmudische Gelehrsamkeit konzentrierte sich denn auch alsbald auf al-
Andalus, das immer stirker zum Migrationsziel grosser Gelehrter aus den
Akademien Nordafrikas und Agyptens wurde.5 Der andalusische Chronist
und Philosoph Avraham b. Dawid ha Lewi Ibn Daud (RAB“D; um 1110—
1180)¢ zeigte nicht nur die engen Verbindungen zwischen den Akademien
des Zweistromlands und dem andalusischen Rabbinat auf, das die aner-
kannte babylonische Halacha fortfiihrte, sondern erklirte den Transfer des
Gelehrtenzentrums vom Zweistromland nach al-Andalus mit einem Got-
tesurteil, wie seiner bekannten Erzihlung von den vier entfuhrten (und
dann freigekauften) jiidischen Gelehrten zu entnehmen ist.”

2 ELIYAHU ASHTOR, The Jews of Mosler Spain, 3 Bde, Philadelphia, PA 1984 /5745,
S. 4; HABIB LEVY, Comprehensive History of the Jews of Iran — The Outset of the
Diaspora, Costa Mesa, CA 1999, S. 213.

3 MICHAEL G. WECHSLER, Art. Japheth (Abii ‘Ali Hasan) ben Eli, in: Encyclopedia of
Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. 111, S. 11b-13a.

4 DANIEL LASKER, Karaites in Spain, in: DANIEL LASKER, From Judah Hadassi to
Elijah Bashyatchi (Studies in Late Medieval Karaite Philosophy = Supplements to
The Journal of Jewish Thought and Philosophy, Bd. 4) Leiden / Boston, 2008,
S. 123-140, dort S. 135.

5 CHAIM RAPHAEL, The Road from Babylon. The story of Sephardi and Oriental Jews,
New York 1985, S. 73-74; GERSON D. COHEN, The Book of Tradition (Sefer ha-
Qabbalah) by Abraham Ibn Dand, a critical edition with translation and notes,
London 1967 [*1969], S. 264, 279, 291-292.

6 LOLA FERRE, Art. Ibn Da'ud, Abraham ben David ha-1.evi, in: Encyclopedia of Jews in
the Islamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 473a-475a (Lit.).

7 In: GERSON D. COHEN, The Book of Tradition (Sefer ha-Qabbalah) by Abraham Ibn
Daud, a critical edition with translation and notes, London 1967 [*1969], S. 46-
49 (hebr.), S. 63—67 (engl.); deutsche Ubersetzung in: JULIUS HOXTER (Hg),
Quellenbuch zur jiidischen Geschichte und Literatur, Neudruck 2 Bde, Zirich 1983,

555



Méglicherweise war thm bei Abfassen seiner Version der Geschichte
Material zuginglich, das bereits Asadi Tusi (um 1072/73) in sein Helden-
epos Garshasp-namel® eingearbeitet hatte, das er 1066 ,,Abu Dolaf, dem
Herrscher von Nahgavan® gewidmet haben soll, und das spiter Eingang
in die Abschriften von Firdausis (940-1020) Shab-nameh (,,Buch der Ko-
nige) gefunden hat. Denkbar ist ebenso eine mindlich tradierte Quelle
aus Sistan, der auch das in der anonymen Geschichte Tarzh-e Sistan zitierte
Ketab-e Gariasp von Abu ’l-Mo’ayyad Balhi entstammt. Werner Sunder-
mann (1935-2012) und Richard N. Frye (1920-2014) verweisen in diesem
Zusammenhang auf das ,,anachronistische Sagengut aus dem Avesta® in
Firdausis Shah-nameh, in dem epischer Stoff aus der iranischen Provinz
Sistan verarbeitet ist.? Das Gleiche gilt fir das Garshasp-nameh, dessen Ver-
fasser ebenso wie Firdausi aus Horasan stammte, und in dem man neben
dem ,,zeitwidrigen® erzahlerischen Rahmen auf Orte und Personen stosst,
die aus ihrem bekannten Umfeld gerissen sind. Asadi Tust lasst seinen
Helden Garshasp (Karsasp / Keresaspa) anachronistische Abenteuer im
Mittelmeerraum bestehen und beschreibt u. a. die Entfithrung eines
Schiffbriichigen, der sich als andalusischer Edelmann (oder Kautmann?)
zu erkennen gibt. Uber Beziige des Garshasp-Nameh zu geschichtlichen
und politischen Vorgingen im Mittelmeerraum und ihren Bezug zum Os-
ten kann hier nur spekuliert werden. Der Stoff erfuhr mannigfaltice Re-
zeptionen — unter anderem eben auch jene jidische in Gestalt der von Ibn
Da’ud iiberlieferten Erzihlung von den vier entfithrten (und dann freige-
kauften) jidischen Gelehrten.

Entfithrungen scheinen zur damaligen Zeit der wirtschaftlichen Not-
wendigkeit geschuldet und durchaus an der Tagesordnung gewesen zu sein.,
Nach Maurice Lombard gab es sogar eigens einen Beauftragten fiir den
,»Riickkauf von Gefangenen® und einen fiir das Mittelmeer vorgesehenen
einheitlichen Tarif.!0 Allfillige judische Geiseln wurden von den grossen

Bd. 11: Spanien, S. 9-10. — Zur Sache s. auch GERSON D. COHEN, The Stoty of
the Four Captives, in Proceedings of the American Academy for Jewish Research 39
(1960-61), S. 55-131.

8 CLEMENT HUART (ed.), Le Livre de Gerchdsp, Poéme persan d’Asadi junior de Tois,
2 Bde, Paris 1926/1951; HELMHART KANUS-CREDE, Das Ger§asp-Nameh, in:
Iranistische Mitterlungen 27 (Allendorf 1997), Nr. 3.

9 VOLKMAR ENDERLEIN und WERNER SUNDERMANN, Schabname. Miniaturen
und Texten der Berliner Handschrift von 1605, Leipzig / Weimar, 1988, S. 9, 84;
RICHARD N. FRYE, The Heritage of Persia, Costa Mesa, CA 1993, S. 246.

10 MAURICE LOMBARD, Blitezeit des Islam. Eine Wirtschafts- und Kulturgeschichte 8.-
11. Jabrbundert, Frankfurt am Main 1992 (21998), S. 210.

556



judischen Gemeinden in Kairouan und Alexandria, oder der Gemeinde in
Cérdoba gegen betrichtliche Summen ausgel6st.

Insofern bekommt Ibn Da’uds Geschichte mit ihren Protagonisten ei-
nen fir die Zielgruppe real(geschichtlich)en Rahmen. Der Umstand, dass
die vier Rabbiner,!! die nach Ibn Da’ud, der etwa ein Drittel seines Werkes
der Diaspora in al-Andalus widmete, als Sendboten unterwegs waren und
im Auftrag der babylonischen Akademien Sura und Pumbeditha Geld fiir
die Aussteuer mittelloser Briute sammelten (auch dies soll innerhalb des
,»Fundraisings® tiblich gewesen sein), diirfte sie — neben allfilligen politi-
schen Motiven — zum lukrativen und deshalb begreiflichen Ziel fiir Piraten,
in diesem Falle eines muslimischen Piraten aus Cérdoba (dessen Name mit
Ibn Rumahis angegeben ist) gemacht haben. Zwei der Entfithrungsopfer
konnten mit dem an der Kuste von Ifriqiya freigekauften R. Husi’el b.
Elhanan von Kairouan!2 und dem in Alexandria ausgelésten R. Semarya b.
Elhanan'? identisch sein. In einem Brief, der in der Kairoer Geniza gefun-
den wurde, hatte letzterer R. Husi’el b. Elhanan seinen Besuch angekindigt,
der nach Wiedererlangung seiner Freiheit in Kairouan Oberhaupt der dot-
tigen Akademie geworden war.!4

Insofern kann Ibn Da’uds Geschichte als Erklarung der Verlagerung des
Gaonats und als Legitimierung des neuen geistig-kulturellen Zentrums in
al-Andalus verstanden werden, in der eine Entfiihrung gleichsam als ,,h6-
here Gewalt* die Beteiligten gleichzeitig von der Verantwortung entband
und das Ansehen der alten Autorititen bewahrte. Die durch die Auslésung
der Geiseln in Coérdoba festgelegte zeitliche Einordnung der Entfihrung
lisst sich nicht mit der Datierung des Briefes und der Amtsausiibung R. Se-
maryas von 1002 harmonisieren. Auch ihre zeitliche Nihe zur Abfassung
des Garshasp-Nameh macht einen expliziten Bezug auf Asadi Tasis Werk
zwar zweifelhaft, die Symbolik um die konkurrierenden Akademien hingegen

11 Zur Vierzahl und die iranischen Beziige des Materials und der Form sieche: MA-
RIA E. SUBTELNY, The Tale of the Four Sages who Entered the Pardes: A Tal-
mudic Enigma from a Persian Perspective, in: Jewish Studies Quarterly 11 (2004),
S. 3-58, dort S. 3ff, 24.

12 SOLOMON SCHECHTER, A Letter of Chushiel, in: The Jewish Quarterly Review 11
(1899), S. 643-650; VICTOR (AVIGDOR) APTOWITZER, R. Chuschiel und R. Cha-
nanel, in: Jahreshericht der israelitisch-theologischen 1.ehranstalt in Wien 37-39 (1933),
S. 3-50; MICHAEL G. WECHSLER, Art. Hushiel ben Elhanan, in: Encyclopedia of
Jews in the Lslamic World (Anm. 1), Bd. 11, S. 439a-440b (Lit.).

13 MARINA RUSTOW, Att. Shemariah ben Elbanan, in: Encyclopedia of Jews in the Is-
lamic World (Anm. 1), Bd. IV, S. 353b-354b (Lit.).

14 COHEN, The Book of Tradition (Anm. 7), S. 64, 292.

557



findet im Typus der Rahmengeschichte mit vier Gelehrten (Weisen) thren
Niederschlag und folgt damit einem iranischen literarischen Vorbild, in dem
zwel extreme Positionen von zwel moderaten flankiert werden.!®

Lokale Lehrzirkel in Nordafrika und al-Andalus wurden von emigtierten
Gelehrten der alten Akademien in Sura und Pumbeditha betrieben, die ih-
ren Lebensunterhalt oft als erfolgreiche Hindler bestritten und nicht selten
an der Spedition von Responsen zwischen dem Zweistromland und der
Diaspora beteiligt waren — dabei die internationalen Postwege entlang der
Handelsstrassen nutzend. So soll, nachdem Kairo 1060 durch Nahrai b.
Nissim (um 1025-1098)!6 zum halachischen Zentrum geworden war, die
religiose Autoritit eine Generation spater auf Ishaq b. Semu’el in Spanien
tbertragen worden sein,!” wo zeitgleich mit dem Zusammenbruch des eins-
tigen Zentrums judischer Autoritit im Zweistromland, auch ein Anwachsen
der kardischen Bewegung zu beobachten war.!8

2. ,,Kreative Symbiose” und ,,Intellektuelle Kooperation

Der , Girbottich® Zweistromland und der ,,Wetterwinkel“ Horasan!® hat-
ten Splittergruppen jeglicher Provenienz hervorgebracht, die sich gegensei-
tig beeinflussten. Die sich um 720 im proto-schiitischen mesopotamischen
Milieu entwickelnde ,,kreative Symbiose® religioser Fraktionen und ,,cloth-
worker-revolutionaries® breiteten sich durch die Jahrhunderte iiber die Lan-
der der islamisierten Welt bis ans westliche Mittelmeer aus. Walter Joseph
Fischel (1902-1973) fihrt eine ,,intellektuelle Kooperation® und eine Art
,hebriischer Gelehrsamkeit® auf die Su ‘nbiya® mit deren aktivstem Promo-
tor Abu ‘Ubaida Ma‘mar b. al-Mu‘anna (Basra 728-825) zurlck, dessen
Grossvater ein persischer Jude gewesen sein soll.?! Ein von iranischem und

15 SUBTELNY, The Tale of the Four Sages (Anm. 11), S. 24.

16 Siehe dazu PHILLIP ACKERMAN-LIEBERMAN, Art. Nahray ben Nissim, in: Ency-
clopedia of Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. 111, S. 548a-b (Lit.).

17 PAUL JOHNSON, A History of the Jews, London 1987 [21988], S. 183.

18 PETER J. HAAS, Responsa — Literary History of a Rabbinic Genre, Atlanta, GA 1996,
S. 101-102.

19 JULIUS WELLHAUSEN, Das Arabische Reich und sein Sturg, Berlin 1902, S. 256, 258.

20 S.ENDERWITZ, Art. al-Shuibiyya, in: Encyclopaedia of Iskam, Second Edition, online
2012, https:/ /referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-
2/al-shuubiyya-SIM_6997?s.num=422&s.start=420 (Lit.).

21 WALTER JOSEPH FISCHEL, Israel in Iran. A Survey of Judeo-Persian Literature,
in: LOUIS FINKELSTEIN, The Jews, Their History, Culture, and Religion, New York
1955, S. 817-858, dort S. 820.

558



schiitischem Gedankengut durchdrungenes Milieu beeinflusste die mannig-
faltigen, vom ,,mainstream® abweichenden Gruppierungen — nicht zuletzt
die judischen. Wie Persien fiir die S#friya und lbadiya und andere islamische
Gruppierungen im 8./9. Jahrhundert Geburtsstitte war,22 so hatten auch
jidische messianische Bewegungen und Rebellionen der Unterprivilegier-
ten dort thren Ursprung und ihre Wortfiihrer. Soziale Unruhen innerhalb
der autonomen judischen Bevélkerung entstanden in den verarmten
Schichten der Bauern und Handwerker, die sich durch die Biirokratie des
Exilarchen und der Geonim der Talmudakademien im Irak unterdriickt
fihlten. So fillt die “abbasidische Petiode zusammen mit der anti-talmudi-
schen Bewegung iranischer Juden und der Formierung der Karider im Zwei-
stromland, die spiter Nahrboden in Nehavand fand.??

Als einzige bis heute existierende Gruppe ihrer Art, breitete sich nach
Shlomo Dov Goitein (1900-1985) die Bewegung der Qara’in, oder béne
migra’ Mitte des 8. Jahrhunderts von Haran ar-Rasids ,,runder Stadt® Bagh-
dad nach dem siidwestiranischen Saitar (arabischer Name: Tustar) und
Horasian, sowie nach Syrien, Palistina, Agypten und al-Andalus aus. Als de-
ren herausragende Vertreter gelten der palistinische Malik ar-Ramli und
Daniel [b. Moseh] al-Qumist aus Damgan, der sich in Jerusalem niederliess,
wo er 946 starb und als erster herausragender kariischer Gelehrter des 10.
Jahrhunderts gilt.2* Seiner Polemik gegen die Ananiten, die er zunachst als
rosh ha-maskilim (,,Oberhaupt der Wissenden®), spater als rosh ha-kesilim
(,,Oberhaupt der Dummképfe®) bezeichnet haben soll, lisst sich die Kon-
fusion beztglich der Fraktionen an sich, wie auch die changierende Natur
der Beziehungen zwischen ihnen entnehmen.

Ihr Name gara’im oder bne (oder ba'dle) migra’ (arabisch: gara’iynn, ashab
‘Andn wa-Binyamin (Anhinger ‘Anan [b. Dawids] und Benjamins [von Ne-
havand]) wird als ,,Schriftleser* oder auf Grund der alternativen Lesung von

22 JULIUS WELLHAUSEN, Die religids-politischen Oppositionsparteien im alten Islam,
Berlin 1901, S. 28, 41-51; WILFERD MADELUNG und KEITH LEWINSTEIN,
Art. Sufriyya, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, online: 2012, https:/ /ref-
erenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ sufriyya-COM
_1105?s.num=067&s.start=60 (Lit.).

23 C. EDMUND BOSWORTH, Art. Nebavand, in: Encyclopaedia Iranica, online unter:
https:/ /www.iranicaonline.org/articles/nehavand. — Von der Eneyclopaedia Ira-
nica, ed. EHSAN YARSHATER, erschienen im Druck: Bde I (AB)-XV (KASGARI),
New York / London 1985-2011; eine vollstindige Ausgabe ist seit 2013 online
zuginglich unter: https:/ /www.iranicaonline.org.

24 So LASKER, From Judah Hadassi to Eljjah Bashyatchi (Anm. 4), S. 231.

559



gara’ als ,Rufer, Verkinder” interpretiert — analog der schiitischen du‘at
(sing. da ‘), ,,die [zum wahren Glauben] rufen®.2

Mit Benjamin b. Moseh Nehavandi,? dessen Gedankengut der grosse
kariische Gelehrte Abu Yusuf Ya‘qub al-Qirqisani aus Qirgisiya am
Euphrat (oder Qarqasan bei Baghdad) in seinem Schrifttum niederlegte,
soll dieser kollektive Terminus im 9. Jahrhundert aufgekommen sein.?’ Als
Produkt eines iranisch-schiitischen Umfelds identifiziert Daniel Lasker
sektiererische judische Bewegungen, so auch die der Karier, deren Ut-
sprung er auf Grund der Namen und Herkunft ihrer Wortfihrer in Per-
sien, der ,,Heimat pseudo-messianischer Rebellen und Hiretiker®, veror-
tet.8 Nach ihm zeigt zudem die ,,Idee der Verborgenheit®, die die Karder
mit der Schia teilten, sondern ebenso auch die formale Vorgehensweise
bei der Rechtsfindung (¢gzyas und zg#ibad) Parallelen zum islamischen (schi-
itischen) Recht.?

Die Namenskonfusion um die in Richtung Westen migrierten Karier
scheint der Vielfalt des judischen Schismas, der Simultanitit und den Ge-
meinsamkeiten mit Splittergruppen anderer religiéser Denominationen und
nicht zuletzt der dirftigen Dokumentation geschuldet zu sein. Schon Wil-
helm Bacher (1850—1913) stellte fest, dass man kaum zwei Karder mit der-
selben Uberzeugung antreffen kénne.3® Die von ‘Anin b. Dawid (um 760),
einem Mitglied der rabbinischen Aristokratie im Irak initiierte 'A_ﬂa‘n_zj/a,
wird nicht selten auf Grund der Informationen aus polemischen Quellen
als mu‘tazilitisch eingestuft. Ibn Hazm (994-1064), der von Mitgliedern der
‘Andaniya in Toledo und Talavera berichtet,?! setzt sie mit Kariern gleich,

25 So M. G. S. HODGSON, Art. Da‘%, in: Encyclopaedia of Lslam, Second Edition, online
2012; http://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-
2/dai-SIM_1668?s.num=48&s.start=40.

26 Siehe dazu YORAM ERDER, Art. Benjamin al-Nahdawandi, in: Encyclopedia of Jews
in the Islamic World (Anm. 1), Bd. 1, S. 416a-417a (Lit.).

27 STEVEN M. WASSERSTROM, Between Musline and Jew. The Problen: of Symbiosis under
Early Islam, Princeton, NJ 1995, S. 148.

28 LASKER, From Judah Hadassi to Eljjah Bashyatchi (Anm. 4), S. 147 A. 36, 148, 231.

29 DANIEL LASKER, Islamic Influences on Karaite Origins, in: WILLIAM M. BRIN-
NER UND STEVEN D. RICKS (eds.), Studies in Islamic and Judaic Traditions, 2 Bde
(Brown Judaic Studies, Bd. 110, 178), Atlanta, GA 1986-1989, Bd. II, S. 23-47.

30 WILHELM BACHER, Qirqgisani, the Karaite, and His Work on Jewish Sects, in:
The Jewish Quarterly Review 7 (1895), S. 687-710, dort S. 692.

31 MOSHE PERLMANN, Eleventh century authors on the Jews of Granada, in: Pro-
ceedings of the American Academy for Jewish Research 18 (1948-1949), S. 269-290, dort
S. 278.

560



deren Doktrinen sich bei andalusischen Juden grosser Popularitit erfreu-
ten.’? Fir Mose b. Maimon (1138-1204) waren die agyptischen Karder
gleichbedeutend mit Sadduziern und Boéthusiern und wurden von den an-
dalusischen rabbanitischen Autoritiren grausam verfolgt, weil man sie als
existentielle Bedrohung empfand.

Die vom angeblich illiteraten Ishaq b. Ya‘qub Aba ‘Isa ‘Ovadya al-
Isfahani (nach kariischen Quellen: 2. Hilfte 7. Jahrhundert; nach islami-
schen Quellen: Mitte 8. Jahrhundert) begtiindete ‘Isdwiya dehnte sich von
seiner Heimatstadt Nisibis innerhalb des persischen Einflussbereichs
nach Transoxanien® und nach Ibn Hazm in den Irak, nach Agypten, Sy-
rien und schliesslich nach al-Andalus aus — wo er sie insbesondere in
Toledo und Talavera verortet.3> Aba ‘Isa al-Isfahani trat als jidischer Mes-
sias auf und soll nach kariischen Quellen in einem von ihm gefiihrten
Aufstand gegen den Umajjaden-Kalifen ‘Abd al-Malik b. Marwan
(646/685-705), nach muslimischen Quellen gegen den ‘abbasidischen
Kalifen al-Mansuar bi-’llah (714/754-775) den Tod gefunden haben.3
Analog zu schiitischen eschatologischen Vorstellungen wird angenom-
men, er sei in die Verborgenheit entrickt worden, von wo er dermaleinst
wiederkehre. Die Ausbreitung der spiteren ‘Isawiya oder Isfabaniya innet-
halb des ,,persischen Orbits* bis hin nach Transoxanien und tber den
Irak und Syrien nach Palistina und weiter bis al-Andalus zeichnete schon
Steven Wasserstrom nach, dhnlich zuvor bereits Cecil Roth (1899-
1970), Moshe Perlmann (1905-2001) und Miguel Asin Palacios (1871—
1944), denen zufolge sich die Bewegung der Qara’im analog der Wande-
rung des Talmuds und der islamischen Eroberungen vom Irak auf die
Nachbarlinder nach Westen bis nach al-Andalus ausbreitete. Im Iran ent-
standen Gemeinden hauptsichlich in Tustar, Gibal und Horasan; weitere
Gemeinden (Kolonien) entstanden in Palistina und Agypten, und Anhi-
nger fanden sich schliesslich auch im fernen al-Andalus.3

32 WASSERSTROM, Between Muslim and Jew (Anm. 27), S. 88; IBN HAZM, a/l-Fisal,
4 Bde, Kairo 1317-1321 [Nachdruck Baghdad 1969], Bd. IV, S. 189-191.

33 LASKER, From [Judah Hadassi to Eljjah Bashyatchi (Anm. 4), S. 147, 155, 156.

34 WASSERSTROM, Between Muskim and Jew (Anm. 27), S. 22, 72, 88 ff.

35 IBN HAZM, a/-Fisal/ (Anm. 31), Bd. 1, S. 99.

36 BERNARD LEWIS, Die Juden in der islamischen Welt: VVom frithen Mittelalter bis ins
20. Jabrbundert, Minchen 1987 [Taschenbuchausgabe 2004], S. 90.

37 WASSERSTROM, Between Muslim and Jew (Anm. 27), S. 88 ff.

38 CECIL ROTH, Geschichte der [uden, Stuttgart 1954, S. 185-186; ELIYAHU ASHTOR,
The Jews and the Mediterranean economy, 10”-15" centuries, L.ondon 1983, S. 166.

561



Die muslimische Eroberung der Iberischen Halbinsel ging mit einer
grossen Zahl jidischer Migranten einher,® die entweder als politische
Fliichtlinge, wie die Familie Ibn Da’uds, oder als Soldaten mit den Truppen
des berberisch-muslimischen Feldherrn Tariq b. Ziyad (um 670-720), der
die Eroberung der Iberischen Halbinsel befehligte (711-718), nach al-An-
dalus gekommen waren und dort spiter einflussreiche Posten in der kom-
munalen Verwaltung und hohes Ansehen erworben haben, wie der an den
Eroberungen Nordafrikas beteiligte prominente Clan der Tugib1.0

3. Jiidische (kardische) Kanflente auf dem Weg nach Westen

Eine nicht unwesentliche Rolle bei der Ausbreitung der genannten Stro-
mungen spielten Kaufleute. Eine Neupositionierung iranischer Kaufleute
hatte um die Mitte des 8. Jahrhunderts bereits die Vertreibung von Teilen
der jiidischen Bevélkerung aus dem Gebiet am Gihon/Gaihiin bzw. Oxus
(heute: Amu Darja) durch Qutaiba b. Muslim (670-715), den vom Umajja-
denkalifen ‘Abd al-Malik eingesetzten Gouverneur in Horasan, zur Folge
gehabt. Zahlreiche judische Gelehrte und Kaufleute aus Horasan liessen
sich darauthin im Chasarenreich nieder, die — von der zum Judentum kon-
vertierten Aristrokratie des Chasarenreiches protegiert*! — das Handelsnetz
bis ins muslimische al-Andalus ausbauen konnten.*? Von dort aus sind sie
entweder auf dem Land- oder auf dem Seeweg nach Alexandria und tber
das Rote Meer nach Dshidda gelangt, von wo sie dann weiter zu muslimi-
schen Kaufleuten in Siraf oder Masqat stiessen.*3 '

39 RAPHAEL, The Road from Babylon (Anm. 5), S. 71, 83.

40 LEVY, History of the Jews of Iran (Anm. 3), S. 169, 212-213.

41 Die Literatur zu diesem Thema ist uferlos; zur Einfithrung: PETER B. GOLDEN,
Art. Khazars, in: Encyclopedia of Jews in the Islkamic World (Anm. 1), Bd. 111, S. 150a-
152b, und ferner unten S. ??? mit Anm. 90.

42 Siehe dazu u. a. THOMAS S. NOONAN, The Khazar Economy, in: Archivum Eur-
asiae Medii Aevi 9 (1995-1997), S. 253-318; THOMAS S. NOONAN, Why Dirhams
First Reached Russia: The Role of Arab-Khazar Relations in the Development
of the Earliest Islamic Trade with Eastern Europe, in: Archivum Eurasiae Medii
Aevi 4 (1984), S. 151-282; THOMAS S. NOONAN, Khazaria as an Intermediary
between Islam and Fastern Europe in the Second Half of the Ninth Century:
The Numismatic Perspective, in: Archivum Eurasiae Medii Aevi 5 (1985), S. 179-
204, und THOMAS S. NOonan, Les Khazars et le commerce oriental, in: Les
E changes an Moyen Age: Justinien, Mahomet, Charlemagne: trois empires dans ['économie
médiévale, Dijon 2000, S. 82-85.

43 LUCE BOULNOIS, Die Strassen der Seide, aus dem Franzosischen von Joachim
A. Frank, Stuttgart 1964, S. 226-229.

562



Die Bewegungen der kardischen Kaufmannsfamilien aus dem Iran, die
zunichst Baghdad ansteuerten, belegen Funde in der Kairoer Geniza. Bagh-
dad mit seinem Handelszentrum al-Karh, das im 10. Jahrhundert Tustar ab-
gel6st hatte, beherbergte im Wohnviertel der Kaufleute und Notabeln aus
Huzistan, der Mahallat at-Tustariyin, die ,,wichtigste® jidische Gemeinde.*
Nicht zuletzt der Aufstieg des neuen Handelsplatzes Agypten und der
Wechsel der politischen und wirtschaftlichen Vormachtstellung von Bagh-
dad nach Fustat (Alt-Kairo) diirfte die Handelsketten zur Weiterwanderung
ins fitimidische Agypten bewegt haben, wo sie vor allem in Alexandria in
den internationalen Handel eingebunden waren.*> Bezeugt sind die petsi-
schen Einwanderer dort durch die mit den Migranten in die Kairoer Geniza
gelangten Aufzeichnungen juristischer Fille. Bei Shlomo Dov Goitein fin-
den sich u. a. ein vor einem juddo-persischen Gericht vermutlich in Ahwaz
(Sudiran) im Jahre 951 verhandelter Erbstreit,* sowie ein Scheidebrief (03
gef),*” in dem die verlassene Ehefrau eines gewissen Sedaqa b. “Eli aus Abi-
ward (Horasan), von wo er nach Ramla emigriert war, Scheidung und Ali-
mentierung einklagte. Auch die Revision von Rechnungsbiichern eines ver-
storbenen Mitglieds der Kaufmannsfamilie Ibn ‘Ezra ist dokumentiert, die
R. Yehuda b. Josef 1057 in Fustat veranlasst und hierfir die persisch-stim-
migen Bankiers Sahlawaih b. Hayyim und Ibn Sa‘ya, der unter dem Namen
Ibn al-Tawwazi bekannt war, beauftragt hatte.*8

4. Ibn "Awkal — Killis — Kujik (Kuiik) — Tustari: Migrationshistorie iranisch-
Jhdischer Handelshauser
Die Migrationsgeschichte der kosmopolitischen und polyglotten persischen

Handelshduser mit threm weitreichenden politischen Einfluss und finanz-
politischem Gewicht gibt auch Details der kardischen Wanderung preis.

44 Siehe dazu JOHANNES HENDRIK KRAMERS und C. EDMUND BOSWORTH, Att.
Shashtar, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, online 2012; https:/ /reference-
works.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/shushtar-SIM_6995?
s.num=419&s.start=400; und LOMBARD, Bliitezeit des Istam (Anm. 10), S. 208.

45 ASHTOR, Jews and the Mediterranean economy (Anm. 38), S. 11.

46 SHLOMO DOV GOITEIN, .A Mediterranean Society. The Jewish Communities of the
Arab World as portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, 6 Bde, Berkeley /
Los Angeles / London 1967-1988 [paperback edition 1999], Bd. 111, S. 289.

47 AVIHAI SHIVTIEL und FRIEDRICH NIESSEN, Arabic and [udaeo-Arabic Manuscripts
in the Cambridge Genigah Collections: Taylor-Schechter New Series (Cambridge Univer-
sity Library Genizah Series, Bd. 14)), Cambridge, UK 2006, S. 502, Nr. 7667.

48 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. 111, S. 290.

563



Der jidische Kaufmann Abu ’I-Farag Ya‘qab b. Yusuf b. Killis (930-
991)# wurde in Baghdad geboren und begleitete seinen Vater nach Syrien,
um schliesslich in Ramla ein einflussreiches Amt in der Handelsaufsicht zu
bekleiden. Unregelmaissigkeiten sollen ihn jedoch zur Flucht von dort nach
Agypten genétigt haben, wo er im Dienste und durch die Protektion des
Emirs Abu ’l-Misk Kafar (905-968) die Staatsfinanzen leitete und das Land
zu ungewohnter Prosperitit fiithrte.3 Mit seiner Konversion zum Islam und
der Vetlethung des Titels wagir al-agall im Jahre 977 erfolgte seine Ernen-
nung zum ersten Wesir der Fatimidendynastie. Er stattete den Hof mit einer
Garde aus, baute eine Moschee, engagierte sich in der Bildung (griindete die
al-Azhar-Universitat in Kairo) und erteilte Rechtsgutachten.!

Briefe aus der Kairoer Geniza verweisen immer wieder auf Tustar im
Studwestiran als wichtiges Handelszentrum. Gut dokumentiert sind die weit-
reichenden kommerziellen Aktivititen (zunichst in Tustar, spater in Ah-
wiz) der vom Iran {iber den Irak nach Agypten emigtierten kariischen
Tustari-Familie und der Familie Kujik (persisch: Kucik), ebenso die kom-
merziellen Aktivititen von Josef ha-Kohen b. Yazdad sowie die Finanz-
transaktionen der Bankiers Sahlawaih b. Hayyim und Ibn Sa‘ya.5

Neben der Killis-Familie steht die Familie Tustart beispielhaft fir dama-
lige Kaufmannskarrieren. Briefe und Vertrage aus der Kairoer Geniza, die
sich im Falle der TustarT mit mindestens 1200 vollstindigen Handelsbriefen
als dlteste private Sammlung kommerzieller mittelalterlicher Dokumente
dieses Verwahrungsortes und des gesamten Mittelmeerraums tUber vier Ge-

nerationen erstreckt,’ belegen zusammen mit den Sammlungen Abraham
Firkowiczs (1786—1874)>* den Erfolg des Handelshauses im fatimidischen

49 ELINOAR BAREKET, Art. [bn Killis, Aba I-Faraj Ya'qub, in: Encyclopedia of Jews in
the Islamic World (Anm. 1), Bd. II, S. 511a-512a (Lit.).

50 YAAcoV LEV, The Fatimid Vizier Ya‘qub ibn Killis and the beginning of the
Fatimid administration in Egypt, in: Der Islam 58 (1981), S. 237-249.

51 M. CANARD, Att. Ibn Killis, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, online 2013;
http:/ /referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibn-
killis-SIM_3259.

52 VERA BASCH MOREEN, Art. Judeo-Persian Communities of Iran IV: Medieval to 18"
century, in: Encyclopaedia Iranica, Bd. XV, 2009, Fasc. 1, S. 89-112, dort S. 103-108.

53 JOHNSON, .4 History of the Jews (Anm. 17), S. 184-185; MARINA RUSTOW, Art.
Tustari Family, in: Encyclopedia of Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. IV,
S. 570a-572b (Lit.).

54 VSEVOLOD L’VOVIC. VICHNOVIC, Kapaum Aspaam ®Pupkosud: espeiickue
pykormmcH, ucropus, nyremrectsus, Sankt-Peterburg 1997 [erweiterte Neuaus-
gabe: Sankt-Peterburg 22012.

564



Agypten zwischen 990 und 1050. Mitte des 10. Jahrhunderts war die erste
Generation aus der Wirtschaftsmetropole Suétar (Tustar) in der persischen
Provinz Ahwiz in Folge der Westverlagerung des Handels nach Agypten
emigriert. Vermutlich trug nicht zuletzt die buyidische Verfolgung der
Tustarer Juden, die nach Ansicht des persischen Philosophen und Histori-
kers Aba Miskawath (932-1030) erheblichen Anteil an der Prosperitit der
Region hatten, zu ihrer Entscheidung bei.>?

Kaufleute beherrschten durch thren Warenhandel gleichzeitig das ver-
zinsliche Darlehensgeschift und durch die Bertihrung mit unterschiedli-
chen Zahlungsmitteln auch das Geldwechselgeschift. Als sogenannte
Sahabida®® (D212 gizbarim ,,Bankiers®) hatten die Banu Sahl einflussreiche
Amter im Finanzsektor inne. Durch die schwankenden Gewichte und un-
terschiedlichen Werte des Dinars und Dirhams wurde das Amt, das sich
durch Gebiihren, die dem Staatsbudget zufliessen, den sogenannten mal al-
Sahabida oder haqq al-gahabida selbst finanzierte, bereits in ‘abbasidischer
Zeit zunehmend wichtiger.>” Monats- und Jahresbilanzierungen wurden im
sogenannten diwan al-gahbada ausgewiesen, die der gahbad erstellte. Kalifen,
Wesire und andere Hofbeamte vertrauten ihr legal oder illegal erworbenes
Vermégen jeweils einem personlichen gabbad zur Gewinnsteigerung an und
bezogen von thm gewaltige Kredite zu fiir ihn lukrativen Bedingungen und
Zinsen. Ein spezielles Kalifen-Dekret aus dem Jahre 908 machte die Ernen-
nung vornehmlich von Christen und Juden in dieses Amt moglich, denen
unter dem ‘Abbasidenkalifen al-Muqtadir bi-’llah (895/908-932) lediglich
die Staatsfunktionen Bankier oder Arzt offenstanden.>®

55 WALTER JOSEPH FISCHEL, Jews in the Economic and Political Life of Medieaval
Islam, New York 1969, S. 69-70.

56 DAVID N. MACKENZIE, A Concise Pahlavi Dictionary (Pablavi — English), London
1971, S. 34, 205: Der Terminus leitet sich von mp.: gahbed (Schatzmeister, Ban-
kier) ab; HANS WEHR, Arabisches Wirterbuich fiir die Schriftsprache der Gegenwart,
Wiesbaden 1976, S. 128: ghbd ,,Mann von kritischem Verstand/Gelehrter®; zur
Sache auch FISCHEL, Jews in the Economic and Political Life (Anm. 53), S. 8-9.

57 ALFRED VON KREMER, Uber das Einnahmebudget des Abbasiden-Reiches vom Jabre
306 H. (918-919) (Denkschriften / Akademie der Wissenschaften, Philoso-
phisch-Historische Klasse, 36,1[5]), Wien 1888, S. 8; und WALTER JOSEPH
FISCHEL, The Origin of Banking in Medieval Islam: A Contribution to the Economic
History of the Jews of Baghdad in the Tenth Century, Cambridge 1933, S. 1-49.

58 ABU’L-MA’ASIN YUSUF B. ‘ABDALLAH IBN TAGRIBIRDI, .A#n-Nugiim azg-zahira fi
mulitk Misr wa’l-Qahira, ed. T. G.1. JUYNBOLL, 2 Bde, Leiden 1852-1861, Bd. II,
S. 174: dika Ungad 5 e d, 1Y Wial y5 5 Lig 90 lao puidna ¥ I Walia ; L ( Befohlen
hat al-Mugqtadir, dass ein Jude und ein Christ allein in der Medizin und im Bank-
wesen titig sein darf.)

565



Fir die Bana Sahl wie fiir andere Handelsfamilien, war Baghdad erster
Anlauf auf threm Weg nach Fustat. Einblicke in die Rolle persischer Juden
in Handel und Wirtschaft,> die sich im nach Herkunftslandern strukturier-
ten judischen Viertel Fustats (Alt-Kairos) niedergelassen hatten, er6ffnen
ebenfalls Dokumente aus der Kairoer Geniza.®0 Ein Schreiben der Nach-
kommen in Fustat von 1026 belegt die Veriusserung des verbliebenen Ver-
mogens in Ahwiaz. Die S6hne der zweiten Generation, Abu 1-Fadl Sahl
(Yasar), Abu Ya‘qub Yusuf (Josef) und Abu Sahl Sa‘ld (Sa‘adya), erweiter-
ten von Fustat aus den Handel in den Westen nach Nordafrika, Sizilien und
al-Andalus, wobei der Korrespondenz zu entnehmen ist, dass der Wert ih-
rer Sendungen fur ithre Zeit exorbitant war und nicht selten zehntausende
Dinar umfasste. Die von ihnen im frihen 11. Jahrhundert unterhaltenen
Bankiersagenturen in Baghdad, Tikrit, Aleppo, Damaskus und Tyros markie-
ren zum einen die Hauptumschlagsplitze der Zeit, zum anderen die Schlts-
selrolle der Familienmitglieder als Bindeglieder in der Kette der Fernhindler
und kommunalen Bediensteten, die die Akademie von Pumbeditha mit Fustat
und Kairouan verband. Responsen, deren Transport von Baghdad nach
Fustat von der Konkurrenz abgelehnt wurde, tibernahmen die Tustari, die sie
dort den Taherti zur Weiterspedition nach Kairouan tibergaben.

Religiose Toleranz wihrend der Fatimidenzeit hatte dem Handel einen
fruchtbaren Boden bereitet. Zweckgebundene Kooperation zwischen
Kariern, Rabbaniten und den irakischen Geonim scheint zum Alltag gehort
zu haben. So nimmt es nicht Wunder, dass die Familie trotz ihrer Neuaus-
richtung hin zum rabbinischen Rechts- und Verwaltungssystem der iraki-
schen und palistinischen Schulen auch Vertrige weiterfiihrte, die vor kara-
ischen Gerichten geschlossen wurden. Unter al-Hakim bi-’amri ’llah
(985/996-1021), dem sechsten Kalifen der Fatimiden, kamen beiden iltes-
ten S6hne von Abu al-Fadl Sahl (Ya$ar) al-Tustari, Abua Sa‘d Ibrahim und
Abu Nasr Hesed, als Devisen- und Importhandler wertvoller Luxusartikel
zu Ruhm und Ehre. Durch eine ihrer an den Kalifenhof verkauften suda-
nesischen Sklavinnen, die Mutter des spiteren (achten) Kalifen der Fatimi-
den al-Mustansir bi-’llah (1029/1036-1094), fir die Abu Sa‘d die Berater-
funktion Ubernahm, erlangte er zu dessen Amtsiibernahme 1036 den Rang
eines zudabbir ad-danle®' und wurde als eine Art ,,Vizekonig* die wichtigste

59 Weiteres zu den Banu Sahl bei: SHA’UL SHAKED, A Tentative Bibliography of Ge-
niza Documents, Paris / The Hague 1964.

60 FISCHEL, Jews in the Economic and Political 1.ife (Anm. 53), S. XII, 70.

61 HEINRICH JUNKER und BOZORG ALAVI, Warterbuich persisch — dentsch, Miinchen
51980, S. 699: ,,Herrscher, Fiihrer, Verwalter®.

566



Figur am Fatimidenhot.5? Beide Tustari-Brider fielen Mitte des 11. Jaht-
hunderts Hofintrigen zum Opfer.> Yafet b. Abraham b. Sahl, Abua Sa“ds
von, trat zum Islam tber und iibernahm nach der Ermordung seines mich-
tigen Vaters 1047 das Wesirsamt.o4

Wie die Tustatl waren auch die Familie Ibn ‘Awkal,%> die am Beginn des
10. Jahrhunderts in den Maghreb kamen, von persischer Provenienz. Dort
sollen sie als sogenannte wafariga, als ,,LLeute aus dem Osten®, auf Ableh-
nung seitens der Lokalbevolkerung gestossen sein, weshalb der Grossteil
des Clans 969 mit den Fatimiden nach Agypten zog, von wo aus Josef Ibn
‘Awkal als offizieller Vertreter der beiden babylonischen Akademien
agierte.% Uber den zuriickgelassenen Teil der Familie wurde der nach Wes-
ten ausgerichtete Handel mit dem Maghreb und Sizilien via Alexandria und
Fustat abgewickelt.

Nachdem das Familienoberhaupt Abu Bisr Ya‘qub Fustat zur Zentrale
seines weltweiten Unternehmens gemacht hatte, vermittelte er von dort aus
in seiner Funktion als Reprisentant der babylonischen Yeshivot Spenden
und Rechtsgutachten, fir deren Kopien Kairo lizenziert wat. Sein Sohn
Abu Ya“quab Josef Ibn ‘Awkal fihrte dieses Ehrenamt weiter, erlangte wirt-
schafts- und sozialpolitisches Prestige und wurde zum Archetypus eines
aristokratischen international titigen Kaufmanns. Dass Geniza-Nachweise
nach dem 11. Jahrhundert verebben, schreibt Shlomo Dov Goitein der
Konversion vieler Familienmitglieder zum Islam zu.

Auch auf den Westen tbte die neue Schaltzentrale der Macht ihre An-
ziechungskraft aus und wie bereits erwihnt, taten es Kaufleute aus Kairouan
ihren Zunftgenossen aus Baghdad gleich: Das Bindeglied zwischen den bei-
den oben genannten Wirtschaftsmoguln im 11. Jahrhundert bildeten die
Tahert,"” denen sie neben dem Handel durch Ausbildung und Heirat eng
verbunden waren und von denen drei Generationen in der Kairoer Geniza
belegt sind. Bei Mark R. Cohen findet sich der Inhalt eines um 1010 ver-
fassten Briefes des Chefs der Taherti-Briider in Kairouan an Ya‘qub Sahl

62 FISCHEL, Jews in the Economic and Political Life (Anm. 53), S. 79.

63 MARINA RUSTOW, Art. Tustari-Family, in: Encyclopedia of Jews in the Islamic World
(Anm. 1), Bd. IV, S. 570a-572b (Lit.).

64 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. 111, S. 135-136.

65 ELINOAR BAREKET, Art. Ibn "Awkal Family, in: Encyclopedia of Jews in the Is-
lamic World (Anm. 1), Bd. 11, S. 461b-463a (Lit.).

66 JOHNSON, A History of the Jews (Anm. 17), S. 184-185.

67 MARINA RUSTOW, Atrt. Taherti Family, in: Encyclopedia of Jews in the Islamic World
(Anm. 1), Bd. IV, S. 449b-451a (Lit.)

567



at-Tustarl in Fustat, wo zwei Briider der TahertT lebten.®® Ihr Operationsge-
biet beschrinkte sich auf die nordafrikanischen Mirkte, Sizilien und al-An-
dalus, doch auf Grund ihrer Stiitzpunkte in Kairouan und Fustat besassen
sie Uberdies grossen Einfluss innerhalb der dortigen jiidischen Gemein-
schaften. Sie unterhielten auch tiber entsprechende Respondenten enge Be-
ziechungen zu den Glaubensbriidern im Osten — analog zu den berberischen
und saharischen Judengemeinden.® Dies erklirt, warum auch sie sich neben
dem Geld, das zwischen den Yeshivot in Mesopotamien und der judischen
Diaspora im Westen floss, auf ein Parallelgeschift mit dem Transport von
Responsen, den sogenannten she’elot und teshuvot kaprizierten. Fustat scheint
geradezu die allgemeine Kaderschmiede fiir den Wirtschaftsnachwuchs ge-
wesen zu sein: Zwei der Nachkommen des Firmengriinders Barhan b. Isma‘il
at-Tahertl erhielten dort zusammen mit denen der TustarT ihre Ausbildung.

Nicht nur den Radius, die frequentierten Handelsstiitzpunkte und inter-
religitsen Kontakte, sondern auch die weitverzweigte ebenso international
wie interfamilidr eng miteinander verwobene Héndlergilde, veranschaulicht
eine bei Shlomo Dov Goitein tiberlieferte Anekdote, der zufolge der anda-
lusische, in Fustat im Sterben liegende Kaufmann Isma ‘1l ha-Levi b. Avraham
— neben einem Baghdader Indigohindler und einem Bankier — einen Mann
iranischer Abstammung, dessen Grossvater Yazdad genannt wurde, zum Er-
ziehungsbeistand seines einzigen Sohnes bestellt hatte, wie kariische und rab-
banitische Juden sowie Muslime vor einem Richter bezeugt haben sollen.

In der Tat spielten Verschwigerungen eine Schliisselrolle im wirtschaft-
lichen Erfolg. Aus Geniza-Dokumenten geht hervor, dass Hesed at-Tustari
sehr wahrscheinlich mit der Tochter von Josef Ibn “Awkal verheiratet war,
Wohingegen Moshe Gil annimmit, er sei eine Ehe mit der Tochter des per-
sisch-stimmigen kardischen Handelsmagnaten und Bankiers Sahlawaih b.
Hayyim eingegangen, aus der der Sohn Abu Fadl Sahl (Yasar) at-TustarT her-
vorgegangen ist. Moglicherweise trifft beides zu.”® Kaufmannsdynasten
schitzten den Wert ,,diplomatischer” Ehen nicht zuletzt deshalb, weil sie
auch bei Problemen, die sich durch die Geschiftsbeziehungen tiber grosse
Distanzen hinweg zwangsldufig ergaben, zuverlissig griffen. Shlomo Dov
Goiteins Recherchen bezuglich der dokumentierten Handelsreisen ergaben,
dass beispielsweise Shemuel Ibn Luhtas, Oberhaupt einer fithrenden judi-
schen Familie in al-Andalus, wiahrend des 11. Jahrhunderts mit einer Dame

68 MARK R. COHEN, Under Crescent and Cross: the Jews in the Middle Ages, Princeton,
NJ [u. a.] 1994 [22008], S. 101.

69 LOMBARD, Blitezeit des Islam (Anm. 10), S. 215.

70 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. 111, S. 136, 293.

568



aus einem grossen Handelshaus in Fustat verheiratet war,”! das seinerseits
Familienbande nach al-Andalus hatte: Aba ‘Amr Sahlan b. Avraham,”? in
den Jahren 1034 bis 1049/50 Oberhaupt der irakischen judischen Ge-
meinde in Fustat, ehelichte 1037 Ester, die Tochter des Josef b. Imran
(‘Amram), des jidischen Oberrichters von Sigilmasa, der spiter zum Islam
ubertrat;’® und die Tochter des persisch-stimmigen Rabbiners und Gelehr-
ten Nissim b. Ya‘qab Ibn Sahin aus Kairouan (990—1062)7 wurde Josef b.
Shemuel ha-Nagid Ibn Naghrella (1035-1066),”> dem Sohn von Shemuel
(Abu Ibrahim Isma‘1l) b. Josef ha-Nagid (993-1056),76 dem jiidischen Wesir
der Ziriden-Herrscher von Granada — wie Arie Schippers vermerkt: “un-
gliicklich” — angetraut.”

5. Kardische Migration — Karder in al-Andalus

Dass es sich bei der von Eliyahu Ashtor im Zuge einer ,,ersten Welle® fiir
das 10. Jahrhundert beschriebenen Grindung von jidisch-babylonischen
Gemeinden in Syrien und Agypten vornehmlich um kariische Gruppen aus
dem Iran handelte,’® legt deren dokumentierte Migration von Damgan nach
Jerusalem Ende des 9. Jahrhunderts nahe. Die Kairoer Geniza gibt weitere
Details dieser Migrationsgeschichte preis: Neben den seit dem 10. Jahrhun-
dert mit dem Zusatz al-'Agami (der Perser) versehenen Familiennamen
Babad, Babsad und Bafsad, Bahtaway, Hodadad, Hosnam, Kujik (Kucik),
Rozbih, Sahin, Sahryar oder Yazdad, offenbaren dies die Namen der irani-
schen Stiadte und Distrikte, aus denen Emigranten in der ersten Hilfte des

71 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. 111, S. 57-58.

72 Siehe dazu MARINA RUSTOW, Art. Sablan ben Abrabam, in: Encyclopedia of Jews in
the Islamic World (Anm. 1), Bd. IV, S. 213a-214a (Lit.).

73 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. 111, S. 137-138 und Bd. V, S. 60.

74 Siehe dazu NAHEM ILAN, Art. Ibn Shahin, Nissim ben Jacob, in: Encyclopedia of Jews
in the Islamic World (Anm. 1), Bd. 11, S. 544a-545b (Lit.).

75 Siehe dazu ESPERANZA ALFONSO, Art. Ibn Naghrella, Jehoseph ha-Nagid, in: En-
cyclopedia of Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. 11, S. 524a-525a (Lit.).

76 Siehe dazu JUDIT TARGARONA, Att. Ibn Naghrella, Samunel (Abi Ibrabim Isma il)
ben Joseph ha-Nagid, in: Encyclopedia of Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. 11, S.
525a-528a (Lit.).

77 ARIE SCHIPPERS, Att. Nissim b. Ya'qib, Ibn Sdbin, in: Encyclopaedia of Islam, Second
Edition, online 2012; https:// referenceworks.brillonline.com/entries/encyclo-
paedia-of-islam-2 /nissim-b-yakub-ibn-shahin-SIM_8858; GOITEIN, .4 Mediter-
ranean Society (Anm. 44), Bd. 1, S. 48.

78 BELIYAHU ASHTOR, Prolegomena to the Medieval History of Oriental Jewry, in:
The Jewish Quarterly Review 50 (1959), S. 55-68, dort S. 63-65.

569



11. Jahrhunderts stammten: Amul, Ahwaz, Arraan, Barzanj, Damgan,
Hamadan, Hormsir, Hulwan, Kazeran, Horasan, Kirman, Maragha, Neha-
vand, Nisabur, Qumis, Samarqand, Siniz, Sinan, Siraf, Sirgan, Tawwaz,
Tas oder Tustar.” Dartiber hinaus belegen Urkunden Verschwigerungen
vom Iran tiber Syrien, den heutigen Libanon, Palistina und Agypten bis
nach Spanien, denen nachzugehen lohnte.

Eine dokumentierte Geschichte der Karder auf der Iberischen Halbinsel
ist nicht (meht) existent.8 Neben anderen Griinden, zu denen nicht zuletzt
die Verfolgung der Karder durch rabbanitische Juden zihlt, konnte dafiir
die von Kardern, wie tibrigens auch von Schiiten, praktizierte zagzya (,,Ge-
heimhaltung®) verantwortlich sein, die die ,,Verheimlichung* als Vorsichts-
massnahme in politisch prekiren Situationen ausdriicklich erlaubt.

Auf Grund des Berichts von R. Natronai bar Hilai Gaon (Mitte 9. Jaht-
hundert)8! Gber ‘Anan b. Dawids nngnn 790 (,,Buch der Gesetze®), von
dem er durch El*azar Alluf aus Lucena geho6rt hatte, kann man annehmen,
dass Karier bereits Mitte des 9. Jahrhunderts auf der Iberischen Halbinsel
Fuss gefasst haben.?? Ein Jahrhundert spiter lokalisiert der oben bereits
zitierte Ibn Hazm die angesehenen und etablierten andalusischen Karier
in Toledo und Talavera.®3 Nach Ibn Da’ud, der in Toledo lebte, in dessen
Umgebung sich kardische Gemeinden konzentrierten,3* und sein bekann-
tes Geschichtswerk Sefer ha-Qabbala wesentlich zur Zurickweisung karii-
scher Meinungen und Anspriche verfasst hatte, brachte Abu ’I-Taras, ein
Schiler des Yeshu‘a b. Yehuda (Abu ’l-Farag Furqan ibn Asad) in Jerusa-
lem, das Kardertum Mitte des 11. Jahrhunderts nach der Iberischen Halb-
insel, wo sich bis zum 12. Jahrhundert ansehnliche kardische Gemeinden
gebildet hatten. Diese Ansicht stiitzt auch Yehuda (Abu ’l-Hasan) b.
Semuel ha-Lewi (1075-1141) mit seinem Sefer ha-Kuzari, das neben der
Polemik gegen den Karaismus auch Responsa an einen sefardischen

79 GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. 1, S. 400 A. 2: BASCH MO-
REEN, Art. Judeo-Persian Communities (Anm. 50), S. 103.

80 LASKER, From Judah Hadassi to Elijah Bashyatehi (Anm. 4), S. 140.

81 PHILLIP ACKERMAN-LIEBERMAN, Att. Nafronay bar Hilay Gaon, in: Encyclopedia
of Jews in the Islamic World (Anm. 1), Bd. II1, S. 561a-b (Lit.).

82 COHEN, The Book of Tradition (Anm. 7), S. XLVI-XLIX.

83 LASKER, From [udah Hadassi to Eljah Bashyatehi (Anm. 4), S. 146 A. 26; MIGUEL
ASIN PALACIOS, Abenbazam de Cordoba y su bistoria critica de las ideas religiosas,
5 Bde, Madrid 1927-1932, Bd. 11, S. 211; PERLMANN, Eleventh century authors
on the Jews (Anm. 31), S. 280, 211.

84 COHEN, The Book of Tradition (Anm. 7), S. XLIX.

570



Karier enthilt. Mutmassungen dariiber, ob Avraham b. Me’ir Ibn ‘Ezra
(1092-1167) oder Moseh b. Maimon insgeheim dem Karaertum zugeneigt
gewesen seien, mussen indessen der antikardischen Polemik zugeschrie-
ben werden.8>

6. Schilussbetrachtung

Das Phinomen ,,der spanischen Karier* fassen zu wollen, ist ein waghalsi-
ges Unternehmen. Weder ist der Zeitpunkt thres Auftretens und der ersten
kardischen Gemeinschaften in al-Andalus genau auszumachen, noch ist ihr
Ende durch Jahreszahlen zeitlich fixiert. Auf Grund der fehlenden Doku-
mentation kann man nicht auf Verschriftlichungen zuriickgreifen und ist
auf die meist polemischen Darstellungen ihrer Gegner angewiesen. Dabei
ist festzuhalten, dass sie fiir die rabbanitischen Gelehrten weder phino-
menologisch noch begrifflich-konzeptionell klar fassbar waren und daher
fur die religiosen Autorititen jeglicher Provenienz auf der Iberischen Halb-
insel als eine veritable Bedrohung erschienen, die es galt, durch drastische
Strafen abzuwenden. Nur vermuten kann man, dass sich die kardische Ge-
meinschaft aus dem intellektuellen Umfeld der wohlhabenden und zuneh-
mend einflussreicher werdenden Kaufmannsschicht rekrutierte und nicht
zuletzt deshalb von der Gegnerschaft ernst genommen werden musste. Ihre
Dissimilation und die damit zusammenhingende Dirftigkeit der Schrift-
denkmialer ist daher selbsterklirend. Hinzu kommt, dass durch spitere
Konversionen zum Islam oder Christentum oder eine religiose Neuaus-
richtung hin zum rabbanitischen Judentum und seiner Halacha vielleicht
auch mit einem ,,Krypto-Kariertum® zu rechnen ist, das im Verborgenen
fortlebte. Wie michtig und wie gefiirchtet dieses Kardertum gleichwohl
gewesen sein muss, ist der ebenso umfangreichen wie intensiven antikara-
ischen Polemik zu entnehmen. Gewiss nicht zufallig ist das antikaridische
Kapitel in Yehuda ha-Lewis ,,Sefer ha-Kuzari“ das umfangreichste des
ganzen Buches.5¢

Zwar ist die Wanderungsgeschichte iranischer rabbanitischer und karii-
scher Juden durch die Kairoer Geniza gut dokumentiert, auch wenn in der
Literatur lingst nicht bei allen Kaufmannsfamilien und deren Mitgliedern —

85 LASKER, From Judah Hadassi to Eljjah Bashyatchi (Anm. 4), S. 138, 141, 146, 147.

86 YEHUDA HA-LEWI, (31198 aRN357X) 22279 1798 99 257 7198 2xno, ed. DAVID Z.
BANETH & HAGGAI BEN-SHAMMALI, Jerusalem 1977, S. 90-146; YEHUDA HA-
LEWI, owm 2pn — ™n3a oo, ed. YOSEF D. QAFIH, Qiryat Ono 5757/1997,
S. 90-146 (dt. Ubersetzung: Das Buch al-Chagari ans dem Arabischen des Abu-I-Ha-
san Yehuda Hallewi, ibers. HARTWIG HIRSCHFELD, Breslau 1885, S. 112-182).

571



wie dies bei den Banu Sahl at-Tustart der Fall ist — explizit erwahnt ist, dass
sie der kardischen Interpretation und Leasart des Judentums folgten. Auf
Grund der engen Verschwigerungen kann und darf man jedoch annehmen,
dass Kaufmannsfamilien innerhalb einer Kaufmanns- oder Hindlergilde
wohl ein und derselben Glaubensrichtung angehort haben. Gesichert ist das
indessen nicht und es gibt gentigend Beispiele auch dafir, dass Ehen ,,uber
die Religionsgrenzen hinweg* geschlossen worden sind.8” Der Migrations-
vetlauf iranischer jidischer — rabbanitischer und kardischer — Kaufleute
fithrte nicht nur direkt vom Iran tiber Mesopotamien nach Agypten ans
Mittelmeer, sondern auch iiber das Chasarenreich, dessen Oberschicht (?)
im 8./9. Jahrhundert zum Judentum tbertrat, doch zu welchem Judentum,
ist bis heute eine offene und letztlich vielleicht auch unbeantwortbare Frage.
Wihrend sich Jane Gerber mit dem Hinweis darauf begntigt, dass die Cha-
saren eine ,,synkretistische Form des Judaismus® angenommen hitten,58
rechneten sie Abraham Firkowicz und andere zu den Kariern, was in der
Wissenschaft indessen alles andere ans unwidersprochen blieb,® und neu-
erdings dazu gefithrt hat, die Konversion ganz zu bestreiten und die Kon-
versionsgeschichte ins Reich der literarischen Fiktion zu verbannen.?
Doch ist dies ein anderes Thema.

87 Siehe dazu u. a. GOITEIN, A Mediterranean Society (Anm. 44), Bd. 11, 277, 301,
Bd. 111, S. 107, 136, 149, 158, 169 u. 6.

88 JANES. GERBER, “My Heart is in the East”, in: NICHOLAS DE LANGE (ed.), The
llustrated History of the Jewish People, Toronto 1997, S. 141-197, dort S. 151.

89 Siehe dazu u. a. WILHELM BARTHOLD und PETER B. GOLDEN, Art. Khazar, in:
Encyclopaedia of Islam, Second Edition, online 2012, https://referenceworks.bril-
lonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/khazar-SIM_4267?s.aum=215
&s.start=200; KEVIN ALAN BROOK, The Jews of Khagaria, 2*4 edition, Lanham,
Maryland 52014; PETER B. GOLDEN, HAGGAI BEN-SHAMMAI und ANDRAS
RONA-TAS (eds.), The World of the Khazars (Handbook of Oriental Studies. Sec-
tion 8: Uralic & Central Asia Studies, Bd. 17), Leiden / Boston 2007; BORIS
ZHIVKOV, Khazaria in the Ninth and Tenth Centuries (East Central and Eastern
Europe in the Middle Ages, 450-1450, Bd. 30), Leiden / Boston 2015.

90 Wie dies SHAUL SHTAMPFER getan hat: Did the Khazars Convert to Judaism?,
in: Jewish Social Studies: History, Culture, Society N.S. 19, no. 3 (Spring/Summer
2013), S. 1-72.

572



	Iranische Juden zwischen Orient und Okzident : (eine Anregung für ein noch zu schreibendes Buch)

