
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Im Geiste der Tiefentheologie : Abraham J. Heschel als spiritueller
Vordenker unserer Zeit

Autor: Blättel, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Geiste der Tiefentheologie:
Abraham J. Heschel als spiritueller Vordenker unserer Zeit

Von Richard BlatteA

Abstract

Abraham J. Heschel made a ground-breaking interreligious contribution to the genesis of the

Vatican II declaration Nostra Aetate. The following article pays tribute to (t)his contribution;

at the same trine, it probes the religious-philosophical horizon within which Heschel's

thinking unfolds. This thinking aligns itself with a depth-theology that precedes any dogma-

formation. Within this a priori, Heschel's thinking takes on a distinctive, dialogical gestalte
the breakthrough emerges as a spiritual depth. Within the parameters of the Hasidic context
and legacy that exercised a strong influence on Heschel's personality and way of thinking, the

multi-dimensionality of this depth is outlined in terms of the pathos of God and the specific

structures ofprophetic consciousness. Along with this, a spiritual understanding of our time
needs to be evoked in order to preserve the vitality and vividness of interreligious dialogue.

Abraham J. Heschel leistete einen bahnbrechenden interreligiösen Beitrag zur Entstehung
der Konfilserklärung Nostra Aetate. Vorliegende Studie stellt einerseits eine Würdigung
dieses Beitrags dar, andererseits soll darüber hinaus der religionsphilosophische Horizont
ausgelotet werden, in dessen Verlaufslinien sich Heschels Denken bewegt. Dieses formiert
sich um den Brennpunkt einer Tiefentheologie, die jeglicher Dogmenbildung vorausgeht. In
diesem Apriori nimmt sein Denken die ihm eigene dialogische Gestalt an: Der Durchbruch

ereignet sich als spirituelle Tiefe, deren Mehrdimensionalität in Heschels chassidisch geprägtem

Kontext vom Pathos Gottes und den spefifischen Wesensstrukturen des prophetischen
Bewusstseins umrissen werden soll. Dabeigilt es ein spirituelles Verständnisfür unsere Zeit
wachzurufen, um die Eebendigkeit des interreligiösen Dialogs yu wahren.

In unserer Zeit— so setzte die entsprechende Erklärung Nostra Aetate vor über

50Jahren am 28. Oktober 1965 ein — beinhaltete eine Botschaft, die zu jener
Zeit für die Kirche revolutionär war und einen Anfangspunkt für den

interreligiösen Dialog markierte: Die Kirche anerkennt Wahres und Heiliges in
anderen Religionen und nimmt den eigenen Absolutheitsanspruch zurück.
Diese selbstreflexive Korrektur ging auf die Initiative von Papst Johannes

XXIII. zurück, der die Dringlichkeit einer fundamentalen Erneuerung
der Kirche seiner Zeit erkannte. Im Rahmen des Zweiten Vatikanischen

* Dr. Richard Blättel, Institut für Jüdisch-Christliche Forschung IJCF, Universität
Luzern, Frohburgstrasse 3, 6005 Luzern.

511



Konzils, das er ökumenisch auszurichten wusste, setzte er den deutschen
Kardinal Augustin Bea für die interreligiösen Anliegen ein, insbesondere

was das Verhältnis der Kirche zum Judentum betraf. Dabei war die die

mehrjährige intensive Zusammenarbeit mit dem American Jewish Committee

(AJC) von tragender Bedeutung, dessen Direktor Marc H. Tanenbaum war,
der Abraham Heschel für die Ausarbeitung zentraler Dokumente
einsetzte. Mithin spielte Heschel eine entscheidende Rolle, die aber bis anhin
in einem grösseren philosophisch-theologischen Kontext zu wenig
wahrgenommen wurde.1 In diesem Aufsatz soll „die dramatische Entstehungsgeschichte

und die nicht weniger erstaunliche Wirkungsgeschichte dieses

kürzesten Konzilsdokuments"2 aus der tiefentheologischen Perspektive Abraham

J. Heschels beleuchtet werden, um darüber hinaus insgesamt sein

interreligiöses Engagement zu würdigen. Durch diese Perspektivierung taucht

aus innerer Notwendigkeit eine Form der Spiritualität aus jüdischen Quellen

auf, die dem diffusen Begriff jene Konturen verleiht, welche einen echten

interreligiösen Dialog möglich machen. Und: zu einer orientierenden
Referenz unserer Zeit wird. Denn bereits Heschel war Idar, dass diese
historische Erklärung erst der Anfang eines Weges darstellt, bzw. als eine

richtungsweisende Spur zu verstehen ist. Im Horizont einer sich spezifisch
ausgestaltenden Spiritualität gilt es deren Verlaufslinien über Nostra Aetate

hinausgehend in Heschels Konzeptionen des göttlichen Pathos und des

prophetischen Bewusstseins aufzuspüren.

1. Nostra Aetate Artikel4 oder: Ein biblischer Imperativ der Tiefentheologie

Der 4. Artikel der Erklärung gibt das spezifische Verhältnis zwischen der
katholischen Kirche und der jüdischen Religion wieder und bringt gleichzeitig

1 Heschels Beitrag zu Nostra Aetate würdigt KATHARINA WESTERHORSTMANN in
einem Exkurs ihres Aufsatzes Das Liebesgebot - Moraltheologische Erkundungen %u

einer Theologie derEiebe im Anschluss an Nostra Aetate 4, in: Wendepunkt im l Verhältnis

von Kirche undJudentum - bleibende Herauforderungfür die Theologie, Paderborn 2015.

— Zu Heschels Einfluss auf das Zweite Vatikanische Konzil siehe u. a.:

MICHAEL A. CHESTER, Heschel and the Christians, in: Journal ofEcumenical Studies

38 (2001), S. 246-271; MARC H. TANENBAUM, Jewish-Christian Relations:
Heschel and Vatican Council II, in: JUDITH H. BANKI und EUGENE J. FISCHER

(Hg.), A Prophetfor Our Time. An Anthology ofthe Writings ofRabbi Marc H. Tanenbaum,,

New York 2002, S. 294-314; GARY SPRUCH, Wide Horizons. Abraham

Joshua Heschel and the Spirit ofNostra Aetate, New York, NY 2008.

2 ACHIM BuCKENMAIER, Das Vergessen der jüdischen Wurzel in der Theologie
und seine Folgen für das Christentum, in: Freiburger Rundbrief S (2015), S. 162-

175, dort S. 162.

512



das über Jahre hinweg kultivierte dialogische Ringen auf den theologischen
Punkt: Die Kirche anerkennt und affirmiert die tiefe Bindung, die aus dem
alten Bund Abrahams erwächst, um die eigene Selbstvergewisserung aus

jüdischen Wurzeln heraus zu erhellen. Dies impliziert einen Bruch mit den

unheiligen Ingredienzen überlieferter antijüdischer Lehren. So wurde die

Hierarchisierung zwischen Altem und Neuem Testament überwunden,
wodurch die Substitutionstheologie ihre Geltung verlor. Juden wurden
nicht mehr als Objekte potenzieller Bekehrung betrachtet und von der
kollektiven Schuldhaftigkeit entlastet, für jenen Kreuzigungstod Jesu
verantwortlich zu sein, was sich so oft in Pogromen entlud. Entsprechend verurteilt

die Kirche jegliche Manifestationen des Antisemitismus. Heschel ist
sich der Bedeutung dieser historischen Kehrtwende durchaus bewusst und
doch klingen Zwischentöne der Enttäuschung an, die er an einer einwöchigen

theologischen Konferenz der Katholischen Universität Notre Dame,
Indiana im März 1966 wie folgt zum Ausdruck bringt:

I feel that greater things could have been accomplished in this document. Why
did I have such an expectation? Because from experience, encounters and

dialogues I discovered a very great movement; yes, I witnessed a miracle: there

came Pope John. He tried to open the windows, and he certainly opened them
fast. And an outpouring ofgrace and greatness was witnessed. What I expected,
then, was a document, unconditional, without ambiguities, just full of love and

reverence — the kind of love and reverence the gospel stands for. This isn't an
unconditional document. It is however an important document. It is important
as a milestone, but it is not the climax, because the movement is greater than
the Council. It is quite clear that there are in this document some very beautiful
statements which will contribute to greater understanding. And there is no
doubt about that. But somehow I speak out of silence, almost out of stillness;

I think my longing was greater than the document, and I am a little sad that the
document did not come up to the greatness of the moment.3

Die dialogische Erfahrung der Begegnung erzeugte eine Form höherer
Wirklichkeit, die entsprechende Erwartungen in das Dokument freisetzten,

aber am Realitätsprinzip innerkirchlicher Politik eine gewisse Ernüchterung

erfahren musste. Die bedingungslose und spirituelle Dimension
der Liebe und des Respekts stiess auf gewisse Bedingungen, die sich als

so genannte Ambiguitäten erwiesen und die Tiefendimension des Geistes

beschnitten haben. Dies kommt in den zwiespältig-zweideutigen Elementen

3 Abraham J. Heschel, Session VIII, Discussion, in: JOHN H. MlLler (Hg.):
I 'atican II: An Interfaith Appraisal. International Theological Conference, Notre Dame,
Ind. 1966, S. 368-374, dort S. 373.

513



zum Ausdruck, wenn exemplarisch folgende Formulierungen aus Nostra
Aetate genauer betrachtet werden:

Wie die Schrift bezeugt, hat Jerusalem die Zeit seiner Heimsuchung nicht
erkannt (9), und ein grosser Teil der Juden hat das Evangelium nicht angenommen,

ja nicht wenige haben sich seiner Ausbreitung widersetzt (10). Nichtsdestoweniger

sind die Juden nach dem Zeugnis der Apostel immer noch von Gott
geliebt um der Väter willen; sind doch seine Gnadengaben und seine Berufung
unwiderruflich (11). [...] Obgleich die jüdischen Obrigkeiten mit ihren Anhängern

auf den Tod Christi gedrungen haben (13), kann man dennoch die

Ereignisse seines Leidens weder allen damals lebenden Juden ohne Unterschied
noch den heutigen Juden zur Last legen. [...] Gewiss ist die Kirche das neue
Volk Gottes, trotzdem darf man die Juden nicht als von Gott verworfen oder
verflucht darstellen, als wäre dies aus der Heiligen Schrift zu folgern. Darum
sollen alle dafür Sorge tragen, dass niemand in der Katechese oder bei der Predigt

des Gotteswortes etwas lehre, das mit der evangelischen Wahrheit und dem
Geiste Christi nicht im Einklang steht.4

Abraham J. Heschel, der 1940 in die Vereinigten Staaten flüchtete, betreibt

Theologie aus der geschichtlichen Situation des Menschen heraus. Dies im
Andenken an die Millionen Juden, die der menschenverachtenden Ideologie

des Nationalsozialismus zum Opfer fielen, darunter ein Grossteil seiner

eigenen Familie. Aus diesem biografischen Kontext heraus erwartete
Heschel die bedingungslose Bekämpfung jeglicher antijüdischer Elemente.
Aus dem unbedingten Geist seines dritten Memorandums, das er am 22.

Mai 1962 Kardinal Bea übergab, wird die Diskrepanz, die ihn zu seiner

leisen Enttäuschung veranlasste, deutlich. Es ist ein radikaler Aufschrei des

Gewissens in der Tradition der Propheten Israels gegen alle Ausformungen
der Verachtung und der Ungerechtigkeit. In erstaunlicher Kongruenz zu
Hannah Arendts Banalität des Bösen bildet für Heschel die Gleichgültigkeit
das schlimmste Übel, schlimmer als das Böse selbst. Denn: Einen Menschen
nicht zu beachten, ist bereits verachtend und ungerecht, da in dieser Haltlosigkeit

keine Bedingung geschaffen wird, dem Anderen gerecht zu werden.
Aus dieser moralischen Einsicht heraus entwickelt Heschel einen biblischen

Imperativ, um kategorisch gegen Ungerechtigkeit und Ignoranz - was
gemeinsam das unheilige Amalgam des Antisemitismus — bildete, vorzugehen:

Anti-Semitism is an ancient and complex evil, which cannot be ascribed to a single

cause. Nor can responsibility for its perpetuation be invested in one particular

4 Das Dokument Nostra Aetate ist online verfügbar unter: http://vatican.va/ar
chive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_l 9651028_nos

tra-aetate_ge.html [10.10.2016].

514



institution. Yet, in response to prophetic call for justice, and out of respect for
the six million innocent martyred, we must ask that all institutions — political,
civic, and religious — examine, and uproot possible sources of anti-Semitism in
themselves; and we must confront each of the sources, including invidious
religious teachings. Foremost among these is the slanderous claim that "the Jews"
are collectively responsible for the Crucifixion ofJesus, that because of this the

Jews are accursed and condemned to suffer dispersion and deprivation
throughout the ages. This charge has been used by anti-Semites for centuries,
to justify the most cruel and inhuman treatment of Jews; it has even been
advanced to justify the fate of six million Jews during the Nazi Holocaust.5

Aus dieser Haltung heraus wird deutlich, inwiefern Heschel im Dokument
den Kompromisscharakter6 bemängelte, aber angesichts der Tilgung
theologischer Irrläufer sich über den Wert eines historischen Meilensteins durchaus
bewusst war.7 Die Metaphorik des Steines lässt sich auch mit einer Wand

5 ABRAHAM J. Heschel, On Improving Catholic-Jewish Relations: A Memorandum to

His Eminence Agostino Cardinal Bea President the Secretariatfor Christian Unity, New
York 1962. Online verfügbar unter: http://ajcarchives.org/AJC_DATA /Fi-
les/6A4.PDF [20.10.2016],

6 Entsprechend kommentiert Michael A. Chester: „However, it fails to make spe¬
cific mention of the deicide charge, and there is no reference to the Church's
historical involvement in Antisemitism, nor to the Holocaust or the State of
Israel." (CHESTER, Heschel and the Christians [Anm. 1], S. 257). — Beachtenswert

ist dazu ebenfalls die Einschätzung von Werner Trutwin: „Damit fiel das

Dokument trotz seiner grundlegenden Neuorientierung nicht ganz so aus, wie

es seine Befürworter erhofft hatten. Die Endfassung lässt auch eine Reihe von
Kompromissformulierungen erkennen. Sie enthält weder eine klare Absage an
die Judenmission noch ein deutliches Bekenntnis zur Mitschuld der katholischen

Kirche an der Schoa. Die diplomatische Anerkennung des Staates Israel
durch den Vatikan erfolgte erstimjahre 1993." (WERNER TRUTWIN, Die Kluft
überwinden. „Nostra Aetate Art. 4" — Eine Bestandsaufnahme, in: Freiburger

RundbriefAt. 1 [2015], S. 20-23, dort S. 21). — Zu ergänzen gilt es hier das
Schuldbekenntnis von Papst Johannes Paul II. aus dem Jahre 2000; insbesondere das

vierte Schuldbekenntnis im Verhältnis zu Israel: „Gott unserer Väter, du hast
Abraham und seine Nachkommen auserwählt, deinen Namen zu den Völkern
zu tragen. Wir sind zutiefst betrübt über das Verhalten aller, die im Laufe der
Geschichte deine Söhne und Töchter leiden Hessen. Wir bitten um Verzeihung
und wollen uns dafür einsetzen, dass echte Brüderüchkeit herrsche mit dem
Volk des Bundes." (http://theolog y.de/reHgionen/oekumene/evangeHscher-
kathoHscherdialog/meaculpa.php) [20.10.2016].

7 Entsprechend legt Abraham J. Heschel 1966 der Rabbinical Assembly convention

einen Artikel vor, in dem er auf die eingelösten GeHngensbedingungen für den

jüdisch-christiichen Dialog aufmerksam macht: „The most important aspect oft

515



assoziieren, die durchbrochen wurde. Die Dimension dieses dialogischen
Aufbruchs spiegelt sich bei Heschel besonders markant in einer fast
wortwörtlich wiederkehrenden Textpassage8, die seiner Theologie die
Tiefenstruktur verleiht, indem die einbrechende Stelle vertiefend umkreist wird.
So bildet dieser Auf- und Einbruch gleichzeitig den Schlusspunkt der
Stellungnahme im Gespräch an der besagten theologischen Konferenz im März
1966, deren berührende Dynamik eines sich öffnenden Denkraums hier wie

folgt hörbar wird:

If you would permit me to speak another two minutes, I would like to suggest
that the statement on the Jews calls for dialogue. What divides us, what unites
us? Now we disagree in law, in creed, in commitments that lie at the very heart
of our religious existence. We say "no" to one another in some doctrines
essential and sacred to us. What unites us? Our being accountable to God, our
being objects of God's concern, precious in his eyes. Our conceptions ofwhat
ails us may be different, but the anxiety is the same. The language, the imagination,

the concretization of our hopes are different, but embarrassment is the

same and so is the sigh, the sorrow. And the necessity to obey? We may disagree
about the ways of achieving fear and trembling, but the fear and trembling are
the same. The demands are different, but consciences are the same. And so is

the challenge we face in many moments of spiritual agony. Above all while
dogmas, while forms of worship are divergent, God is the same. What unites
us? A commitment to the Hebrew Bible as Holy Scripture, faith in the creator,
the God of Abraham, commitment to many of his commandments, the justice
and mercy, a sense of contrition, sensitivity to the sanctity of life, to the
involvement of God in history, to the conviction that without the holy the good
will be defeated, and the prayer that history may not end before the days, and

so more. Maybe then it may come very soon when the Hebrew Bible will be
called the Hebrew Bible — without the adjective "old".9

he new Christian understanding ofJudaism is the gradual realization of the
unfairness of proselyting Jews. For nineteen hundred years, the Church defined
her relation to the Jews in one word: mission. What we witness now is the
beginning of a change in that relation, a transitionfrom mission to dialogue. Since the

problem of mission is the most serious obstacle that stands in the way of mutual
understanding, it will be necessary to explore it most thoroughly." (ABRAHAM J.

HESCHEL, From Mission to Dialogue?, in: Conservative Judaism 21 [1967], S. 1-11,
dort S. 9).

8 Es handelt sich um eine Textstelle, die Heschels Engagement im interreligiösen
Dialog im unmittelbaren Nachgang zu Nostra Aetate widerspiegelt; dies
insbesondere in der intensiven Zeit 1966 und 1967: So setzt Heschel die Textpassage
ein in: No Religion is an Island (1966), Session VIII Discussion (1966), From
Mission to Dialogue? (1967), und: What we might do together (1967).

9 HESCHEL, Session VIII (Anm. 3), S. 374.

516



Die Bibel transformiert sich bei Heschel zum spirituellen Brennpunkt, der
mit der Eindringlichkeit der leidenschaftlich-prophetische Stimme eingekreist

wird, um das Gegenüber zu berühren. Und: um auf ein unbedingtes
Sollen aufmerksam zu werden, das der Bibel jenseits der Einteilung in Altes
und Neues Testament als die Präsenz Gottes eingeschrieben ist. Dies ist die

Essenz des biblischen Imperativs. Es ist dieser spezifische Grundton10, den

Heschel hörbar werden lässt und der durch das Denken hindurchgeht, es

stimmt und zu einem Ereignis werden lässt. Dieses wirkt im eigentlichsten
Sinne des Dia-logos nach: Als dialogisches Denken, das weit darüber
hinausreicht, bloss einen interreligiösen Beitrag zu leisten, sondern er
„beschreibt das Religionsgespräch als eine Lebensform".11 Heschels Denken
vergegenwärtigt und verlebendigt sich in jenem Zwischen, welches das Selbst

transzendiert und dabei auf ein Schöpfungsgeflecht verweist. Die Verflechtung

impliziert dabei eine dialogische Struktur, die über die symmetrische
Ich-Du-Beziehung im Sinne Buber hinausgeht, da der Mensch in seiner

Kreatürlichkeit Objekt göttlicher Sorge und Betroffenheit ist. Dieser
leidenschaftliche Gedanke bildet den Kern im Denken Heschels. Programmatisch
dafür steht eines seiner zentrasten Werke, das als Vorgeschichte zu Nostra
Aetate gelesen werden kann: God in Search ofMan. So muss in diesem Kontext
auf die Erwähnung Tanenbaums eingegangen werden, dass Heschel kurz

vor dem Abfassen des behandelten Memorandums — im Februar 1962 —

Kardinal Bea dieses Werk mit Man is Not Alone und The Sabbath zusammen
schickte, was Bea im Geiste des Dialogs „as a strong common spiritual

10 Ich erlaube mir an dieser Stelle eine persönliche Anmerkung zum Tode Le¬

onard Cohens anzubringen: Sein musikalisches Werk kreist um solch einen

prophetischen Grundton, der durch seine Lieder (exemplarisch in Hallelujah)
hindurchgeht, und als passierendes Ereignis vernommen wird. Im Sinne von
George Steiner bedeutet diese Passage Personwerdung im eigentlichsten Sinne
des Wortes: „Im Paradiso spricht Dante von einem Pfeil, der sein Ziel erreicht,
ehe die Musik der Bogensehne verklungen ist. Das I'ibrato dauert nach dem Klang
noch in uns fort. In diesem Verharren liegt vielleicht die für uns dichteste
Annäherung an die spekulative Ahnung, daß es Werte und Energien in der menschlichen

Person gibt — und per-sonare bedeutet ganz genau »hindurchklingen«,
»hindurchsagen« —, die den Tod transzendieren." (GEORGE STEINER, Von realer

Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, München 1990, S. 294f.). Von solch einem

Nachklang - insbesondere Abrahams refrainartig wiederholtes Hinneni - zeugt
Cohens letztes Album You Want It Darker, das vor wenigen Wochen erschien.

11 BERNHARD DORNA, Abraham Joshua Heschel (1907-1972) - „Keine Religion
ist eine Insel", in: PETRUS BSTEH und BRIGITTE PROKSCH (Hg.), Wegbereiter des

interreligiösen Dialogs, Berlin 2012, S. 129-136, dort S. 132.

517



bond between us"12 auffasste. Kimelman bemerkt dazu: „This language of
'spiritual bondedness' was eventually incorporated into the text of the
Church document and became central to papal teaching on the Jews."13 Ein
eindrückliches Zeugnis dafür liefert Papst Paul VI. 1973 in seiner Generalaudienz,

indem er Heschels Grundgedanken fünfWochen nach dessen Tod
aufgreift, dass jeder Gottsuchende schon zuvor von Gott aufgesucht worden

sei und mithin einen jüdischen Denker explizit zur Referenz eines

christlichen Anliegens nimmt. Letztlich handelt es sich dabei um das gemeinsame

theologische Anliegen, welches sein Fundament in einer vortheologischen

existenziellen Glaubenssphäre hat, die Heschel als Tiefentheologie14
herausarbeitet. Das spirituelle Band fasste er bei einer Tischrede anlässlich
eines Festessens für Kardinal Bea am 1. April 1963 in folgende Worte:

Respekt vor den Bindungen des anderen, Respekt vor dem Glauben des anderen

ist mehr als eine politische und gesellschaftliche Forderung. Er entsteht aus
der Einsicht, dass Gott grösser ist als Religion, Glaube tiefer als Dogmen und
Theologie ihre Wurzeln in der Tiefentheologie hat. Ökumenische Einstellung
ist die Anerkennung, dass religiöse Wahrheit nicht im Vakuum leuchtet, dass

die Hauptfrage der Theologie vortheologisch ist, dass Religion die Gesamtsituation

des Menschen betrifft, sein Denken und Handeln, und deshalb nie isoliert
bleiben darf. [...] Im Geist der Tiefentheologie hat Kardinal Bea angekündigt,
dass er beabsichtige, eine Konstitution über die Freiheit der Religion für die
nächste Sitzung des Konzils vorzubereiten.15

12 TANENBAUM, Jewish-Christian Relations (Anm. 1), S. 302.

13 REUVEN KIMELMAN, Rabbis Joseph B. Soloveitchik and Abraham Joshua
Heschel on Jewish-Christian Relations, in: Modem Judaism 24 (2004), S. 251-271,
dort S. 253f.

14 1960 hält Heschel einen Vortrag mit dem Titel Tiefentheologie, die er folgender-
massen charakterisiert: „Die Urfrage der Theologie ist vor-theologisch\ es geht um
die gesamte Situation des Menschen und seine Verhaltensweisen gegenüber
dem Leben und der Welt. [...] Wir befassen uns nicht gern mit Tiefentheologie,
weil ihr Gegenstand sich nicht leicht in Worte fassen lässt und wir die Unklarheit

fürchten. Es gibt keine Kasuistik der Innerlichkeit, keine Kodifizierung der
inneren Erfahrungen. Doch ein Leben, in dem alles erklärt, eine Seele, die völlig
durchorganisiert wäre, hätte keine Lebenskraft mehr. Theologie spricht für alle,
Tiefentheologie nur für den einzelnen. Theologie strebt nach Kommunikation,
nach Universalität; Tiefentheologie strebt nach Einsicht, nach Einzigartigkeit."
(Abraham J. Heschel, Tiefentheologie, in: Abraham J. Heschel, Die ungesicherte

Freiheit. Essays s^urmenschlichen Existenz Neukirchen-Vluyn 1985, S. 97-105,
dort S. 98,100).

15 ABRAHAM J. Heschel, Die ökumenische Bewegung, in: HESCHEL, Die ungesi¬

cherte Freiheit (Anm. 14), S. 145-148, dort S. 146f.

518



Die ökumenische Bewegung bezieht ihre wahre Legitimation aus der
Dimension der dargelegten Tiefentheologie, welche den Meilenstein des

Dokumentes dadurch präfigurierte. Das damit innigst verwobene spirituelle
Anliegen nahm im Titel des Artikels 5 programmatische Gestalt an: Universale

Brüderlichkeit. Diese Überschrift enthält keine der genannten Ambigui-
täten, sondern ist Ausdruck jenes ,,Geist[es] der Tiefentheologie", der auch

die Einführung von Nostra Aetate wesentlich prägt und den Grundton He-
schels vernehmen lässt:

Die Menschen erwarten von den verschiedenen Religionen Antwort auf die

ungelösten Rätsel des menschlichen Daseins, die heute wie von je die Herzen
der Menschen im tiefsten bewegen: Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel
unseres Lebens? Was ist das Gute, was die Sünde? Woher kommt das Leid, und
welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zum wahren Glück? Was ist der Tod, das

Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schliesslich: Was ist jenes
letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen und
wohin wir gehen?16

Diese Fragen haben ihre Wurzeln in der von Heschel genannten Hauptfrage

der Theologie, deren existenzielle Bedeutung vortheologisch ist, die

Gesamtsituation des Menschen betrifft „und deshalb nie isoliert bleiben
darf. Knapp zwei Wochen nach der offiziellen Veröffentlichung des

revolutionären Kirchendokuments hält Abraham J. Heschel am Union Theological

Seminary eine Inauguralvorlesung, bei der die Problematik der Isolation bis

in die Titelgebung nachhallt: No Keligion is an Island. Die Herausforderungen
sind gemeinsame und bindende Herausforderungen, die einem isolierenden
Inseldenken widerstreben. Die Gesamtsituation des Menschen reflektiert
Heschel im historischen Kontext, um eine gemeinsame spirituelle Antwort
auf den Nazismus zu finden, die in der Position einer Postholocaust-Theologie

zu verorten ist:

Nazism in its very roots was a rebellion against the Bible, against the God of
Abraham. Realizing that it was Christianity that implanted attachment to the

God of Abraham and involvement with the Hebrew Bible in the hearts of
Western man, Nazism resolved that it must both exterminate the Jews and
eliminate Christianity, and bring about instead a revival ofTeutonic paganism.
Nazism has suffered a defeat, but the process of eliminating the Bible from the
consciousness of the Western world goes on. It is on the issue of saving the

radiance of the Hebrew Bible in the minds of man that Jews and Christians are
called upon to work together. None ofus can do it alone. Both of us must realize

16 http://vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii
_decl_l 9651028_nostra-aetate_ge.html [10.10.2016].

519



that in our age anti-Semitism is anti-Christianity and that anti-Christianity is

anti-Semitism.17

Auch wenn der Nationalsozialismus als historische Erscheinung überwunden

wurde, so gibt Heschel zu bedenken, dass das Verschwinden der
biblischen Kultur weiter voranschreitet. Der entscheidende Aspekt des

biblischen Imperativs hegt in der erinnernden Vergegenwärtigung des biblischen
Gottes. Dieser Akt ist dermassen elementar, dass er einerseits im historischen

Bewusstsein gegen das Vergessen als gemeinsame Aufgabe begriffen
werden muss und andererseits eine Wirklichkeit in der gegenseitigen
Verflechtung des spirituellen Bandes schafft. Das Kernanliegen besteht im
biblischen Imperativ, wobei es nun noch eine zusätzliche Volte zu berücksichtigen

gilt: Die Rettung des Glanzes der hebräischen Bibel. Die etwas
hermetische Ausdrucksweise verweist auf eine mystisch geprägte Lichtmeta-

phorik, die es ihrerseits im Kontext der Kernfrage Heschels zu erhellen gilt:
Was ist das Pathos Gottes? Erst aus diesem AnHegen heraus lässt sich
Heschels chassidisch geprägte Spirituaütät deuten und interreligiös für einen

Dialog fruchtbar machen.

2. Das Pathos Gottes als Brennpunktfür Heschels Spiritualität

Abraham J. Heschel wurde am 11. Januar 1907 in Warschau als

Nachkomme bedeutender chassidischer Dynastien geboren und nach seinem

Grossvater — dem Apter Rav — benannt.18 Dieses chassidische Erbe hat ihn
insofern entscheidend geprägt, als spekulative Konzepte der Kabbala an
Lebensnähe gewannen und Gott in seiner konkret erfahrbaren Gegenwart
ins Zentrum des chassidischen Denkens rückte. Die Transzendenz Gottes

17 ABRAHAM], Heschel, No Religion Is an Island, in: SUSANNAH HESCHEL (Hg.):
Mora! Grandeur and SpiritualAudacity, New York 1997, S. 235-250, dort S. 236.

18 Von seiner Verbundenheit mit seiner chassidischen Heimat zeugen die folgen¬
den Sätze der Einleitung seines letzten Werkes, in dem er sich zugleich auf seine

jiddische Muttersprache rückbesinnt (hier in englischer Übersetzung): „I was
born in Warsaw, Poland, but my cradle stood in Mezbizh (a small town in the

province of Podolia, Ukraine), where the Baal Shem Tov, founder of the
Hasidic movement, lived during the last twenty years of his life. That is where

my father came from, and he continued to regard it as his home. [...] I was
named after my grandfather, Reb Abraham Joshua Heschel - ,the Apter Rav',
and last great Rebbe of Mezbizh. He was marvellous in all his ways, and it was

if the Baal Shem Tov had come to life in him. When he died in 1825, he was
buried next to the holy Baal Shem. The Apter Rav claimed that his soul had
lived in several incarnations, and for his descendants it was as if he had never
died." (AbrAHAMJ. Heschel H PassionforTruth, London 1974, S. XIII.

520



ist theologisch nicht zu erklären, aber seine Immanenz — kabbalistisch als

göttliche Einwohnung der Shekhina verstanden — lässt sich als tiefentheologische

Spur der Verwunderung und des Staunens vor der Präsenz Gottes

erspüren. In diesem vortheologischen Gespür ortet Heschel eine gestaltende

Annäherung an das Leben, das sich in seiner inneren Dimension
durch Heiligkeit auszeichnet. Oder: Existenz bedeutet als Einzelner vor
Gott stehen, wobei weniger der Glaube als vielmehr der Glaubensakt
entscheidend ist, dem ein genuin schöpferisches Element innewohnt, das für
die Spiritualität konstitutiv ist:

Those to whom awareness of the ineffable is a constant state of mind know
that the mystery is not an exception but an air that lies about all being, a spiritual
setting of reality; not something apart but a dimension of all existence. They learn

to sense that all existence is embraced by a spiritualpresence-, [...]. It is His otherness,

ineffable and immediate as the air we breathe and do not see, which enables

us to sense His distant nearness.19

Der spannungsvoll-paradoxale gesättigte Gedanke einer spirituellen
Präsenz unsichtbarer Nähe erfährt eine erweiternde Vertiefung, indem der

immanente Gott im Kontext sich ereignender Schöpfung gedeutet wird; als

dynamischer Prozess aktualisierender Vergegenwärtigung in der Welt.
Indem sich Gott mit und in der Welt vermischt, entsteht eine Brüchigkeit, die

blasphemisch anmutet, aber einen tiefreligiösen Kern besitzt: Die Fragilität
Gottes widerspricht seiner Allmacht, aber verleiht dem Menschen die

höchste Würde, echter Partner Gottes zu sein, weil Gott mit seiner Shekhina

den Menschen als Partner braucht, weil der Mensch bis in die Etymologie
hinein — Shakhen — mit Gott benachbart ist. Die darin enthaltene Nachbarschaft

schafft Nähe und bringt in der Welt einen Heilsprozess in Gang, der
auf der Folie der lurianischen Kabbala als Tiqqun Olam bezeichnet wird.
Gott hat sich beim Schöpfungsakt selbst entäussert, was zur Folge hat, dass

sich ein Teil seines Wesens im Exil befindet und erlösungsbedürftig ist. Die
entsprechende Disposition verweist auf das Leiden der Shekhina Gottes,
welche eine Trennung erleidet. Dieses Widerfahrnis bildet die Urform des

Pathos als das Pathos Gottes: Als sein Leiden. Dieser Bruch als eine
Gebrochenheit verstanden, schafft gleichzeitig ein Dispositiv für gegenseitige
Betroffenheit. Dies als Dimension eines Pathos, die einerseits zwischen
Gott und Mensch wirksam ist, andererseits die fundamental ethische

Grundausrichtung menschlichen Mitfühlens und Mitverstehens prägt. Es

19 Abraham J. Heschel, Man is not alone: A Philosophy ofReligion, New York 1951,
S. 64, 122.

521



entsteht dadurch eine Schnittstelle zwischen menschlichem und göttlichem
Pathos, deren Einheitspunkt sich in der Sensitivität begründet, sich dem
Anderen hin zu öffnen. Der Andere ist dabei gleichzeitig Gott und
Mitmensch. Diesem Pathos ist das Ethos transitiver Sorge eingeschrieben.
Insofern hat Heschel bereits in Man is not alone das spirituelle Band präfiguriert:
The only concern that may be ascribed to Him is a transitive concern, one
which is implied in the very concept of creation. For if creation is conceived as

a voluntary activity of the Supreme Being, it implies a concern with that which
is coming in to being. Since God's existence is continuous, His concern or care

for His creatures must be abiding. While man's concern for others is often
tainted with concern for his own self and characterized as a lack of self-sufficiency

and a requirement for the perpetuation of his own existence, God's care
for His creatures is a pure concern.20

Diese Teilnahme charakterisiert Heschel als seine gewichtigste (vor)theolo-
gische Kategorie: dem göttlichen Pathos als erfahrbare Realität der Sorge
und Fürsorge. In diesem Lichte erhält die Tat des Menschen unendlichen

Wert, da sie Gott zu bewegen vermag. Als Erleidender ist der Mensch offen
und empfänglich für die Transzendenz Gottes, die in die Immanenz
einbricht und für den Menschen ein Widerfahrnis darstellt. Als aktiv Suchender

richtet der Mensch sein Bewusstsein auf das Göttliche aus21 und weiss

von der Wirkungskraft seiner Tat, die auf Gott wirken und Wirklichkeit
erschaffen kann. Dies ist letztlich die Wirkungsweise des genannten Tiqqun
Olam, damit die Welt durch das Einigende bzw. Verbindende wieder ganz
wird. — Darin besteht die Rettung des Glanzes der hebräischen Bibel, was
Heschel in No Religion is an Island interreligiös pointiert:

20 HESCHEL, Man is not alone (Anm. 19), S. 143.

21 In dieser Art mystisch geprägter Ereignishaftigkeit bildet das Gebet für Heschel
eine äusserst zentrale interreligiöse Dimension, in der Glaube wortwörtlich
passiert, indem das Glaubensgeschehen über das Subjekt hinausgeht, es transzen-
diert. In der entsprechenden Gerichtetheit des Menschen auf Gott formiert sich
eine Aufmerksamkeit, die durchbricht und im Durchbrechen dieser Form die

Welt transformiert. „Prayer is more than paying attention to the holy. Prayer comes
about as an event. It consists of two inner acts: an act of turning and an act of
direction. I leave the world behind as well as all interests of the self. Divested of
all concerns, I am overwhelmed by only one desire: to place my heart upon the
altar of God. [...] But there are forces that interfere with God's mercy, with God's

power. This is a dreadful mystery as well as a challenge: God is held in captivity.
I pray because God, the Shekinah, is an outcast. I pray because God is in exile

[...]." (AbrahamJ. Heschel: On Prayer, in: Susannah Heschel [Hg.], Moral
Grandeur and SpiritualAudacif. New York 1997, S. 257-267, dort S. 259£).

522



When I speak about the radiance of the Bible in the minds of man, I do not
mean its being a theme for Information, Please but rather an openness to God's

presence in the Bible, the continuous ongoing effort for a breakthrough in the soul
of man, the guarding of the precarious position of being human, even a little
higher than human, despite defiance and in face of despair. The supreme issue

is today not the Halacha for the Jew or the Church for the Christian — but the

premise underlying both religions, namely, whether there is a pathos, a divine

reality concerned with the destiny of man which mysteriously impinges upon
history; the supreme issue is whether we are alive or dead to the challenge and
the expectation of the living God. This crisis engulfs all of us. The misery and
fear of alienation from God make Jew and Christian cry together.22

Aus den Parametern einer religiösen Anthropologie heraus ergeben sich die

wesentlichen Merkmale, um dem diffusen Begriff der Spiritualität die nötigen

Konturen zu verleihen. Dabei seien drei Wesensbestimmungen des

religiösen Menschen hervorgehoben: 1. Die Offenheit des Menschen gegenüber

der heiligen Präsenz des biblischen Gottes. 2. Die Dimension des

schöpferischen Durchbruchs in der Seele des Menschen. 3. Das Pathos

Gottes als Struktur der Sorge gegenüber dem Menschen und Vorbild der

gegenseitigen Sorge zwischen den Menschen.
Dies bildet den tiefentheologischen Nährboden für einen Begriff der

Spiritualität, der nicht zur hohlen Phrase oder kitschigen Esoterik
verkommt, sondern ein waches Bewusstsein schafft und zum Handeln
auffordert. So engagierte sich Heschel als Person des öffentlichen Lebens in
der amerikanischen Bürgerrechts- und Anti-Kriegsbewegung. Im selben

Jahr von NostraAetate nimmt Heschel am Friedensmarsch von Selma nach

Montgomery an der Seite mit Martin Luther King teil, um Seite an Seite

gegen Rassendiskriminierung zu kämpfen. Die Grenzverwischung
zwischen den Sphären des Religiösen und Politischen entspringt dabei dem
erfühlten göttlichen Pathos, das über die psychologische Kategorie von
Empathie auf die religiöse Wesensbestimmung des Menschen verweist.
Gerade im Kontext dieses politischen Engagements sei hier ein zusätzliches

Wesensmerkmal ergänzt: „Religious existence is living in solidarity
with God. Yet to maintain such solidarity involves knowing how to rise,
how to cross an abyss."23 Mithin können wir als 4. festhalten: Solidarität
mit Gott, was die Solidarität zum Mitmenschen impliziert. Der spirituelle
Boden dieses Punktes bedarf noch einer zentralen Präzisierung und
Differenzierung, die im gedanklichen Zusammenhang zwischen Shekhina und

22 HESCHEL, No ReligionTs an Island (Anm. 17), S. 236.

23 HESCHEL: On Prayer (Anm. 21), S. 266.

523



Shakhen bereits angelegt, aber noch nicht zu Ende gedacht war: Die
Verbindung zwischen der Gegenwart Gottes und seiner partnerschaftlichen
Nachbarschaft hat nicht die Gattung Mensch zum Referenzpunkt Gottes,
sondern die einzelne Person, die im Ebenbild Gottes24 erschaffen wurde.
Menschsein ist Personsein, Menschwerdung ist Personwerdung. So ist
authentische Solidarität nur mit einer Person mit Eigennamen — nicht mit
dem Menschen als Idee — möglich. In dieser Hinsicht ist es zwingend, die

religiös eingefärbte anthropologische Bestimmung in spiritueller Hinsicht
mit dem 5. Punkt zu ergänzen: Die Heiligkeit des Menschen besteht in
seiner Personenhaftigkeit. So erstaunt es nicht, dass Heschel in seinem für
den interreligiösen Dialog absolut zentralen Text No Religion is an Island

diesen Punkt mit dem Pathos Gottes wie folgt zusammenfliessen lässt:

On what basis, do we people of different religious commitments meet one
another? First and foremost, we meet as human beings who have much in
common: a heart, a face, a voice, the presence of a soul, fears, hope, the ability to
trust, a capacity for compassion and understanding, the kinship of being
human. My first task in every encounter is to comprehend the personhood of the
human being I face, to sense the kinship of being human, solidarity of being.
To meet a human being is a major challenge to mind and heart. I must recall
what I normally forget. A person is not just a specimen of the species called

Homo sapiens. He is all of humanity in one, and whenever one man is hurt, we
are all injured. The human is a disclosure of the divine, and all men are one in
God's care for man. Many things on earth are precious, some are holy, humanity

is holy of holies. To meet a human being is an opportunity to sense the

image of God, the presence of God.25

24 McGinn setzt ebenfalls bei der Ebenbildlichkeit Gottes an, um christliche Spi¬

ritualität aus dieser biblischen Tradition heraus zu bedenken. Dabei kritisiert er,
dass die kirchlichen Dokumente diese Tradition zu eindimensional aufnehmen
und das spirituelle Anliegen verfehlen: „Despite the continuing appeal to imago
dei anthropology in modern papal documents, one can wonder if the full richness

of this ancient tradition has been utilized both within Catholic theology
itself, as well as in dialogue with other religions. The papal texts often seem

content to reaffirm humanity's creation in the image and likeness of God without

developing the content of this affirmation in any original or detailed way."
(BERNARD McGinn, Humans as Imago Dei: Mystical Anthropology Then and

Now, in: EDWARD HOWELLS und PETER TYLER (Hg.): Sources ofTransformation.

Revitalising Christian Spirituality, London / New York 2010, S. 19-40, dort S. 32.).
Dieser Aufsatz versucht mit Heschel genau das ausgeführte Anliegen McGinns
ernst zu nehmen.

25 HESCHEL, No Religion Is an Island (Anm. 17), S. 238.

524



Die Beschreibung dieses lebendigen Schöpfungszusammenhangs verweist
auf den Menschen, der durch die Gottesbegegnung sich in seiner Personalität

erfährt, wobei die Begegnung auf fundamentale Art und Weise ein Gegenüber

bedingt. Die Transzendenz Gottes spiegelt sich dabei im Mitmenschen,

der mich auffordert, mein Selbst zu transzendieren, um der Gegenwart

des Anderen gewahr zu werden. Die Wahrheit liegt dabei in der
Selbsttranszendenz bzw. in der Aufgabe, den Anderen in seiner Personenhaf-

tigkeit zu verstehen. Auf diesem Grund des Verstehens gründet entsprechend

auch die Wahrhaftigkeit der dialogischen Begegnung.26 Der spirituelle

Faden transformiert sich zu einem heiligen Faden, mit dem das Gewebe
kreatürlichen Seins seinen Stoff erhält. Das mitfühlende und mitdenkende
Pathos bildet dabei das begründende Muster, dies aus dem Motiv bzw. dem

Beweggrund der Tiefentheologie heraus.

3. Spuren desprophetischen Bewusstseins

Versammelt und bündelt man nun die entwickelten fünf zentralen Aspekte
zur Spiritualität, findet Heschel in der Person des Propheten die höchste

schöpferische Ausdrucksform. Auch wenn die Schöpfung des Universums

abgeschlossen ist, so ist jener entscheidende Teil der schöpferischen Dynamik

in einer unabgeschlossenen historischen Bewegung, der sich zwischen
Mensch und Gott abspielt. In diesem Drama ist der Prophet Leitfigur — für
Juden und Christen, was Fleschel mithin zum Ausgangspunkt der Einleitung

seines erwähnten Memorandums machte:

With humility and in the spirit of commitment to the living message of the

prophets of Israel, let us consider the grave problems that confront us all as the

26 Vgl. in diesem Kontext Ruthishausers Beitrag am Theologischem Kolloquium,
das vom 9. bis 11. März 2014 in Bad Honnef stattfand, um Rechenschaft über
die Rezeption zu Nostra Aetate 4 abzulegen. Sein Ansatz verfolgt die Abgrenzung

christlicher gegenüber säkularer Spiritualität, wobei die Einbettung in eine
biblische Anthropologie zentral und dialogisch prägend ist: „Der dialogische
Ansatz der christlichen Spiritualität verdankt sich einem biblisch-theistischen
Weltbild, dem gemäss menschlicher und göttlicher Geist unterschieden werde
und zugleich zusammenwirken. Die Beziehung zu einem handelnden Gott ist
konstitutiv und untrennbar mit der Beziehung des Menschen gegenüber
Mitmenschen und Geschöpfen verbunden. Da diese Grundstruktur mit der
jüdischen Wirklichkeitsauffassung übereinstimmt, zeigt die christliche Spiritualität
eine strukturelle Nähe zu jüdischem Denken." (CHRISTIAN M. RUTHISHAUSER,
Christliche Spiritualität und jüdisch-christlicher Dialog, in: REINHOLD BOSCHKI
und JOSEF WOHLMUTH (Hg.), Wendepunkt im Verhältnis von Kirche und]udentum —

bleibende Herausforderungfür die Theologie, Paderborn 2015, S. 49-59, dort S. 52.

525



children of God. Both Judaism and Christianity share the prophet's belief that
God chooses agents through whom His will is made known and His work done

throughout history. Both Judaism and Christianity live in the certainty that
mankind is in need of ultimate redemption, that God is involved in human

history, that in relations between man and man God is at stake [.. ,].27

Dies bedeutet, dass der Prophet nicht bloss ein Sprachrohr Gottes ist, der

mit der besonderen Kompetenz ausgestattet ist, in die Zukunft zu blicken.
Gerade in spiritueller Hinsicht kommt dem Propheten die besondere

Aufgabe zu, im Prozess zwischen Schöpfung, Offenbamng und Erlösung
entscheidend mitzuwirken. Maimonides28 folgend sind die Propheten einerseits

biblische Vorbilder, andererseits — und dies ist höher zu bewerten —

repräsentieren sie die höchste Erkenntnisstufe im Zusammenspiel zwischen
Phantasie und Intellekt. Bei Heschel kristallisiert sich ein Konzept des

prophetischen Bewusstseins heraus. Eine entscheidende Spur entwickelte er in
seiner Berliner Studienzeit: Unter dem methodischen Einfluss der
Phänomenologie Husserls untersuchte er die spezifischen Bewusstseinsakte bzw.
die Bewusstseinshorizonte, in denen die prophetische Qualität in den
unterschiedlichen historischen Kontexten zur Gegebenheit kommt.

Aufgrund der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten kann
diese bahnbrechende Schrift erst 1936 in Krakau unter dem Titel Die

Prophétie veröffentlich werden. In der Prophétie verdichtet sich exemplarisch
die verschlungene Dramatik in der dynamischen Beziehung zwischen
Mensch und Gott, die von reziproker Sorge geprägt ist. Beide Seiten sind

von den Prozessen in der Welt betroffen. Im Modus der Betroffenheit

27 HESCHEL, On Improving Catholic-]ewish Relations (Anm. 5), S. 1-13, dort S. 1.

28 Unmittelbar nach Abschluss seiner Dissertation veröffentlicht Heschel 1935 im
Erich Reiss Verlag in Berlin eine Biografie zu Maimonides. Vom mittelalterlichen

Rationalismus übernimmt Heschel die bewusstseinsmässige Ausrichtung
einer subjektivierenden Erkenntnisleistung: „Die Meditationstechnik der
Verneinung ist eine logische Methode. Maimonides, der von Jugend an ausser der
philosophischen auch die prophetische Erkenntnisweise erstrebte, richtet seine
Meditation auch mit den Elementen des Prophetischen auf. Die Einzelexistenz,
die individuelle Erscheinung wird zur Warte, von der aus Maimonides Gott
erkennen und verstehen will." (ABRAHAM J. HESCHEL, Maimonides: Eine Biographie

[Information Judentum, Bd. 12], Neukirchen-Vluyn 1992, S. 180). Gerade
in Hinblick auf die erlösende Aufgabe der Propheten nimmt Heschel in No
Religion is an IslandMaimonides als Referenz, um das Christentum und den Islam
im Rahmen einer sogenannten preparatio messianica zu würdigen. Die Weltreligionen

wirken gemeinsam an der Erlösung mit (vgl. dazu: HESCHEL, No Religion
Is an Island [Anm. 17], S. 248f.).

526



entsteht Bewegung. — Gott lässt sich bewegen bzw. affizieren, weil er in
einer leidenschaftlichen Beziehung zum Menschen steht. Mehr noch: ein

Bedürfnis nach menschlicher Rechtschaffenheit hat. Der Prophet verkörpert

dabei idealtypisch einen Glauben, der sich als (zu)wendendes Erlebnis

und Ereignis vollzieht, indem der Mensch sein Selbst transzendiert.
Im biblischen Grundverständnis handelt es sich dabei nicht um eine

Selbstoffenbarung Gottes, sondern um einen historisch situativen Modus der

Mitteilung, durch die der Mensch Anteil nimmt. In Amerika vertieft und

ergänzt Heschel seine Dissertation in der Schrift The Prophets von 1962,

was im selben Jahr seine eigene Verflechtung rund um Nostra Aetate prägt.
Der bereits angestimmte Grundton universaler Brüderlichkeit hat hier
seinen Quellpunkt, wobei Tiefentheologie, Pathos und prophetisches Be-
wusstsein einen Ton bilden:

As we have seen, the divine pathos is the ground-tone of all these attitudes. A
central category of the prophetic understanding for God, it is echoed in almost

every prophetic statement. To the prophet, we have noted, God does not reveal

himself in an abstract absoluteness, but in a personal and intimate relation to
the world. He does not simply command and expect obedience; He is also

moved and affected what happens in the world, and reacts accordingly. Events
and human actions arouse in Him joy or sorrow, pleasure or wrath. He is not
conceived as judging the world in detachment. He reacts in an intimate and

subjective manner, and thus determines the value of events. Quite obviously in
the biblical view, man's deeds may move Him, affect Him, grieve Him or, on
the other hand, gladden Him and please Him. This notion that God can be

intimately affected, that He possesses not merely intelligence and will, but also

pathos, basically defines the prophetic consciousness of God.29

Über den theologischen Standard hinausgehend liegt Heschels Interesse

nicht bei den Attribuierungen, die Gott im Sinne der Intelligenz und des

Willens zugeschrieben werden. Sein Fokus liegt beim prophetischen Be-
wusstsein. Dieses verweist auf eine Aktstruktur des Austauschs und der
Teilhabe: Der Prophet bzw. das prophetische Bewusstsein aktualisiert sich

in diesem Zwischen und wird dadurch zum Vorbild des Menschen, der im
Angesichte Gottes erschaffen wurde. Die verschlungene Dynamik
gegenseitiger Einflussnahme ist keine Verschmelzung, aber bildet eine Form
wissender Intimität. Entsprechend betont Heschel, dass sich Gott dem

Propheten in keiner abstrakten Absolutheit offenbart, sondern in Relation der
menschlichen Situativität, in Beziehung zu seiner Verflechtung mit der

Welt. Die Selbstrelativierung Gottes schafft eine Relation zum Menschen.

29 ABRAHAM J. Heschel, The Prophets, New York 1962, S. 223f.

527



Dieses Schaffen ist im kabbalistischen Verständnis der Schöpfung selbst

inhärent, indem die Welt durch die Selbsteinschränkung Gottes — dem

sogenannten Zim^um — entstanden ist. Dadurch wird die absolute Transzendenz

Gottes in der Brechung zu einer immanenten Form nahbar, was
wiederum auf die Shekhina als Gegenwart Gottes verweist.30 Gott verwebt sich

vergegenwärtigend mit dem Menschen als Kontext oder: Zusammenhang
ist das Nähe und Sinn stiftende Motiv einer Innerlichkeit jenseits von
äusserlichem Befehl und Gehorsam. Die religiöse Anthropologie empfangt
ihr Profil also aus dem Verständnis des prophetischen Bewusstseins, dessen

Spiritualität von einer ganz speziellen Ebenbildlichkeit geprägt ist: Der
Ausdruck im Angesiebte Gottes lenkt unsere Aufmerksam auf das Gesicht. Während

das deutsche Wort die Sicht, Sichtbarkeit bzw. das Sehen im Gesicht

anzeigt, steht der hebräische Ausdruck D^D (panim\ „Gesicht") im Spannungsfeld

der Bewegung des Wendens: rrusb (lifnot, „wenden"). Im Lichte dieser

etymologischen Kehrtwendung lässt sich Heschels Tiefentheologie auch als

eine Tiefenethik des Anderen entwickeln, indem die Zuwendung zwischen
Gott und Mensch wie auch zwischenmenschlich zum spirituellen Band
wird. Da D1]!) neben dem Gesicht auch mit Bahn und Spur assoziiert werden

kann, lässt sich die Zuwendung in Hinblick auf den interreligiösen Dialog
in der adäquaten Dimension verstehen. Ich muss mir meinen Weg zum
Anderen bahnen. Interreligiöser Dialog ist keine Methode und kein vorgegebener
Weg, ansonsten droht dieser Begriff zu einem Etikett der blossen Redewendung

zu verkommen. Eine entscheidende Spur ergibt sich in der Vertiefung
des Pathos zur Sympathie:

Sympathy is a stage in which a person is open to the presence of another
person. It is a feeling which feels the feeling to which it reacts — the opposite of

30 Ich sehe in diesem Motiv der Selbstbegrenzung Gottes ein Thema, das für eine

interreligiöse Diskussion in schöpfungstheologischer Hinsicht sehr spannend
ist. Die Frage nach der paradoxalen Verendlichung des Unendlichen Hesse sich
insofern mit kenotischer Christologie in Verbindung bringen, als die Inkarnation

Christi mit einer Verendüchung des Göttlich-Ewigen einhergeht. Die
Menschwerdung Gottes akzentuiert in dieser Perspektive die humanisierende und
personalisierende Dimension, die durch den Akt der Selbstbegrenzung verbürgt
wird. Tiefentheologisch steht hier eine existenzielle Nachfolge Christi im Bückfeld,

die den Einzelnen — durchaus im Sinne Kierkegaards — auffordert, das

eigene Selbst in der entsprechenden Nachfolge zu transformieren. Selbstver-
ständüch ginge es dabei im Sinne Heschels gerade nicht darum, Juden zu dieser

Nachfolge zu bewegen, sondern um das gegenseitige Wissen um spirituell
bedeutsame Schnittstellen, die sich gerade im Bereich der Schöpfungstheologie
wahlverwandt deuten Hessen.

528



emotional solitariness. In prophetic sympathy, man is open to the presence and

emotion of the transcendent Subject. He carries within himself the awareness

of what is happening to God. [...] This, perhaps, is the reward and distinction
of prophetic existence: to be attuned to God. No one knows the measure of
such intensity, the degree of such accord. It is more than a feeling. It is a whole

way of being. In contrast to ecstasy, with its momentary transports, sympathy
with God is a constant attitude.31

Die so verstandene Sympathie rundet die fünf entwickelten Kriterien der

Spiritualität ab und kann als die grosse Synthese verstanden werden.
Dadurch verdeutlicht sich abschliessend die Tragweite des Untertitels dieses

Aufsatzes: Heschel ist ein spiritueller Vordenker unserer Zeit und hinter-
lässt mannigfaltige Spuren. So wirkt (sein) prophetisches Bewusstsein im
akademischen Diskurs exemplarisch in Westerhorstmanns Moraltheologie
der Liebe fort, die den christlich-jüdischen Dialog über Nostra Aetate hinaus

weiterdenkt:

Eine Moraltheologie, die sich ihrer jüdischen Wurzeln vergewissert, sich
dadurch selbst besser versteht und Trennendes abzubauen vermag, kann zum
Hoffnungszeichen werden, dass in der Welt von morgen die Würde jeder
menschlichen Person unabhängig von Religion oder Herkunft respektiert und

geschützt werden kann. Die gemeinsame Verkündigung von Juden und Christen

in sittlichen Fragen mit Hilfe einer Theologie der Liebe sowie vereinter
Einsatz für Gerechtigkeit gehören noch zu den Zukunftsperspektiven des

jüdisch-christlichen Dialogs.32

31 HESCHEL, The Prophets (Anm. 29), S. 309, 311.

32 WESTERHORSTMANN, Das Liebesgebot (Anm. 1), S. 177. Dass die Selbstverge-
wisserung des Christentums in den jüdischen Wurzeln liegt, betont auch Bu-
ckenmaier. Er sieht darin die eigentliche Aufgabe und Zukunftsperspekdve, um
der Disposition von Nostra Aetate gerecht zu werden: „Das Christentum ist
ohne das Gespräch mit dem Judentum im wahrsten Sinne des Wortes nicht zu
denken. Ohne dieses Gespräch ist das Christentum behindert, wenn nicht sogar
unfähig, seine Aufgabe in der Welt zu erfüllen. Das Nachdenken darüber hat
noch kaum begonnen, und das Bewusstsein für dieses Besondere der Erklärung
ist erst spärlich vorhanden. Darin liegt eine Herausforderung für Forschungen
der nächsten fünfzig Jahre und nicht zuletzt ein bleibender Auftrag aus Nostra
Aetate." (BUCKENMAIER, Das Vergessen der jüdischen Wurzel [Anm. 2],
S. 175). Richtungsweisend haben sich Michel Bollag und Christian Ruthishau-
ser dieser Herausforderung angenommen und ein intensives interreligiöses
Gespräch geführt, um in einer Zeit der Desorientierung und wachsender fanatischer

Ideologien Orientierung zu stiften. Im Kontext der oben genannten
Etymologie zum Gesicht drängt sich Bollags Einschätzung zur Wirkung von He-
schels Schrift No Religion is an Island geradezu auf: „Liest man den Essay No

529



Joseph B. Soloveitchik vertrat in interreligiöser Hinsicht den Standpunkt,
der bis heute für den Rabbinical Council ofAmerica leitend ist, dass sich der

Dialog nur auf die Verbesserung der sozial-ethischen gesellschaftlichen
Angelegenheiten beschränken und keine theologische Themen beinhalten
sollte.33 Über die sittlichen Fragen hinaus modellierte Heschel eine Theologie

der Liebe als dargelegte Tiefentheologie, wobei für ihn das halachische

Judentum ebenfalls eine unhinterfragbare Selbstverständlichkeit darstellte,
das nicht als Gegenstand des Dialogs vorgesehen war. Die Zukunftsperspektive

des jüdisch-christlichen Dialogs im Geiste der Theologie der Liebe
fällt mit Heschels prophetischem Bewusstsein der Sympathie zusammen.
Wir erinnern uns, dass Heschel mit dem Endprodukt von Nostra Aetate

nicht vollumfänglich zufrieden war, weil ihm aufgrund der darin geäusserten

Dialogerfahrung bewusst war, dass das Dokument dem möglichen
Horizont spiritueller Grösse nicht gerecht wurde.

Dass nun am 11. Dezember 2015 eine Erklärung orthodoxer Rabbiner

zur Partnerschaft zwischen Juden und Christen mit sieben essenziellen

Punkten abgegeben wurde, ist definitiv mehr als ein Zufall: Es ist Koinzidenz

im Sinne des Zusammenfalls zwischen dem prophetischen Bewusstsein

und einer Theologie der Liebe. Insofern hat sich Entscheidendes im
dialogischen Geiste Heschels auf den Spuren zu Nostra Aetate ereignet, was
sich in der Bedingungslosigkeit folgender Einleitung der rabbinischen

Erklärung spiegelt:

Nach fast zwei Jahrtausenden der Feindseligkeit und Entfremdung erkennen
wir orthodoxe Rabbiner als Leiter von Gemeinden, Institutionen und Seminaren

in Israel, den Vereinigten Staaten und Europa die uns nun offenstehende,

Religion is an Island heute, knapp fünfzig Jahre nach seiner Publikation, kommt
man um Prädikate wie bahnbrechend oder prophetisch kaum herum. Bahnbrechend,

weil er ab den achtziger Jahren des 20. Jahrhundert eine ernsthafte
Rezeption und Auseinandersetzung mit Heschels Aufsatz festgestellt werden darf,
und weil alle neueren jüdischen Ansätze zum Dialog Heschels Einsichten
aufnehmen, vertiefen und in eine Sprache zu übersetzen versuchen, die an die
Tradition anknüpft. Als prophetisch lässt sich lässt sich Heschels Denken deshalb

bezeichnen, weil er seiner Zeit mehrere Schritte voraus ist und intuitiv Zeichen
eines epochalen Wandels erkennt." (MICHEL BOLLAG und CHRISTIAN RUTHIS-

HAUSER, Ein Jude und ein Jesuit im Gespräch über Religion in turbulenter Zeit, Ostfildern

2015, S. 155).
33 JOSEPH B. SOLOVEITCHIK entwickelte seinen Standpunkt ein Jahr vor dem Zu¬

standekommen von Nostra Aetate in seinem bedeutenden Aufsatz: Confrontation,

in: Tradition 6 (1964), S. 5-29.

530



historische Gelegenheit. Wir möchten dem Willen unseres himmlischen Vaters

folgen, indem wir die uns angebotene Hand unserer christlichen Brüder und
Schwestern ergreifen. Juden Christen müssen als Partner zusammenwirken, um
den moralischen Herausforderungen unserer Zeit zu begegnen.34

Da wird Heschels Stimme in der Gegenwart vernommen, um hörbar zu

machen, was er in höchster Dringlichkeit dem Präsidenten John F. Kennedy

1963 telegraphierte: The hour callsfor moralgrandeur and spiritual audacity.

Heschel verkörperte beides — die moralische Grösse und den spirituellen

Mut, das lebendige Erbe der Bibel als gemeinsame Aufgabe der Synagoge

und der Kirche vor dem Verschwinden aus dem Abendland zu
bewahren und uns dabei im mehrfachen Sinne vorzudenken, was es heisst,
Mensch zu sein: Ein Partner Gottes, um mit dem Mitmenschen an der

Integrität der Schöpfung ganzheitlich mitzuwirken.

34 Die Erklärung ist (auf Englisch und Deutsch) abgedruckt in: Judaica 72 (2016),
S. 356-361, und online verfügbar unter: http://reformiert.info/sites/default
/ files/pdf/Erkla%CC%88rung%20orthodoxer%20Rabbiner%20zum%20Chr
istentum.pdf [20.10.2016].

531


	Im Geiste der Tiefentheologie : Abraham J. Heschel als spiritueller Vordenker unserer Zeit

