Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Im Geiste der Tiefentheologie : Abraham J. Heschel als spiritueller
Vordenker unserer Zeit

Autor: Blattel, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Im Geiste der Tiefentheologie:
Abraham J. Heschel als spiritueller Vordenker unserer Zeit

Von Ruchard Blattet

Abstract

Abrabam ]. Heschel made a ground-breaking interreligions contribution to the genesis of the
Vatican II declaration Nostra Aetate. The following article pays tribute to (1)his contribu-
tion; at the same time, it probes the religions-philosophical horizon within which Heschel’s
thinking unfolds. This thinking aligns itself with a depth-theology that precedes any dogma-
formation. Within this a priori, Heschel's thinking takes on a distinctive, dialogical gestalt:
the breakthrough emerges as a spiritual depth. Within the parameters of the Hasidic context
and legacy that exercised a strong influence on Heschel’s personality and way of thinking, the
multi-dimensionality of this depth is outlined in terms of the pathos of God and the specific
structures of prophetic consciousness. Along with this, a spiritual understanding of our time
needs to be evoked in order to preserve the vitality and vividness of interreligions dialogue.

Abrabam |. Heschel leistete einen bahnbrechenden interreligidsen Beitrag sur Entstehung
der Konzilserklirung Nostra Aetate. VVorliegende Studie stellt einerseits eine Wiirdigung
dieses Beitrags dar, andererseits soll dariiber hinaus der religionsphilosophische Horizont
ansgelotet werden, in dessen Verlanfslinien sich Heschels Denken bewegt. Dieses formiert
sich um den Brennpunkt einer Tiefentheologie, die jeglicher Dogmenbildung voransgebt. In
diesem Apriori nimmt sein Denken die ihm eigene dialogische Gestalt an: Der Durchbruch
ereignet sich als spirituelle Tiefe, deven Mebhrdimensionalitat in Heschels chassidisch geprig-
tem Kontext vom Pathos Gottes und den spezifischen Wesensstrukturen des prophetischen
Bewusstseins umrissen werden soll. Dabei gilt es ein spirituelles Verstandnis fiir unsere Zeit
wachgurufen, um die Lebendigkeit des interreligidsen Dialogs zu wabren.

In unserer Zeit — so setzte die entsprechende Erkliarung Nostra Aetate vor tiber
50 Jahren am 28. Oktober 1965 ein — beinhaltete eine Botschaft, die zu jener
Zeit tur die Kirche revolutionir war und einen Anfangspunkt fiir den inter-
religiosen Dialog markierte: Die Kirche anerkennt Wahres und Heiliges in
anderen Religionen und nimmt den eigenen Absolutheitsanspruch zurtick.
Diese selbstreflexive Korrektur ging auf die Initiative von Papst Johan-
nes XXIII. zuriick, der die Dringlichkeit einer fundamentalen Erneuerung
der Kirche seiner Zeit erkannte. Im Rahmen des Zweiten Vatikanischen

*  Dr. Richard Blattel, Institut fir Jidisch-Christliche Forschung IJCF, Universitat
Luzern, Frohburgstrasse 3, 6005 Luzern.

511



Konzils, das er 6kumenisch auszurichten wusste, setzte er den deutschen
Kardinal Augustin Bea fir die interreligiésen Anliegen ein, insbesondere
was das Verhiltnis der Kirche zum Judentum betraf. Dabei war die die
mehrjihrige intensive Zusammenarbeit mit dem American Jewish Commitiee
(A]C) von tragender Bedeutung, dessen Direktor Marc H. Tanenbaum war,
der Abraham J]. Heschel fiir die Ausarbeitung zentraler Dokumente ein-
setzte. Mithin spielte Heschel eine entscheidende Rolle, die aber bis anhin
in einem grosseren philosophisch-theologischen Kontext zu wenig wahrge-
nommen wurde.! In diesem Aufsatz soll ,,die dramatische Entstehungsge-
schichte und die nicht weniger erstaunliche Wirkungsgeschichte dieses kiir-
zesten Konzilsdokuments®? aus der tiefentheologischen Perspektive Abra-
ham J. Heschels beleuchtet werden, um dariiber hinaus insgesamt sein in-
terreligitses Engagement zu wiirdigen. Durch diese Perspektivierung taucht
aus innerer Notwendigkeit eine Form der Spiritualitit aus jidischen Quel-
len auf, die dem diffusen Begriff jene Konturen verleiht, welche einen ech-
ten interreligiosen Dialog moéglich machen. Und: zu einer orientierenden
Referenz unserer Zeit wird. Denn bereits Heschel war klar, dass diese histo-
rische Erklarung erst der Anfang eines Weges darstellt, bzw. als eine rich-
tungsweisende Spur zu verstehen ist. Im Horizont einer sich spezifisch aus-
gestaltenden Spiritualitat gilt es deren Verlaufslinien tiber Nostra Aetate hin-
ausgehend in Heschels Konzeptionen des gottlichen Pathos und des pro-
phetischen Bewusstseins aufzuspiiren.

1. Nostra Aetate Artikel 4 oder: Ein biblischer Imperativ der Tiefentheologie

Der 4. Artikel der Erklirung gibt das spezifische Verhiltnis zwischen der ka-
tholischen Kirche und der jidischen Religion wieder und bringt gleichzeitig

1 Heschels Beitrag zu Nostra Aetate wirdigt KATHARINA WESTERHORSTMANN in
einem Exkurs ihres Aufsatzes Das Licbesgebot — Moraltheologische Erkundungen zu
etner Theologie der Liebe im Anschluss an Nostra Aetate 4, in: Wendepunket im 1 erbéltnis
von Kirche und [udentum — bleibende Herausfordernng fiir die Theologie, Paderborn 2015.
— Zu Heschels Einfluss auf das Zweite Vatikanische Konzil siche u. a.: MI-
CHAEL A. CHESTER, Heschel and the Christians, in: Journal of Ecumenical Studies
38 (2001), S. 246-271; MARC H. TANENBAUM, Jewish-Christian Relations: He-
schel and Vatican Council 11, in: JUDITH H. BANKI und EUGENE ]. FISCHER
(Hg.), A Praphet for Onr Time. An Anthology of the Writings of Rabbi Marc H. Tanen-
baum, New York 2002, S. 294-314; GARY SPRUCH, Wide Horigons. Abrabham
Joshua Heschel and the Spirit of Nostra Aetate, New York, NY 2008.

2 ACHIM BUCKENMAIER, Das Vergessen der jidischen Wurzel in der Theologie
und seine Folgen fur das Christentum, in: Frezburger Rundbrief 3 (2015), S. 162-
175, dort S. 162.

512



das tiber Jahre hinweg kultivierte dialogische Ringen auf den theologischen
Punkt: Die Kirche anerkennt und atfirmiert die tiefe Bindung, die aus dem
alten Bund Abrahams erwichst, um die eigene Selbstvergewisserung aus ju-
dischen Wurzeln heraus zu erhellen. Dies impliziert einen Bruch mit den
unheiligen Ingredienzen Uberlieferter antijidischer Lehren. So wurde die
Hierarchisierung zwischen Altem und Neuem Testament uberwunden,
wodurch die Substitutionstheologie ihre Geltung verlor. Juden wurden
nicht mehr als Objekte potenzieller Bekehrung betrachtet und von der kol-
lektiven Schuldhaftigkeit entlastet, fiir jenen Kreuzigungstod Jesu verant-
wortlich zu sein, was sich so oft in Pogromen entlud. Entsprechend verur-
teilt die Kirche jegliche Manifestationen des Antisemitismus. Heschel ist
sich der Bedeutung dieser historischen Kehrtwende durchaus bewusst und
doch klingen Zwischentone der Enttauschung an, die er an einer einwochi-
gen theologischen Konferenz der Katholischen Universitit Notre Dame,
Indiana im Mirz 1966 wie folgt zum Ausdruck bringt:

I feel that greater things could have been accomplished in this document. Why
did I have such an expectation? Because from experience, encounters and dia-
logues I discovered a very great movement; yes, I witnessed a miracle: there
came Pope John. He tried to open the windows, and he certainly opened them
fast. And an outpouring of grace and greatness was witnessed. What I expected,
then, was a document, unconditional, without ambiguities, just full of love and
reverence — the kind of love and reverence the gospel stands for. This 1sn’t an
unconditional document. It is however an important document. It is important
as a milestone, but it is not the climax, because the movement is greater than
the Council. It is quite clear that there are in this document some very beautiful
statements which will contribute to greater understanding. And there is no
doubt about that. But somehow I speak out of silence, almost out of stillness;
I think my longing was greater than the document, and I am a little sad that the
document did not come up to the greatness of the moment.?

Die dialogische Erfahrung der Begegnung erzeugte eine Form hoherer
Wirklichkeit, die entsprechende Erwartungen in das Dokument freisetz-
ten, aber am Realititsprinzip innerkirchlicher Politik eine gewisse Erntich-
terung erfahren musste. Die bedingungslose und spirituelle Dimension
der Liebe und des Respekts stiess auf gewisse Bedingungen, die sich als
so genannte Ambiguititen erwiesen und die Tiefendimension des Geistes
beschnitten haben. Dies kommt in den zwiespiltig-zweideutigen Elementen

3 ABRAHAM J. HESCHEL, Session VIII, Discussion, in: JOHN H. MiLler (Hg.):
Vatican 11: An Interfaith Appraisal. International Theological Conference, Notre Dame,
Ind. 1966, S. 368-374, dort S. 373.

515



zum Ausdruck, wenn exemplarisch folgende Formulierungen aus Nostra
Aetate genauer betrachtet werden:

Wie die Schrift bezeugt, hat Jerusalem die Zeit seiner Heimsuchung nicht er-
kannt (9), und ein grosser Teil der Juden hat das Evangelium nicht angenom-
men, ja nicht wenige haben sich seiner Ausbreitung widersetzt (10). Nichtsdes-
toweniger sind die Juden nach dem Zeugnis der Apostel immer noch von Gott
geliebt um der Viiter willen; sind doch seine Gnadengaben und seine Berufung
unwiderruflich (11). [...] Obgleich die judischen Obrigkeiten mit ithren Anha-
ngern auf den Tod Christi gedrungen haben (13), kann man dennoch die Er-
eignisse seines Leidens weder allen damals lebenden Juden ohne Unterschied
noch den heutigen Juden zur Last legen. [...] Gewiss ist die Kirche das neue
Volk Gottes, trotzdem darf man die Juden nicht als von Gott verworfen oder
verflucht darstellen, als wire dies aus der Heiligen Schrift zu folgern. Darum
sollen alle dafiir Sorge tragen, dass niemand in der Katechese oder bei der Pre-
digt des Gotteswortes etwas lehre, das mit der evangelischen Wahrheit und dem
Geiste Christi nicht im Einklang steht.*

Abraham J. Heschel, der 1940 in die Vereinigten Staaten fliichtete, betreibt
Theologie aus der geschichtlichen Situation des Menschen heraus. Dies im
Andenken an die Millionen Juden, die der menschenverachtenden Ideolo-
gie des Nationalsozialismus zum Opfer fielen, darunter ein Grossteil seiner
eigenen Familie. Aus diesem biografischen Kontext heraus erwartete He-
schel die bedingungslose Bekimpfung jeglicher antijiidischer Elemente.
Aus dem unbedingten Geist seines dritten Memorandums, das er am 22.
Mai 1962 Kardinal Bea tibergab, wird die Diskrepanz, die ihn zu seiner lei-
sen Enttiuschung veranlasste, deutlich. Es ist ein radikaler Aufschrei des
Gewissens in der Tradition der Propheten Israels gegen alle Ausformungen
der Verachtung und der Ungerechtigkeit. In erstaunlicher Kongruenz zu
Hannah Arendts Banalitit des Bosen bildet fiir Heschel die Gleichgtltigkeit
das schlimmste Ubel, schlimmer als das Bése selbst. Denn: Einen Menschen
nicht zu beachten, ist bereits verachtend und ungerecht, da in dieser Haltlo-
sigkeit keine Bedingung geschaffen wird, dem Anderen gerecht zu werden.
Aus dieser moralischen Einsicht heraus entwickelt Heschel einen biblischen
Imperativ, um kategorisch gegen Ungerechtigkeit und Ignoranz — was ge-
meinsam das unheilige Amalgam des Antisemitismus — bildete, vorzugehen:

Anti-Semitism is an ancient and complex evil, which cannot be ascribed to a sin-
gle cause. Nor can responsibility for its perpetuation be invested in one particular

4 Das Dokument Nostra Aetate ist online verfiighar unter: http://vatican.va/ar
chive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nos
tra-aetate_ge.html [10.10.2016].

514



institution. Yet, in response to prophetic call for justice, and out of respect for
the six million innocent martyred, we must ask that all institutions — political,
civic, and religious — examine, and uproot possible sources of anti-Semitism in
themselves; and we must confront each of the sources, including invidious re-
ligious teachings. Foremost among these is the slanderous claim that "the Jews"
are collectively responsible for the Crucifixion of Jesus, that because of this the
Jews are accursed and condemned to suffer dispersion and deprivation
throughout the ages. This charge has been used by anti-Semites for centuries,
to justify the most cruel and inhuman treatment of Jews; it has even been ad-
vanced to justify the fate of six million Jews during the Nazi Holocaust.>

Aus dieser Haltung heraus wird deutlich, inwiefern Heschel im Dokument
den Kompromisscharakter® bemingelte, aber angesichts der Tilgung theolo-
gischer Irrlaufer sich tiber den Wert eines historischen Meilensteins durchaus
bewusst war.” Die Metaphorik des Steines lisst sich auch mit einer Wand

5 ABRAHAM ]. HESCHEL, On Improving Catholic-Jewish Relations: A Memorandum to
His Eminence Agostino Cardinal Bea President the Secretariat for Christian Unity, New
York 1962. Online verfiigbar unter: http://ajcarchives.org/AJC_DATA /Fi-
les/6A4.PDF [20.10.2010].

6 Entsprechend kommentiert Michael A. Chester: ,,However, it fails to make spe-
cific mention of the deicide charge, and there is no reference to the Church®s
historical involvement in Antisemitism, not to the Holocaust or the State of
Israel.“ (CHESTER, Heschel and the Christians [Anm. 1], S. 257). — Beachtens-
wert ist dazu ebenfalls die Einschitzung von Werner Trutwin: ,,Damit fiel das
Dokument trotz seiner grundlegenden Neuorientierung nicht ganz so aus, wie
es seine Befurworter erhofft hatten. Die Endfassung lisst auch eine Reihe von
Kompromissformulierungen erkennen. Sie enthilt weder eine klare Absage an
die Judenmission noch ein deutliches Bekenntnis zur Mitschuld der katholi-
schen Kirche an der Schoa. Die diplomatische Anerkennung des Staates Israel
durch den Vatikan erfolgte erst im Jahre 1993.“ (WERNER TRUTWIN, Die Kluft
uberwinden. ,Nostra Aetate Art. 4“ — Fine Bestandsaufnahme, in: Fresburger
RundbriefNr. 1 [2015], S. 20-23, dort S. 21). — Zu erginzen gilt es hier das Schuld-
bekenntnis von Papst Johannes Paul II. aus dem Jahre 2000; insbesondere das
vierte Schuldbekenntnis im Verhiltnis zu Israel: ,,Gott unserer Viter, du hast
Abraham und seine Nachkommen auserwihlt, deinen Namen zu den Volkern
zu tragen. Wir sind zutiefst betriibt iiber das Verhalten aller, die im Laufe der
Geschichte deine Schne und T6chter leiden liessen. Wir bitten um Verzeihung
und wollen uns dafiir einsetzen, dass echte Bruderlichkeit herrsche mit dem
Volk des Bundes.“ (http://theolog y.de/religionen/oekumene/evangelischer-
katholischerdialog/meaculpa.php) [20.10.2016].

7 Entsprechend legt Abraham J. Heschel 1966 der Rabbinical Assembly convention
einen Artikel vor, in dem er auf die eingelosten Gelingensbedingungen fiir den
jidisch-christlichen Dialog aufmerksam macht: ,,The most important aspect oft

515



assoziieren, die durchbrochen wurde. Die Dimension dieses dialogischen
Aufbruchs spiegelt sich bei Heschel besonders markant in einer fast wort-
wortlich wiederkehrenden Textpassage®, die seiner Theologie die Tiefen-
struktur verleiht, indem die einbrechende Stelle vertiefend umkreist wird.
So bildet dieser Auf- und Einbruch gleichzeitig den Schlusspunkt der Stel-
lungnahme im Gesprich an der besagten theologischen Konferenz im Mirz
19606, deren beriihrende Dynamik eines sich 6ffnenden Denkraums hier wie
tolgt horbar wird:

If you would permit me to speak another two minutes, I would like to suggest
that the statement on the Jews calls for dialogue. What divides us, what unites
us? Now we disagree in law, in creed, in commitments that lie at the very heart
of our religious existence. We say “no” to one another in some doctrines es-
sential and sacred to us. What unites us? Our being accountable to God, our
being objects of God’s concern, precious in his eyes. Our conceptions of what
ails us may be different, but the anxiety is the same. The language, the imagina-
tion, the concretization of our hopes are different, but embarrassment is the
same and so is the sigh, the sorrow. And the necessity to obey? We may disagree
about the ways of achieving fear and trembling, but the fear and trembling are
the same. The demands are different, but consciences are the same. And so is
the challenge we face in many moments of spiritual agony. Above all while
dogmas, while forms of worship are divergent, God is the same. What unites
us? A commitment to the Hebrew Bible as Holy Scripture, faith in the creator,
the God of Abraham, commitment to many of his commandments, the justice
and mercy, a sense of contrition, sensitivity to the sanctity of life, to the in-
volvement of God in history, to the conviction that without the holy the good
will be defeated, and the prayer that history may not end before the days, and
so more. Maybe then it may come very soon when the Hebrew Bible will be
called the Hebrew Bible — without the adjective “old™.”

he new Christian understanding of Judaism is the gradual realization of the un-
fairness of proselyting Jews. For nineteen hundred years, the Church defined
her relation to the Jews in one word: mission. What we witness now is the be-
ginning of a change in that relation, a transition from mission to dialogue. Since the
problem of mission is the most serious obstacle that stands in the way of mutual
understanding, it will be necessary to explore it most thoroughly.” (ABRAHAM J.
HESCHEL, From Mission to Dialogue?, in: Conservative Judaism 21 [1967], S. 1-11,
dort S. 9).

8 Es handelt sich um eine Textstelle, die Heschels Engagement im interreligidsen
Dialog im unmittelbaren Nachgang zu Nostra Aetate widerspiegelt; dies insbe-
sondere in der intensiven Zeit 1966 und 1967: So setzt Heschel die Textpassage
ein in: No Religion is an Island (1966), Session VIII Discussion (1966), From
Mission to Dialogue? (1967), und: What we might do together (1967).

9 HESCHEL, Session VIII (Anm. 3), S. 374.

516



Die Bibel transformiert sich bei Heschel zum spirituellen Brennpunkt, der
mit der Eindringlichkeit der leidenschaftlich-prophetische Stimme einge-
kreist wird, um das Gegentiber zu bertihren. Und: um auf ein unbedingtes
Sollen aufmerksam zu werden, das der Bibel jenseits der Einteilung in Altes
und Neues Testament als die Prisenz Gottes eingeschrieben ist. Dies ist die
Essenz des biblischen Imperativs. Es ist dieser spezifische Grundton!?, den
Heschel horbar werden lisst und der dwreh das Denken hindurchgebt, es
stimmt und zu einem Ereignis werden lasst. Dieses wirkt im eigentlichsten
Sinne des Dia-logos nach: Als dialogisches Denken, das weit dartber hin-
ausreicht, bloss einen interreligiosen Beitrag zu leisten, sondern er ,be-
schreibt das Religionsgesprich als eine Lebensform®.1! Heschels Denken
vergegenwartigt und verlebendigt sich in jenem Zuischen, welches das Selbst
transzendiert und dabei auf ein Schopfungsgeflecht verweist. Die Verflech-
tung impliziert dabei eine dialogische Struktur, die tiber die symmetrische
Ich-Du-Beziehung im Sinne Buber hinausgeht, da der Mensch in seiner
Kreatiirlichkeit Objekt gottlicher Sorge und Betroffenheit ist. Dieser leiden-
schaftliche Gedanke bildet den Kern im Denken Heschels. Programmatisch
daftr steht eines seiner zentrasten Werke, das als Vorgeschichte zu Nostra
Aetate gelesen werden kann: God in Search of Man. So muss in diesem Kontext
auf die Erwidhnung Tanenbaums eingegangen werden, dass Heschel kurz
vor dem Abfassen des behandelten Memorandums — im Februar 1962 —
Kardinal Bea dieses Werk mit Man is Not Alone und The Sabbath zusammen
schickte, was Bea im Geiste des Dialogs ,,as a strong common spiritual

10 Ich erlaube mir an dieser Stelle eine persénliche Anmerkung zum Tode Le-
onard Cohens anzubringen: Sein musikalisches Werk kreist um solch einen pro-
phetischen Grundton, der durch seine Lieder (exemplarisch in Hallelujah) hin-
durchgeht, und als passierendes Ereignis vernommen wird. Im Sinne von
George Steiner bedeutet diese Passage Personwerdung im eigentlichsten Sinne
des Wortes: ,,Im Paradiso spricht Dante von einem Pfeil, der sein Ziel erreicht,
che die Musik der Bogensehne verklungen ist. Das 17brato dauert nach dem Klang
noch in uns fort. In diesem Verharren liegt vielleicht die fiir uns dichteste Anni-
herung an die spekulative Ahnung, dal3 es Werte und Energien in der menschli-
chen Person gibt — und per-sonare bedeutet ganz genau »hindurchklingen, »hin-
durchsagen« —, die den Tod transzendieren.” (GEORGE STEINER, [Von realer Ge-
gempart. Hat unser Sprechen Inhalt?, Miinchen 1990, S. 294£.). Von solch einem
Nachklang — insbesondere Abrahams refrainartig wiederholtes Hinneni — zeugt
Cohens letztes Album You Want 1t Darker, das vor wenigen Wochen erschien.

11 BERNHARD DOLNA, Abraham Joshua Heschel (1907-1972) — , Keine Religion
ist eine Insel®, in: PETRUS BSTEH und BRIGITTE PROKSCH (Hg.), Wegbereiter des
interreligidsen Dialogs, Berlin 2012, S. 129-136, dort S. 132.

517



bond between us“1? auffasste. Kimelman bemerkt dazu: ,,This language of
‘spiritual bondedness’ was eventually incorporated into the text of the
Church document and became central to papal teaching on the Jews.*“!3 Ein
eindriickliches Zeugnis dafir liefert Papst Paul VI. 1973 in seiner General-
audienz, indem er Heschels Grundgedanken fiinf Wochen nach dessen Tod
aufgreift, dass jeder Gottsuchende schon zuvor von Gott aufgesucht wor-
den sei und mithin einen jidischen Denker explizit zur Referenz eines
christlichen Anliegens nimmt. Letztlich handelt es sich dabei um das gemein-
same theologische Anliegen, welches sein Fundament in einer vortheologi-
schen existenziellen Glaubenssphare hat, die Heschel als Tiefentheologie!4
herausarbeitet. Das spirituelle Band fasste er bei einer Tischrede anlisslich
eines Festessens fiir Kardinal Bea am 1. April 1963 in folgende Worte:

Respekt vor den Bindungen des anderen, Respekt vor dem Glauben des ande-
ren ist mehr als eine politische und gesellschaftliche Forderung. Er entsteht aus
der Einsicht, dass Gott grosser ist als Religion, Glaube tiefer als Dogmen und
Theologie ihre Wurzeln in det Tiefentheologie hat. Okumenische Einstellung
ist die Anerkennung, dass religiose Wahrheit nicht im Vakuum leuchtet, dass
die Hauptfrage der Theologie vortheologisch ist, dass Religion die Gesamitsitu-
ation des Menschen betrifft, sein Denken und Handeln, und deshalb nie isoliert
bleiben darf. [...] Im Geist der Tiefentheologie hat Kardinal Bea angekindigt,
dass er beabsichtige, eine Konstitution tber die Freiheit der Religion fur die
nachste Sitzung des Konzils vorzubereiten. !>

12 'TANENBAUM, Jewish-Christian Relations (Anm. 1), S. 302.

13 REUVEN KIMELMAN, Rabbis Joseph B. Soloveitchik and Abraham Joshua
Heschel on Jewish-Christian Relations, in: Modern [udaism 24 (2004), S. 251-271,
dort S. 253f.

14 1960 hilt Heschel einen Vortrag mit dem Titel Tiefentheologie, die er folgender-
massen charakterisiert: ,,Die Urfrage der Theologie ist vor-theologisch; es geht um
die gesamte Situation des Menschen und seine Verhaltensweisen gegeniiber
dem Leben und der Welt. [...] Wir befassen uns nicht gern mit Tiefentheologie,
weil ihr Gegenstand sich nicht leicht in Worte fassen lisst und wir die Unklar-
heit fiirchten. Es gibt keine Kasuistik der Innerlichkeit, keine Kodifizierung der
inneren Erfahrungen. Doch ein Leben, in dem alles erklirt, eine Seele, die véllig
durchorganisiert wire, hitte keine Lebenskraft mehr. Theologie spricht fiir alle,
Tiefentheologie nur fir den einzelnen. Theologie strebt nach Kommunikation,
nach Universalitit; Tiefentheologie strebt nach Einsicht, nach Einzigartigkeit.”
(ABRAHAM J. HESCHEL, Tiefentheologie, in: ABRAHAM J. HESCHEL, Die ungesi-
cherte Freiheit. Essays zur menschlichen Excisteng, Neukirchen-Vluyn 1985, S. 97-105,
dort S. 98, 100).

15 ABRAHAM J. HESCHEL, Die 6kumenische Bewegung, in: HESCHEL, Die #ngesi-
cherte Freiheit (Anm. 14), S. 145-148, dort S. 146f.

518



Die 6kumenische Bewegung bezieht ihre wahre Legitimation aus der Di-
mension der dargelegten Tiefentheologie, welche den Meilenstein des Do-
kumentes dadurch prifigurierte. Das damit innigst verwobene spirituelle
Anliegen nahm im Titel des Artikels 5 programmatische Gestalt an: Univer-
sale Briiderlichkeit. Diese Uberschrift enthilt keine der genannten Ambigui-
taten, sondern ist Ausdruck jenes ,,Geist[es| der Tiefentheologie®, der auch
die Einfihrung von Nostra Aetate wesentlich prigt und den Grundton He-
schels vernehmen lasst:

Die Menschen erwarten von den verschiedenen Religionen Antwort auf die
ungelosten Ritsel des menschlichen Daseins, die heute wie von je die Herzen
der Menschen im tiefsten bewegen: Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel
unseres Lebens? Was ist das Gute, was die Stinde? Woher kommt das Leid, und
welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zum wahren Glick? Was ist der Tod, das
Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schliesslich: Was ist jenes
letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen und
wohin wir gehen?16

Diese Fragen haben ihre Wurzeln in der von Heschel genannten Haupt-
frage der Theologie, deren existenzielle Bedeutung vortheologisch ist, die
Gesamtsituation des Menschen betrifft ,,und deshalb nie isoliert bleiben
darf. Knapp zwei Wochen nach der offiziellen Verotfentlichung des revo-
lutioniren Kirchendokuments hilt Abraham J. Heschel am Union Theological
Seminary eine Inauguralvorlesung, bei der die Problematik der Isolation bis
in die Titelgebung nachhallt: No Religion is an Island. Die Herausforderungen
sind gemeinsame und bindende Herausforderungen, die einem isolierenden
Inseldenken widerstreben. Die Gesamtsituation des Menschen reflektiert
Heschel im historischen Kontext, um eine gemeinsame spirituelle Antwort
auf den Nazismus zu finden, die in der Position einer Postholocaust-Theo-
logie zu verorten ist:

Nazism in its very roots was a rebellion against the Bible, against the God of
Abraham. Realizing that it was Christianity that implanted attachment to the
God of Abraham and involvement with the Hebrew Bible in the hearts of
Western man, Nazism resolved that it must both exterminate the Jews and
eliminate Christianity, and bring about instead a revival of Teutonic paganism.
Nazism has suffered a defeat, but the process of eliminating the Bible from the
consciousness of the Western world goes on. It is on the issue of saving the
radiance of the Hebrew Bible in the minds of man that Jews and Christians are
called upon to work together. Nowe of us can do it alone. Both of us must realize

16 http://vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii
_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html [10.10.2016].

519



that in our age anti-Semitism is anti-Christianity and that anti-Christianity is
anti-Semitism.”

Auch wenn der Nationalsozialismus als historische Erscheinung tiberwun-
den wurde, so gibt Heschel zu bedenken, dass das Verschwinden der bibli-
schen Kultur weiter voranschreitet. Der entscheidende Aspekt des bibli-
schen Imperativs liegt in der erinnernden Vergegenwirtigung des biblischen
Gottes. Dieser Akt ist dermassen elementar, dass er einerseits im histori-
schen Bewusstsein gegen das Vergessen als gemeinsame Aufgabe begriffen
werden muss und andererseits eine Wirklichkeit in der gegenseitigen Ver-
flechtung des spirituellen Bandes schafft. Das Kernanliegen besteht im bib-
lischen Imperativ, wobei es nun noch eine zusitzliche Volte zu berticksich-
tigen gilt: Die Rettung des Glanzes der hebriischen Bibel. Die etwas her-
metische Ausdrucksweise verweist auf eine mystisch gepragte Lichtmeta-
phorik, die es ihrerseits im Kontext der Kernfrage Heschels zu erhellen gilt:
Was ist das Pathos Gottes? Erst aus diesem Anliegen heraus lasst sich He-
schels chassidisch geprigte Spiritualitit deuten und interreligios fiir einen
Dialog fruchtbar machen.

2. Das Pathos Gottes als Brennpunfkt fiir Heschels Spiritualitit

Abraham J. Heschel wurde am 11. Januar 1907 in Warschau als Nach-
komme bedeutender chassidischer Dynastien geboren und nach seinem
Grossvater —dem Apter Rav — benannt.'® Dieses chassidische Erbe hat ihn
insofern entscheidend geprigt, als spekulative Konzepte der Kabbala an
Lebensnihe gewannen und Gott in seiner konkret erfahrbaren Gegenwart
ins Zentrum des chassidischen Denkens rtickte. Die Transzendenz Gottes

17 ABRAHAM . HESCHEL, No Religion Is an Island, in: SUSANNAH HESCHEL (Hg.):
Moral Grandenr and Spiritual Audacity, New York 1997, S. 235-250, dort S. 236.

18 Von seiner Verbundenheit mit seiner chassidischen Heimat zeugen die folgen-
den Sitze der Einleitung seines letzten Werkes, in dem er sich zugleich auf seine
jiddische Muttersprache riickbesinnt (hier in englischer Ubersetzung): ,,I was
born in Warsaw, Poland, but my cradle stood in Mezbizh (a small town in the
province of Podolia, Ukraine), where the Baal Shem Tov, founder of the
Hasidic movement, lived during the last twenty years of his life. That is where
my father came from, and he continued to regard it as his home. [...] T was
named after my grandfather, Reb Abraham Joshua Heschel — ,the Apter Rav,
and last great Rebbe of Mezbizh. He was marvellous in all his ways, and it was
if the Baal Shem Tov had come to life in him. When he died in 1825, he was
buried next to the holy Baal Shem. The Apter Rav claimed that his soul had
lived in several incarnations, and for his descendants it was as if he had never
died.” (ABRAHAM J. HESCHEL A Passion for Truth, London 1974, S. XIII.

520



ist theologisch nicht zu erkliren, aber seine Immanenz — kabbalistisch als
gottliche Einwohnung der Shekhina verstanden — lasst sich als tiefentheolo-
gische Spur der Verwunderung und des Staunens vor der Prasenz Gottes
erspiren. In diesem vortheologischen Gespiir ortet Heschel eine gestal-
tende Annidherung an das Leben, das sich in seiner inneren Dimension
durch Heiligkeit auszeichnet. Oder: Existenz bedeutet als Einzelner vor
Gott stehen, wobei weniger der Glaube als vielmehr der Glaubensakt ent-
scheidend ist, dem ein genuin schopferisches Element innewohnt, das fiir
die Spiritualitit konstitutiv ist:

Those to whom awareness of the ineffable is a constant state of mind know
that the mystery is not an exception but an air that lies about all being, a spiritual
setting of reality; not something apart but a dimension of all existence. They learn
to sense that all existence is embraced by a spiritual presence; |.. ]. It is His other-

ness, ineffable and immediate as the air we breathe and do not see, which ena-
bles us to sense His distant nearness.!?

Der spannungsvoll-paradoxale gesittigte Gedanke einer spirituellen Pra-
senz unsichtbarer Nihe erfihrt eine erweiternde Vertiefung, indem der im-
manente Gott im Kontext sich ereignender Schépfung gedeutet wird; als
dynamischer Prozess aktualisierender Vergegenwirtigung in der Welt. In-
dem sich Gott mit und in der Welt vermischt, entsteht eine Briichigkeit, die
blasphemisch anmutet, aber einen tiefreligiosen Kern besitzt: Die Fragilitit
Gottes widerspricht seiner Allmacht, aber verletht dem Menschen die
hochste Wirde, echter Partner Gottes zu sein, weil Gott mit seiner Shekhina
den Menschen als Partner braucht, weil der Mensch bis in die Etymologie
hinein — Shakhen — mit Gott benachbart ist. Die darin enthaltene Nachbar-
schaft schafft Nihe und bringt in der Welt einen Heilsprozess in Gang, der
auf der Polie der lurianischen Kabbala als Tiggun Olam bezeichnet wird.
Gott hat sich beim Schopfungsakt selbst entdussert, was zur Folge hat, dass
sich ein Teil seines Wesens im Exil befindet und erl6sungsbediirftig ist. Die
entsprechende Disposition verweist auf das Leiden der Shekhina Gottes,
welche eine Trennung erleidet. Dieses Widerfahrnis bildet die Urform des
Pathos als das Pathos Gottes: Als sein Leiden. Dieser Bruch als eine Ge-
brochenheit verstanden, schafft gleichzeitig ein Dispositiv fiir gegenseitige
Betroffenheit. Dies als Dimension eines Pathos, die einerseits zwischen
Gott und Mensch wirksam ist, andererseits die fundamental ethische
Grundausrichtung menschlichen Mitfiihlens und Mitverstehens pragt. Es

19 ABRAHAM J. HESCHEL, Man is not alone: A Philosophy of Religion, New York 1951,
S. 64, 122.

521



entsteht dadurch eine Schnittstelle zwischen menschlichem und géttlichem
Pathos, deren Einheitspunkt sich in der Sensitivitit begriindet, sich dem
Anderen hin zu 6ffnen. Der Andere ist dabei gleichzeitig Gott und Mit-
mensch. Diesem Pathos ist das Ethos transitiver Sorge eingeschrieben. In-
sofern hat Heschel bereits in Man is not alone das spirituelle Band prifiguriert:

The only concern that may be ascribed to Him is a transitive concern, one
which is implied in the very concept of creation. For if creation is conceived as
a voluntary activity of the Supreme Being, it implies a concern with that which
is coming in to being. Since God’s existence is continuous, His concern or care
for His creatures must be abiding. While man’s concern for others is often
tainted with concern for his own self and characterized as a lack of self-suffi-
ciency and a requirement for the perpetuation of his own existence, God’s care
for His creatures is a pure concern.?!

Diese Teilnahme charakterisiert Heschel als seine gewichtigste (vor)theolo-
gische Kategorie: dem géttlichen Pathos als erfahrbare Realitit der Sorge
und Firsorge. In diesem Lichte erhilt die Tat des Menschen unendlichen
Wert, da sie Gott zu bewegen vermag. Als Erleidender ist der Mensch offen
und empfinglich fur die Transzendenz Gottes, die in die Immanenz ein-
bricht und fiir den Menschen ein Widerfahrnis darstellt. Als aktiv Suchen-
der richtet der Mensch sein Bewusstsein auf das Gottliche aus?! und weiss
von der Wirkungskraft seiner Tat, die auf Gott wirken und Wirklichkeit
erschaffen kann. Dies ist letztlich die Wirkungsweise des genannten Tzggun
Olam, damit die Welt durch das Einigende bzw. Verbindende wieder ganz
wird. — Darin besteht die Rettung des Glanzes der hebriischen Bibel, was
Heschel in No Religion is an Island interreligiés pointiert:

20 HESCHEL, Man is not alone (Anm. 19), S. 143.

21 In dieser Art mystisch geprigter Ereignishaftigkeit bildet das Gebet fiir Heschel
eine dusserst zentrale interreligiose Dimension, in der Glaube wortwortlich pas-
siert, indem das Glaubensgeschehen tiber das Subjekt hinausgeht, es transzen-
diert. In der entsprechenden Gerichtetheit des Menschen auf Gott formiert sich
eine Aufmerksamkeit, die durchbricht und im Durchbrechen dieser Form die
Welt transformiert: ,,Prayer is more than paying attention to the holy. Prayer comes
about as an event. It consists of two inner acts: an act of turning and an act of
direction. I leave the world behind as well as all interests of the self. Divested of
all concerns, I am overwhelmed by only one desire: to place my heart upon the
altar of God. [...] But there are forces that interfere with God’s mercy, with God’s
power. This is a dreadful mystery as well as a challenge: God is held in captivity.
I pray because God, the Shekinah, is an outcast. I pray because God is in exile
[...].”” (ABRAHAM J. HESCHEL: On Prayer, in: SUSANNAH HESCHEL [Hg.|, Mora/
Grandenr and Spiritual Audacity. New York 1997, S. 257-267, dort S. 259f.).

522



When I speak about the radiance of the Bible in the minds of man, I do not
mean its being a theme for Information, Please but rather an openness to God’s
presence in the Bible, the continuous ongoing effort for a breakthrough in the soul
of man, the guarding of the precarious position of being human, even a little
higher than human, despite defiance and in face of despair. The supreme issue
is today not the Halacha for the Jew or the Church for the Christian — but the
premise underlying both religions, namely, whether there is a pathos, a divine
reality concerned with the destiny of man which mysteriously impinges upon
history; the supreme issue is whether we are alive or dead to the challenge and
the expectation of the living God. This crisis engulfs all of us. The misery and
tear of alienation from God make Jew and Christian cry together.??

Aus den Parametern einer religiosen Anthropologie heraus ergeben sich die
wesentlichen Merkmale, um dem diffusen Begriff der Spiritualitit die noti-
gen Konturen zu verleihen. Dabei seien drei Wesensbestimmungen des re-
ligiosen Menschen hervorgehoben: 1. Die Offenheit des Menschen gegen-
Uber der heiligen Prisenz des biblischen Gottes. 2. Die Dimension des
schopferischen Durchbruchs in der Seele des Menschen. 3. Das Pathos
Gottes als Struktur der Sorge gegeniiber dem Menschen und Vorbild der
gegenseitigen Sorge zwischen den Menschen.

Dies bildet den tiefentheologischen Nihrboden fiir einen Begriff der
Spiritualitit, der nicht zur hohlen Phrase oder kitschigen Esoterik ver-
kommt, sondern ein waches Bewusstsein schafft und zum Handeln auf-
fordert. So engagierte sich Heschel als Person des 6ffentlichen Lebens in
der amerikanischen Burgerrechts- und Anti-Kriegsbewegung. Im selben
Jahr von Nostra Aetate nimmt Heschel am Friedensmarsch von Selma nach
Montgomery an der Seite mit Martin Luther King teil, um Seite an Seite
gegen Rassendiskriminierung zu kimpfen. Die Grenzverwischung zwi-
schen den Sphiren des Religisen und Politischen entspringt dabei dem
erfithlten gottlichen Pathos, das tiber die psychologische Kategorie von
Empathie auf die religiose Wesensbestimmung des Menschen verweist.
Gerade im Kontext dieses politischen Engagements sei hier ein zusitzli-
ches Wesensmerkmal erginzt: ,,Religious existence is living in solidarity
with God. Yet to maintain such solidarity involves knowing how to rise,
how to cross an abyss.”?* Mithin konnen wir als 4. festhalten: Solidaritit
mit Gott, was die Solidaritit zum Mitmenschen impliziert. Der spirituelle
Boden dieses Punktes bedarf noch einer zentralen Prizisierung und Dif-
ferenzierung, die im gedanklichen Zusammenhang zwischen She&hina und

22 HESCHEL, No Religion Is an Island (Anm. 17), S. 236.
23 HESCHEL: On Prayer (Anm. 21), S. 266.

523



Shakhen bereits angelegt, aber noch nicht zu Ende gedacht war: Die Ver-
bindung zwischen der Gegenwart Gottes und seiner partnerschaftlichen
Nachbarschaft hat nicht die Gattung Mensch zum Referenzpunkt Gottes,
sondern die einzelne Person, die im Ebenbild Gottes2* erschaffen wurde.
Menschsein ist Personsein, Menschwerdung ist Personwerdung. So ist au-
thentische Solidaritit nur mit einer Person mit Eigennamen — nicht mit
dem Menschen als Idee — moglich. In dieser Hinsicht ist es zwingend, die
religits eingefirbte anthropologische Bestimmung in spiritueller Hinsicht
mit dem 5. Punkt zu erginzen: Die Heiligkeit des Menschen besteht in
seiner Personenhaftigkeit. So erstaunt es nicht, dass Heschel in seinem fiir
den interreligibsen Dialog absolut zentralen Text No Religion is an Isiand
diesen Punkt mit dem Pathos Gottes wie folgt zusammenfliessen lasst:

On what basis, do we people of different religious commitments meet one an-
other? First and foremost, we meet as human beings who have much in com-
mon: a heart, a face, a voice, the presence of a soul, fears, hope, the ability to
trust, a capacity for compassion and understanding, the kinship of being hu-
man. My first task in every encounter is to comprehend the personhood of the
human being I face, to sense the kinship of being human, solidarity of being.
To meet a human being is a major challenge to mind and heart. I must recall
what I normally forget. A person is not just a specimen of the species called
Homo sapiens. He is all of humanity in one, and whenever one man is hurt, we
are all injured. The human is a disclosure of the divine, and all men are one in
God’s care for man. Many things on earth are precious, some are holy, human-
ity is holy of holies. To meet a human being is an opportunity to sense the
image of God, the presence of God.?®

24 McGinn setzt ebenfalls bei der Ebenbildlichkeit Gottes an, um christliche Spi-
ritualitit aus dieser biblischen Tradition heraus zu bedenken. Dabei kritisiert er,
dass die kirchlichen Dokumente diese Tradition zu eindimensional aufnehmen
und das spitituelle Anliegen verfehlen: ,,Despite the continuing appeal to izage
dei anthropology in modern papal documents, one can wonder if the full rich-
ness of this ancient tradition has been utilized both within Catholic theology
itself, as well as in dialogue with other religions. The papal texts often seem
content to reaffirm humanity’s creation in the image and likeness of God with-
out developing the content of this affirmation in any original or detailed way.”
(BERNARD MCGINN, Humans as Imago Dei: Mystical Anthropology Then and
Now, in: EDWARD HOWELLS und PETER TYLER (Hg.): Sources of Transformation.
Revitalising Christian Spiritnality, London / New York 2010, S. 19-40, dort S. 32.).
Dieser Aufsatz versucht mit Heschel genau das ausgeftihrte Anliegen McGinns
ernst zu nehmen.

25 HESCHEL, No Religion Is an Island (Anm. 17), S. 238.

524



Die Beschreibung dieses lebendigen Schopfungszusammenhangs verweist
auf den Menschen, der durch die Gottesbegegnung sich in seiner Personalitit
erfahrt, wobei die Begegnung auf fundamentale Art und Weise ein Gegen-
tber bedingt. Die Transzendenz Gottes spiegelt sich dabei im Mitmen-
schen, der mich auffordert, mein Selbst zu transzendieren, um der Gegen-
wart des Anderen gewahr zu werden. Die Wahrheit liegt dabei in der Selbst-
transzendenz bzw. in der Aufgabe, den Anderen in seiner Personenhaf-
tigkeit zu verstehen. Auf diesem Grund des Verstehens griindet entspre-
chend auch die Wahrhaftigkeit der dialogischen Begegnung.?6 Der spiritu-
elle Faden transformiert sich zu einem heiligen Faden, mit dem das Gewebe
kreattirlichen Seins seinen Stoff erhilt. Das mitfithlende und mitdenkende
Pathos bildet dabei das begriindende Muster, dies aus dem Motiv bzw. dem
Beweggrund der Tiefentheologie heraus.

3. Spuren des prophetischen Bewusstseins

Versammelt und biindelt man nun die entwickelten finf zentralen Aspekte
zur Spiritualitat, findet Heschel in der Person des Propheten die hochste
schopferische Ausdrucksform. Auch wenn die Schépfung des Universums
abgeschlossen ist, so ist jener entscheidende Teil der schépferischen Dyna-
mik in einer unabgeschlossenen historischen Bewegung, der sich zwischen
Mensch und Gott abspielt. In diesem Drama ist der Prophet Leitfigur — fur
Juden und Christen, was Heschel mithin zum Ausgangspunkt der Einlei-
tung seines erwahnten Memorandums machte:

With humility and in the spirit of commitment to the living message of the
prophets of Israel, let us consider the grave problems that confront us all as the

26 Vgl. in diesem Kontext Ruthishausers Beitrag am Theologischem Kolloquium,
das vom 9. bis 11. Mirz 2014 in Bad Honnef stattfand, um Rechenschaft tiber
die Rezeption zu Nostra Aetate 4 abzulegen. Sein Ansatz verfolgt die Abgren-
zung christlicher gegentiber sakularer Spiritualitit, wobei die Einbettung in eine
biblische Anthropologie zentral und dialogisch prigend ist: ,,Der dialogische
Ansatz der christlichen Spiritualitit verdankt sich einem biblisch-theistischen
Weltbild, dem gemiss menschlicher und géttlicher Geist unterschieden werde
und zugleich zusammenwirken. Die Beziehung zu einem handelnden Gott ist
konstitutiv und untrennbar mit der Beziehung des Menschen gegeniiber Mit-
menschen und Geschopfen verbunden. Da diese Grundstruktur mit der judi-
schen Wirklichkeitsauffassung tibereinstimmt, zeigt die christliche Spiritualitit
eine strukturelle Nihe zu jiidischem Denken.” (CHRISTIAN M. RUTHISHAUSER,
Christliche Spiritualitit und jiidisch-christlicher Dialog, in: REINHOLD BOSCHKI
und JOSEF WOHLMUTH (Hg.), Wendepunkt im | erhéltnis von Kirche und Judentunr —
bleibende Herausforderung fiir die Theologe, Paderborn 2015, S. 49-59, dort S. 52.

525



children of God. Both Judaism and Christianity share the prophet’s belief that
God chooses agents through whom His will is made known and His work done
throughout history. Both Judaism and Christianity live in the certainty that
mankind is in need of ultimate redemption, that God is involved in human
history, that in relations between man and man God is at stake [...].%7

Dies bedeutet, dass der Prophet nicht bloss ein Sprachrohr Gottes ist, der
mit der besonderen Kompetenz ausgestattet ist, in die Zukunft zu blicken.
Gerade in spiritueller Hinsicht kommt dem Propheten die besondere Auf-
gabe zu, im Prozess zwischen Schépfung, Offenbarung und Erlosung ent-
scheidend mitzuwirken. Maimonides?® folgend sind die Propheten einer-
seits biblische Vorbilder, andererseits — und dies ist hoher zu bewerten —
reprisentieren sie die hochste Erkenntnisstufe im Zusammenspiel zwischen
Phantasie und Intellekt. Bei Heschel kristallisiert sich ein Konzept des pro-
phetischen Bewusstseins heraus. Eine entscheidende Spur entwickelte er in
seiner Berliner Studienzeit: Unter dem methodischen Einfluss der Phino-
menologie Husserls untersuchte er die spezifischen Bewusstseinsakte bzw.
die Bewusstseinshorizonte, in denen die prophetische Qualitit in den un-
terschiedlichen historischen Kontexten zur Gegebenheit kommt.
Aufgrund der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten kann
diese bahnbrechende Schrift erst 1936 in Krakau unter dem Titel Die Pro-
phetie verotfentlich werden. In der Prophetie verdichtet sich exemplarisch
die verschlungene Dramatik in der dynamischen Beziehung zwischen
Mensch und Gott, die von reziproker Sorge gepragt ist. Beide Seiten sind
von den Prozessen in der Welt betroffen. Im Modus der Betroffenheit

27 HESCHEL, On Improving Catholic-Jewish Relations (Anm. 5), S. 1-13, dort S. 1.

28 Unmittelbar nach Abschluss seiner Dissertation veréffentlicht Heschel 1935 im
Erich Reiss Verlag in Betlin eine Biografie zu Maimonides. Vom mittelalterli-
chen Rationalismus iibernimmt Heschel die bewusstseinsmissige Ausrichtung
einer subjektivierenden Erkenntnisleistung: ,,Die Meditationstechnik der Ver-
neinung ist eine logische Methode. Maimonides, der von Jugend an ausser der
philosophischen auch die prophetische Erkenntnisweise erstrebte, richtet seine
Meditation auch mit den Elementen des Prophetischen auf. Die Einzelexistenz,
die individuelle Erscheinung wird zur Warte, von der aus Maimonides Gott
erkennen und verstehen will.“ (ABRAHAM |. HESCHEL, Maimonides: Eine Biogra-
phie [Information Judentum, Bd. 12]. Neukirchen-Vluyn 1992, S. 180). Gerade
in Hinblick auf die erlésende Aufgabe der Propheten nimmt Heschel in No
Religion is an Island Maimonides als Referenz, um das Christentum und den Islam
im Rahmen einer sogenannten preparatio messianica za wirdigen. Die Weltreligi-
onen wirken gemeinsam an der Etlésung mit (vgl. dazu: HESCHEL, No Religion
Is an Island [Anm. 17], S. 248f.).

526



entsteht Bewegung. — Gott lasst sich bewegen bzw. affizieren, weil er in
einer leidenschaftlichen Beziehung zum Menschen steht. Mehr noch: ein
Bediirfnis nach menschlicher Rechtschaffenheit hat. Der Prophet verkor-
pert dabei idealtypisch einen Glauben, der sich als (zu)wendendes Erleb-
nis und Ereignis vollzieht, indem der Mensch sein Selbst transzendiert.
Im biblischen Grundverstandnis handelt es sich dabei nicht um eine Selb-
stoffenbarung Gottes, sondern um einen historisch situativen Modus der
Mitteilung, durch die der Mensch Anteil nimmt. In Amerika vertieft und
erganzt Heschel seine Dissertation in der Schrift The Prophets von 1962,
was im selben Jahr seine eigene Verflechtung rund um Nostra Aetate prigt.
Der bereits angestimmte Grundton universaler Briderlichkeit hat hier sei-
nen Quellpunkt, wobei Tiefentheologie, Pathos und prophetisches Be-
wusstsein einen Ton bilden:

As we have seen, the divine pathos is the ground-tone of all these attitudes. A
central category of the prophetic understanding for God, it is echoed in almost
every prophetic statement. To the prophet, we have noted, God does not reveal
himself in an abstract absoluteness, but in a personal and intimate relation to
the world. He does not simply command and expect obedience; He is also
moved and affected what happens in the world, and reacts accordingly. Events
and human actions arouse in Him joy or sorrow, pleasure or wrath. He is not
conceived as judging the world in detachment. He reacts in an intimate and
subjective manner, and thus determines the value of events. Quite obviously in
the biblical view, man’s deeds may move Him, affect Him, grieve Him or, on
the other hand, gladden Him and please Him. This notion that God can be
intimately affected, that He possesses not merely intelligence and will, but also
pathos, basically defines the prophetic consciousness of God.??

Uber den theologischen Standard hinausgehend liegt Heschels Interesse
nicht bei den Attribuierungen, die Gott im Sinne der Intelligenz und des
Willens zugeschrieben werden. Sein Fokus liegt beim prophetischen Be-
wusstsein. Dieses verweist auf eine Aktstruktur des Austauschs und der
Teilhabe: Der Prophet bzw. das prophetische Bewusstsein aktualisiert sich
in diesem Zwischen und wird dadurch zum Vorbild des Menschen, der im
Angesichte Gottes erschaffen wurde. Die verschlungene Dynamik gegen-
seitiger Einflussnahme ist keine Verschmelzung, aber bildet eine Form wis-
sender Intimitit. Entsprechend betont Heschel, dass sich Gott dem Pro-
pheten in keiner abstrakten Absolutheit offenbart, sondern in Relation der
menschlichen Situativitit, in Beziehung zu seiner Verflechtung mit der
Welt. Die Selbstrelativierung Gottes schafft eine Relation zum Menschen.

29 ABRAHAM ]. HESCHEL, The Prophets, New York 1962, S. 223f.

527



Dieses Schaffen ist im kabbalistischen Verstindnis der Schopfung selbst
inhidrent, indem die Welt durch die Selbsteinschrinkung Gottes — dem so-
genannten Zimzum — entstanden ist. Dadurch wird die absolute Transzen-
denz Gottes in der Brechung zu einer immanenten Form nahbar, was wie-
derum auf die Shekhina als Gegenwart Gottes verweist.30 Gott verwebt sich
vergegenwirtigend mit dem Menschen als Kontext oder: Zusammenhang
ist das Nihe und Sinn stiftende Motiv einer Innerlichkeit jenseits von
ausserlichem Befehl und Gehorsam. Die religiose Anthropologie empfingt
ihr Profil also aus dem Verstindnis des prophetischen Bewusstseins, dessen
Spiritualitit von einer ganz speziellen Ebenbildlichkeit geprigt ist: Der Aus-
druck zm Angesichte Gottes lenkt unsere Aufmerksam auf das Gesicht. Wih-
rend das deutsche Wort die Szeht, Sichtbarkeit bzw. das Seben im Gesicht an-
zeigt, steht der hebriische Ausdruck 029 (panin; ,,Gesicht®) im Spannungs-
feld der Bewegung des Wendens: ni9? (/fnot, ,,wenden®). Im Lichte dieser
etymologischen Kehrtwendung lasst sich Heschels Tiefentheologie auch als
eine Tiefenethik des Anderen entwickeln, indem die Zuwendung zwischen
Gott und Mensch wie auch zwischenmenschlich zum spirituellen Band
wird. Da %15 neben dem Gesicht auch mit Bahn und Spar assoziiert werden
kann, lisst sich die Zuwendung in Hinblick auf den interreligiosen Dialog
in der addquaten Dimension verstehen. Ich muss mir meinen Weg zum An-
deren bahnen. Interreligioser Dialog ist keine Methode und kein vorgegebener
Weg, ansonsten droht dieser Begriff zu einem Etikett der blossen Redewen-
dung zu verkommen. Eine entscheidende Spur ergibt sich in der Vertiefung
des Pathos zur Sympathie:

Sympathy is a stage in which a person is open to the presence of another per-
son. It is a feeling which feels the feeling to which it reacts — the opposite of

30 Ich sehe in diesem Motiv der Selbstbegrenzung Gottes ein Thema, das fir eine
interreligiose Diskussion in schépfungstheologischer Hinsicht sehr spannend
ist. Die Frage nach der paradoxalen Verendlichung des Unendlichen liesse sich
insofern mit kenotischer Christologie in Verbindung bringen, als die Inkarna-
tion Christi mit einer Verendlichung des Gottlich-Ewigen einhergeht. Die Men-
schwerdung Gottes akzentuiert in dieser Perspektive die humanisierende und
personalisierende Dimension, die durch den Akt der Selbstbegrenzung verbtirgt
wird. Tiefentheologisch steht hier eine existenzielle Nachfolge Christi im Blick-
feld, die den Einzelnen — durchaus im Sinne Kierkegaards — auffordert, das
eigene Selbst in der entsprechenden Nachfolge zu transformieren. Selbstver-
standlich ginge es dabei im Sinne Heschels gerade nicht darum, Juden zu dieser
Nachfolge zu bewegen, sondern um das gegenseitige Wissen um spirituell be-
deutsame Schnittstellen, die sich gerade im Bereich der Schopfungstheologie
wahlverwandt deuten liessen.

528 .



emotional solitariness. In prophetic sympathy, man is open to the presence and
emotion of the transcendent Subject. He carries within himself the awareness
of what is happening to God. [...] This, perhaps, is the reward and distinction
of prophetic existence: to be attuned to God. No one knows the measure of
such intensity, the degree of such accord. It is more than a feeling. It is a whole
way of being. In contrast to ecstasy, with its momentary transports, sympathy
with God is a constant attitude.!

Die so verstandene Sympathie rundet die finf entwickelten Kriterien der
Spiritualitit ab und kann als die grosse Synthese verstanden werden. Da-
durch verdeutlicht sich abschliessend die Tragweite des Untertitels dieses
Aufsatzes: Heschel ist ein spiritueller Vordenker unserer Zeit und hinter-
lisst mannigfaltige Spuren. So wirkt (sein) prophetisches Bewusstsein im
akademischen Diskurs exemplarisch in Westerhorstmanns Moraltheologie
der Liebe fort, die den christlich-jidischen Dialog tiber Nostra Aetate hinaus
weiterdenkt:

Eine Moraltheologie, die sich ihrer judischen Wurzeln vergewissert, sich da-
durch selbst besser versteht und Trennendes abzubauen vermag, kann zum
Hoftnungszeichen werden, dass in der Welt von morgen die Wiirde jeder
menschlichen Person unabhingig von Religion oder Herkunft respektiert und
geschiitzt werden kann. Die gemeinsame Verkindigung von Juden und Chris-
ten in sittlichen Fragen mit Hilfe einer Theologie der Liebe sowie vereinter
Einsatz fur Gerechtigkeit gehoren noch zu den Zukunftsperspektiven des ji-
disch-christlichen Dialogs.??

31 HESCHEL, The Prophets (Anm. 29), S. 309, 311.

32 WESTERHORSTMANN, Das Liebesgebot (Anm. 1), S. 177. Dass die Selbstverge-
wisserung des Christentums in den judischen Whurzeln liegt, betont auch Bu-
ckenmaier. Er sieht darin die eigentliche Aufgabe und Zukunftsperspektive, um
der Disposition von Nostra Aetate gerecht zu werden: ,,Das Christentum ist
ohne das Gesprich mit dem Judentum im wahrsten Sinne des Wortes nicht zu
denken. Ohne dieses Gesprich ist das Christentum behindert, wenn nicht sogar
unfihig, seine Aufgabe in der Welt zu erfiillen. Das Nachdenken dariiber hat
noch kaum begonnen, und das Bewusstsein fiir dieses Besondere der Erklirung
ist erst sparlich vorhanden. Darin liegt eine Herausforderung fiir Forschungen
der nichsten fiinfzig Jahre und nicht zuletzt ein bleibender Auftrag aus Nostra
Aetate.” (BUCKENMAIER, Das Vergessen der jidischen Wurzel [Anm. 2],
S. 175). Richtungsweisend haben sich Michel Bollag und Christian Ruthishau-
ser dieser Herausforderung angenommen und ein intensives interreligicses Ge-
sprich geftihrt, um in einer Zeit der Desorientierung und wachsender fanati-
scher Ideologien Orientierung zu stiften. Im Kontext der oben genannten Ety-
mologie zum Gesicht dringt sich Bollags Einschitzung zur Wirkung von He-
schels Schrift No Religion is an Island geradezu auf: | Liest man den Essay No

529



Joseph B. Soloveitchik vertrat in interreligioser Hinsicht den Standpunkt,
der bis heute fiur den Rabbinical Council of America leitend ist, dass sich der
Dialog nur auf die Verbesserung der sozial-ethischen gesellschaftlichen An-
gelegenheiten beschrinken und keine theologische Themen beinhalten
sollte.? Uber die sittlichen Fragen hinaus modellierte Heschel eine Theolo-
gie der Liebe als dargelegte Tiefentheologie, wobei fiir thn das halachische
Judentum ebenfalls eine unhinterfragbare Selbstverstindlichkeit darstellte,
das nicht als Gegenstand des Dialogs vorgesehen war. Die Zukunftsper-
spektive des jidisch-christlichen Dialogs im Geiste der Theologie der Liebe
fallt mit Heschels prophetischem Bewusstsein der Sympathie zusammen.
Wir erinnern uns, dass Heschel mit dem Endprodukt von Nostra Aetate
nicht vollumfinglich zufrieden war, weil ihm aufgrund der darin gedusser-
ten Dialogerfahrung bewusst war, dass das Dokument dem maglichen Ho-
rizont spiritueller Grosse nicht gerecht wurde.

Dass nun am 11. Dezember 2015 eine Erklirung orthodoxer Rabbiner
zur Partnerschaft zwischen Juden und Christen mit sieben essenziellen
Punkten abgegeben wurde, ist definitiv mehr als ein Zufall: Es ist Koinzi-
denz im Sinne des Zusammenfalls zwischen dem prophetischen Bewusst-
sein und einer Theologie der Liebe. Insofern hat sich Entscheidendes im
dialogischen Geiste Heschels auf den Spuren zu Nostra Aetate ereignet, was
sich in der Bedingungslosigkeit folgender Einleitung der rabbinischen E-
klarung spiegelt:

Nach fast zwei Jahrtausenden der Feindseligkeit und Entfremdung erkennen
wit orthodoxe Rabbiner als Leiter von Gemeinden, Institutionen und Semina-
ren in Israel, den Vereinigten Staaten und Europa die uns nun offenstehende,

Religion is an Island heute, knapp fiinfzig Jahre nach seiner Publikation, kommt
man um Pridikate wie bahnbrechend oder prophetisch kaum herum. Bahnbre-
chend, weil er ab den achtziger Jahren des 20. Jahrhundert eine ernsthafte Re-
zeption und Auseinandersetzung mit Heschels Aufsatz festgestellt werden darf,
und weil alle neueren jidischen Ansitze zum Dialog Heschels Einsichten auf-
nehmen, vertiefen und in eine Sprache zu tibersetzen versuchen, die an die Tra-
dition ankniipft. Als prophetisch lisst sich ldsst sich Heschels Denken deshalb
bezeichnen, weil er seiner Zeit mehrere Schritte voraus ist und intuitiv Zeichen
eines epochalen Wandels erkennt.” (MICHEL BOLLAG und CHRISTIAN RUTHIS-
HAUSER, Ein Jude und ein [esuit im Gespréch siber Religion in turbulenter Zeit, Ostfil-
dern 2015, S. 155).

33 JOSEPH B. SOLOVEITCHIK entwickelte seinen Standpunkt ein Jahr vor dem Zu-
standekommen von Nostra Aetate in seinem bedeutenden Aufsatz: Confronta-
tion, in: Tradition 6 (1964), S. 5-29.

530



historische Gelegenheit. Wir mochten dem Willen unseres himmlischen Vaters
folgen, indem wir die uns angebotene Hand unserer christlichen Briider und
Schwestern ergreifen. Juden Christen mussen als Partner zusammenwirken, um
den moralischen Herausforderungen unserer Zeit zu begegnen.3*

Da wird Heschels Stimme in der Gegenwart vernommen, um hoérbar zu
machen, was er in hochster Dringlichkeit dem Prisidenten John F. Ken-
nedy 1963 telegraphierte: The hour calls for moral grandenr and spiritnal anda-
czty. Heschel verkorperte beides — die moralische Grosse und den spirituel-
len Mut, das lebendige Erbe der Bibel als gemeinsame Aufgabe der Syna-
goge und der Kirche vor dem Verschwinden aus dem Abendland zu be-
wahren und uns dabei im mehrfachen Sinne vorzudenken, was es heisst,
Mensch zu sein: Ein Partner Gottes, um mit dem Mitmenschen an der In-
tegritit der Schopfung ganzheitlich mitzuwirken.

34 Die Erklirung ist (auf Englisch und Deutsch) abgedruckt in: Judaica 72 (2016),
S.356-361, und online verfiigbar unter: http://reformiert.info/sites/default
/files/pdf/Erkla%CC%88rung%20orthodoxer’20Rabbiner%20zum%20Chr
istentum.pdf [20.10.2016].

531



	Im Geiste der Tiefentheologie : Abraham J. Heschel als spiritueller Vordenker unserer Zeit

