
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 72 (2016)

Artikel: Judentum, Entfremdung, Sprache : der vergessene Zusammenhang
zwischen Mendelssohn und Hegel

Autor: Pisano, Libera

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judentum, Entfremdung, Sprache.
Der vergessene Zusammenhang zwischen

Mendelssohn und Hegel

Von LJbera Pisano*

Abstract

Welche Relevant hat die Zeichentheorie von Mendelssohn bei Hegel? Welcher Zusammenhang

besteht zwischen Zeichen, Judentum und Entfremdung? Sind Idealismus undjüdische Tradition

miteinander verbunden? In diesen Beitrag möchte ich einen Überblick über den Einfluss
von Moses Mendelssohn aufHege/s Denken mit besonderer Berücksichtigung der Zeichentheorie

und des Entfremdungsbegriffes geben. Es handelt sich bei diesem Gegenstand um ein

verdrängtes Kapitel der deutschen Philosophie. Dafürgibt es cpvei Gründe: Hegels Antisemitismus

in den FrankfurterAufzeichnungen und die geringe allgemeine Kritik seiner Sprachbemerkungen

in den frühen Schriften, ans denen Mendelssohns Einfluss am deutlichsten herauszulesen

ist. Der Zusammenhang zwischen den beiden Denkern ist nicht nur historisch, sondern auch

theoretisch. In diesem Aufsatz versuche ich zu ZP&en> dass Hegels Enflremdungsbegriff aus

seiner Beschäftigung mit Mendelssohns Judentum und seiner Philosophie der Zeichen entsteht.

What is the relevance ofMendelssohn's theory ofsigns in Hegel's thought? What is the relationship

between sign, Judaism and alienation?Are idealism andJewish tradition deeply connected? In this

paper, I would like to offer an overview ofthe influence ofMendelssohn on Hegel's thought, espe-

cially regarding the theory of signs and the concept of alienation. This is a neglected chapter of
German philosophy for almost two reasons: Hegel's anti-Semitic notes during the Frankfurt
period and the inadequate attentionpaid to his early writings on language, in which the influence

ofMendelssohn is clearly discernible. The linkage between the two thinkers is not only historical,

but also theoretical. In this essay, my attempt is to show how Hegel's concept ofalienation stems

from his confrontation with Mendelssohn's idea ofJudaism and his theory ofsigns as well.

1. Ein verdrängtes Kapitel des deutschen Idealismus

Eine Verbindung zwischen Mendelssohn und Hegel herzustellen heisst,
ein verdrängtes Kapitel der deutschen Philosophie zu thematisieren. Dieses

Vergessen ist überaus erstaunlich, weil Mendelssohn sowohl in Hegels
frühesten Werken — Mendelssohn ist der einzige Philosoph, den Hegel in

* Dr. Libera Pisano, Research Fellow, Maimonides Centre for Advanced Studies,
Universität Hamburg, Schlüterstrasse 51, D-20146 Hamburg; E-Mail: libpisano
@gmail.com.

473



seinem Stuttgarter Tagebuch zitiert hat —, als auch in seinen späten

Vorlesungen über die Ästhetik und über die Philosophie der Religion präsent ist.

Dafür gibt es zwei Gründe: zum einen Hegels Antisemitismus in den Frankfurter

Aufzeichnungen und zum anderen die geringe allgemeine Kritik
seiner Sprachbemerkungen in den frühen Schriften, aus denen Mendelssohns
Einfluss am deutlichsten herauszulesen ist. Die Gemeinsamkeiten zwischen
den beiden Denkern zu untersuchen, kann daher interessante und innovative

Ergebnisse liefern, weil es sich dabei nicht nur um einen historischen,
sondern auch um einen theoretischen, philosophischen Zusammenhang
handelt. Die Rede ist von der Sprachauffassung, der Entstehung des

Entfremdungsbegriffs und einer Gottesoffenbarung als Religionsästhetik, die
sich bei beiden Autoren findet.

Den Hintergrund bildet das schwierige und rätselhafte Verhältnis Hegels

zum Judentum,1 das die Kritik unterschiedlich interpretiert hat. Hegels
Bild des Judentums ist keine antisemitische Auffassung, sondern viel
differenzierter, weil der Entfremdungsbegriff Hegels, der für seine Philosophie
wesentlich ist, aus der Beschäftigung mit dem Judentum entsteht.2 Hinzu
kommt, dass das Judentum als Religion der Erhabenheit eine wichtige Rolle
für die Sprach- und Poesieauffassung Hegels spielt. In diesem Sinne haben
Zeichen und Poesie eine religiöse Bedeutung: die Sprache ist das Medium
der Offenbarung des Geistes.

Die offenen Fragen sind zahlreich: Welche Relevanz hat die Zeichentheorie

von Mendelssohn für Hegel? Welcher Zusammenhang besteht

1 Vgl. OTTO POgGELER, "L'Esprit du christianisme de Hegel," in: Archives de Phi¬

losophie 33 (1970), S. 719-754; OTTO PÖGGELER, L'interprétation hégélienne du
judaïsme, in: OTTO PÖGGELER, Études hégéliennes, Paris 1985, S. 37-85; NATHAN
RotenstreiCH, "Hegel's Image ofJudaism," in: Jewish Social Studies 15 (1953),
S. 33-52; EMIL FACKENHEIM, "Hegel and Judaism: a Flaw in the Hegelian
Meditation," in: JOSEPH J. O'MALLEY et alii {p.ds.), The legacy ofHegel:proceedings of the

Marquette Symposium, The Hague 1963, S. 161-200; PAUL LAWRENCE ROSE, The

German-Jewish Question: Revolutionary Antisemitism in Germany from Kant to Wagner,

Princeton 1990; YlRMEYAHU YOVEL, Dark Riddle: Hegel, Nietzsche and the Jews,

University Park, PA 1998; MICHAEL MACK, German Idealism and the Jew: the Inner
anti-Semitism ofPhilosophy and German Jewish Responses, Chicago / London 2003,
S. 43: "[...] Judaism plays a vital role as a figure of thought signifying the
opposite of Hegel's dialectic."

2 Zu einer Verbindung zwischen Entfremdung und Judentum beim jungen Hegel,

vgl. BERNARD Bourgeois, Hegel à Tranfort. Judaïsme, christianisme, hégélia-

nisme, Paris 1971; JOSEPH COHEN, He Spectrejuifde Hegel, Paris 2005; PÖGGELER,

L'Esprit du christianisme de Hegel (Anm. 1); YlRMEYAHU YOVEL, Les Juifs selon

Hegel et Nietzsche, Paris 2001.

474



zwischen Zeichen, Judentum und Entfremdung? Sind Idealismus und jüdische

Tradition miteinander verbunden? Kann man sagen, dass der He-
gel'sche Entfremdungsbegriff einen jüdischen Kern enthält? Mendelssohn
nimmt Judentum und Zeichen zusammen, weil er das jüdische Zeremoni-
algesetz als eine besondere Zeichensprache der Vernunftreligion darstellt,
während in Hegels Reflexionen das Judentum und die Zeichen jeweils
Ausdruck einer Dualität zwischen Gott und Mensch, Mensch und Natur, Form
und Inhalt ist. Diese Dualität, die von der Hegeischen Philosophie
aufgehoben wird, ist aber vorausgesetzt und deshalb wesentlich für die Erscheinung

und die Arbeit des Geistes selbst.

In den letzten Jahren ist Moses Mendelssohns Philosophie ganz
unerwartet zum Untersuchungsgegenstand geworden. Es gibt jedoch keine

Untersuchung über die Beziehung zwischen Mendelssohn und Hegel. Ausnahmen

sind Theodor Haering, der zum ersten Mal das Verhältnis zwischen
den beiden Philosophen erläutert hat, und Alexander Altmann und vor
kurzem Francesco Tomasoni, die sich auf Hegel und Mendelssohn bezogen
haben.3 In diesem Beitrag möchte ich einen Überblick über den Einfluss

von Moses Mendelssohn auf Hegels Denken geben. Die methodische

Vorgehensweise besteht aus den folgenden Schritten, die sich inhaltlich
aufeinander beziehen: Mendelssohns Denken wird mit besonderer Berücksichtigung

der Zeichentheorie und des Judentums analysiert; es folgt eine

Darstellung der Reflexionen des jungen Hegels, die besonders diejenigen
Aspekte berücksichtigt, die Mendelssohns Einfluss auf sein Werk erkennbar
machen. Die Aspekte, die man unterscheiden kann, sind religios-politische
und ästhetisch-sprachliche. In der Schlussfolgerung wird das Verhältnis
zwischen Sprachen, Zeichen und Judentum in der späten Religionsästhetik
Hegels betrachtet.

3 Vgl. Theodor Haering, Hegel. Sein Wollen und sein Werk. Eine chronologische Ent¬

wicklungsgeschichte der Gedanken und der Sprache Ehegels, 2 Bde, Leipzig / Berlin,
1929-1938 [Neudruck Aalen 1963], Bd. I, S. 146-158; ALEXANDER ALTMANN,
„Das Bild Moses Mendelssohns im deutschen Idealismus," in: MICHAEL
ALBRECHT, EvaJ. Engel, NORBERT HINSKE (Hg.), Moses Mendelssohn und die Kreise

seiner Wirksamkeit (Wolfenbütteler Studien zur Aufklärung, Bd. 19), Tübingen
1994, S. 1-23. Einen kleinen Hinweis auf die Beziehung Hegels zu Mendelssohn

gibt es in Glas von Jacques Derrida (vgl. JACQUES DerridA, Glas, Paris 1974,
S. 120); FRANCESCO TOMASONI, Modernity and the FinalAim ofHistory. The Debate

over Judaism from Kant to the Young Hegelians (Archives internationales d'histoire
des idées, Bd. 187), Dordrecht [u. a.] 22003.

475



2. Judentum und Zeichen bei Mendelssohn

Moses Mendelssohn war einer der grossen Denker der Neuzeit und der

Philosoph, der neben Lessing der Protagonist der deutschen Aufklärung
war; gleichzeitig beginnt mit ihm aber auch die deutsch-jüdische Philosophie.

Wegbereiter der Haskala, war er Autor zahlreicher Werke, wie Phädon,

Morgenstunden und Jerusalem. Mit seinem Leben hat er ein leuchtendes

Beispiel von „trostvoller Aufklärung" gegeben; und ohne Übertreibung kann

man von ihm sagen, dass er „Ikone des jüdischen Bürgertums in Deutschland"4

geworden ist.

In den letzten Jahren seines Lebens ist Mendelssohn für eine Kampagne

gegen Fanadsmus und religiöse Diskriminierung eingetreten. Wegen seiner

Übersetzung der Tora ins Deutsche wurde er „moderner Luther" genannt,
und seine grosse Leistung war die unverdrossene Arbeit an deren Ausbreitung.

Aus diesem Grund spielte er auch eine wichtige Rolle in der damaligen
kulturellen Debatte. Nicht zufallig ist er mit so manchem Denker seiner

Zeit in Streit geraten (z. B. mit Johann Caspar Lavater [1741—1801] und

Johann David Michaelis [1717—1791]) und war auch der Protagonist im

sogenannten Pantheismus-Streit.5 Diese Haltung Mendelssohns hat zu

4 CHRISTOPH Schulte, Die Jüdische Aufklärung. Philosophie, Religion, Geschichte,

München 2002, S. 205.

5 Ausgehend von (1743-1819) These, dass der Spinozismus dem Pantheismus

gleich sei, war dieser Streit eine grundsätzliche Auseinandersetzung der
deutschen Aufklärung um die Frage nach dem Verhältnis des Pantheismus zum
Spinozismus. Dieser These widersprachen einige bekannte Gelehrte, wie Gotthold

Ephraim Lessing (1729—1781), Johann Wolfgang v. Goethe (1749—1832)
oder Johann Gottfried Herder (1744-1803), die Pantheismus für eine vertretbare

religiöse Auffassung hielten und ihn richtigerweise von Spinozas Aussagen
unterschieden. Zum Pantheismus-Streit vgl. CARMELO LACORTE, Ilprimo Hegel,

Firenze 1959, S. 284-287; MAURO BOZZETTI, Introducfone a Hölderlin, Roma-
Bari 2004, S. 8-9; LORENZO LATTANZI, Einguaggio e poesia in Moses Mendelssohn,

Pisa 2002, S. 108-111; DOMINIQUE BOUREL, Moses Mendelssohn. Ea naissance du

judaïsme moderne, Paris 2004, S. 391-451. In Bezug auf Johann Caspar Lavater
geht es um den sogenannten Bekehrungsstreit. Der Schweizer Denker hatte
seine deutsche Übersetzung von Charles Bonnets (1720-1793) Da palingénésie

philosophique Mendelssohn gewidmet; diese Widmung wurde als öffentliche
Aufforderung an Mendelssohn zur Konversion zum Christentum verstanden. Ob
Lavater auf Grund der staatskirchlichen Verhältnisse eine Bekehrung habe
anstreben müssen oder ob die Widmung spontan aus der Begeisterung heraus
entstanden war, ist noch immer strittig. Zum Lavater-Mendelssohn-Streit, vgl.
MOSES Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Bd. VII, Stuttgart
1972 ff., und die "Einleitung zu diesem Band von Simon Rawidowicz, S. XI-LVII;

476



seinem Ruf als „zweiter Sokrates" beigetragen.6 Im 18. Jahrhundert war
Sokrates das Symbol einer neuen Art des Philosophierens gegen den
Akademismus. Nach Johann Georg Hamann (1730—1788) war Sokrates der
Geburtshelfer der Wahrheit und gleichzeitig die lebendige Bekundung der
Unwissenheit, während der griechische Philosoph laut Mendelssohn ein
Vordenker der Aufklärung und ein Vorbild für sein Leben war.

Zweifellos war Mendelssohn eine kontroverse Figur, weil er einerseits

an der biblischen Tradition festgehalten, und andererseits die Autonomie
des Glaubens gegen jeden religiösen Fanatismus und politisch-bürgerliche
Diskriminierung verteidigt hat. Gegen alle negativen und oberflächlichen
Urteile einiger Kritiker war er einer der wichtigsten Repräsentanten der

sogenannten Populärphilosophie, einer bestimmten Form der deutschen Aufklärung,

die starke Kritik an der Tradition geübt hat. Die Populärphilosophie
besteht in einem Denken über undfür die Welt und in einer Lebensphilosophie,

in der die Menschen Subjekte einer vita activa waren. Die wichtigsten
Repräsentanten waren neben Mendelssohn Christian Thomasius (1655—

1728), Gotthold Ephraim Lessing, Christian Garve (1742—1798), Johann
Georg Heinrich Feder (1740—1821), Johann Heinrich Campe (1746—1818)
und Jacob Friedrich von Abel (1751—1829).

Mendelssohn bringt die platonische Kritik der Schrift, die Lehre von
Christian [Freiherr von] Wolff (1679—1754) und die sokratische Haltung
zusammen. Von den Philosophischen Gesprächen (1755) bis zum Sendschreiben an den

Herrn Magister Hessing (postum erschienen 1786) kann man in seiner Philosophie

sechs Themen ausmachen: die ästhetische Betrachtung, die Sprachdeutung,

die psychologischen Forschungen, das politische Interesse am Gemeinwohl

im Staat, die jüdischen Studien und die Gegenüberstellung von
Gewissensfreiheit und Fanatismus. Die Darstellung von Mendelssohns Denken
kann hier natürlich nicht erschöpfend sein, sondern will nur die wichtigsten
Punkte, die Resonanzen in der Philosophie Hegels haben, aufzeigen,
insbesondere die Gedanken aus Jerusalem und die Zeichen- und Sprachtheorie.

ALEXANDER Altmann, Moses Mendelssohn. A Biographical Study, Alabama 1973,
S. 194-263; SCHULTE, Diejüdische Aufklärung (Anm. 4), S. 200-201; TOMASONI,
Modernity and the PinalAim ofHistory (Anm. 3), S. 21-49; GISELA LUGINBÜHL-
WEBER, „[...] zu thun, [...] was Sokrates gethan hatte": Lavater, Mendelssohn
und Bonnet über die Unsterblichkeit, in: KARL PESTALOZZI und HORST WEI-
GELT (Hg.), Das Antlit% Gottes im Antlitz des Menschen: Zugänge zu Johann Caspar
Havater, Göttingen 1994, S. 114-148.

6 Mendelssohn wurde 1786 von Karl Philipp Moritz (1756—1793) der „zweite Sok¬

rates" genannt: „Es ist wahrlich nicht zuviel von ihm gesagt, dass er der Sokrates
seines Zeitalters war." Vgl. SCHULTE, Diejüdische Aufklärung (Anm. 4), S. 199.

477



Mendelssohns Philosophie ist eine Synthese der Wolffsehen Tradition
mit praktischen Fragen. Im Mittelpunkt seiner Betrachtung steht die

Verbindung von Semiotik, Psychologie, Ästhetik und Religion. Ausgehend von
Alexander Gottlieb Baumgartens (1714—1762) Philosophie schlägt
Mendelssohn eine Brücke zu einem zeichentheoretischen Grundsatz, d. h. der
menschlichen Ausdrucksmöglichkeit durch die Verwendung von Zeichen.
Indem die Verknüpfung der Zeichen mit der Wirklichkeit in verschiedensten

Zusammenhängen analysiert wird, ist die semiotische Analyse Mendelssohns

bedeutend nicht nur in Bezug auf Erkenntnis-, Sprach- und Ästhetiktheorie,

sondern auch auf die Religion. In der Tat ist die Religionsästhetik
ein zentraler Begriff von Mendelssohns Philosophie, auch wenn dieser

Begriff im Rahmen des Judentums sehr problematisch ist. Jedoch ist — wie
Daniel Krochmalnik schreibt — seine Religionsästhetik kein Ikonoklasmus,
weil sie wie eine Form der göttlichen Mitteilung durch Zeichen interpretiert
werden soll. Eine solche Religionsästhetik7 der Offenbarung des Geistes

durch Gestalt und Zeichen kann man auch in Hegels Denken finden, in der

Phänomenologie des Geistes, in den Vorlesungen über die Ästhetik und über die

Philosophie der Religion.
Mendelssohn teilt ein in natürliche, nachahmende (in seiner Kunsttheorie

benutzt er diese Zeichen allerdings nicht8) und willkürliche Zeichen und
unterscheidet, wieJean-Baptiste Dubos (1670—1742), die Künste nach ihren
Zeichen.9 Zeichen und Bezeichnetes sind bei den natürlichen Zeichen (z. B.
Rauch und Feuer) durch Ursache und Wirkung miteinander verbunden,

wohingegen bei den nachahmenden (z. B. mimetische Fähigkeit der Stimme

7 Vgl. DANIEL Krochmalnik, Zeichen der Kunst, Zeichen der Moral, Zeichen
der Religion, Zur Religionsästhetik und Semiotik der Aufklärung, in: JOSEF
SIMON und WERNER SteGMAIER (Hg.), Zeichen und Interpretation, Bd. 5: Zeichen-

Kunst (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft; Bd. 1447), Frankfurt am Main
1999, S. 68-111: „Unter den Begriff Religionsästhetik lässt sich bei Mendelssohn

eine ganze Reihe von Gegenständen subsumieren, die teils von der
Religions- in die Kunstphilosophie hineinreichen [...]. Der Begriff der Religionsästhetik

wirkt im jüdischen Kontext allerdings etwas befremdlich" (S. 101); „Sein
medien- und zeichenästhetischer Ansatz ist in der jüdischen Religionsphilosophie

allerdings ein Novum und ist nur aus dem Kontext seiner aufklärerischen

Kunstphilosophie verständlich" (S. 102).

8 Vgl. YVONNE Al-TAIE, Tropus und Erkenntnis. Sprach- und Bildtheorie der deutschen

Erühromantik, Göttingen 2015, S. 125.

9 Vgl. MOSES Mendelssohn, Betrachtungen über die Quellen und die Verbindungen der

schönen Künste und Wissenschaften, in: MOSES MENDELSSOHN, Gesammelte Schriften,
Bd. 1: Schriften %ur Philosophie undÄsthetik I, hrsg. von FRITZ BAMBERGER, Stuttgart

1971; vgl. KROCHMALNIK, Zeichen der Kunst (Anm. 7), S. 88.

478



gegenüber Tierlaut) durch Ähnlichkeit und bei den willkürlichen (z. B. Wörter

und Buchstaben) durch eine subjektive Verbindung. Er beschreibt eine

Emanzipation von der Natur, einen Weg von einer anschaulichen Weltauffassung

zum Denken, in dem Zeichen an die Stelle des Bezeichneten treten
können. Mit Hilfe dieser semiotischen Bestimmung erklärt Mendelssohn
das Kunstsystem: Poesie und Rhetorik bedienen sich der willkürlichen
Zeichen, dagegen entstehen Malerei, Tanz, Musik aus den natürlichen. Durch
willkürliche Zeichen werden alle Dinge ausgedrückt und aus diesem Grund
ist die Dichtung die höchste Kunst. Nach Mendelssohns Verständnis
basieren nicht nur die schönen Künste, sondern auch die schönen
Wissenschaften auf einem Zeichensystem und die Zeichen entsprechen einer Stufe
der Erkenntnis und der Sprachentwicklung.

Mendelssohns Hauptwerk ist Jerusalem, ein theologisch-politisches Traktat,

den der junge Hegel aufmerksam gelesen hat. Jerusalem ist in zwei Teile

gegliedert: im ersten wird das Verhältnis von Staat und Religion analysiert:
Sie sind gleichberechtigte Säulen des gesellschaftlichen Lebens, die ganz
unterschiedliche Aufgabe erfüllen. Im zweiten wird das Judentum als geoffenbarte

Gesetzgebung bezeichnet, die mit einer Kompromissformel nur für
Juden gilt. Während das Judentum als mosaische Gesetzesreligion betrachtet

wird, beruht das Christentum auf offenbarter Glaubenswahrheit. Die Tora
und die Halacha sind besondere Offenbarungen des Judentums, aber als

Gesetzgebung hat es nicht nur eine schriftliche, sondern auch eine mündliche

Dimension und aus diesem Grund ist es „living script".10 Das wird
deutlich an den Zeremonialgesetzen, die eine besondere praktische Form
der Moralität verkörpern und mit denen Mendelssohn eine andere Idee der

Rationalität entwickelt hat, gegen Immanuel Kant (1724—1804) und die

transzendentale Philosophie.11 Das religiöse Zeremoniell ist das Medium,
„das die abstrakten verbalen Zeichen belebt und die statischen pikturalen
Zeichen bewegt".12 Die rituellen Handlungen stellen den lebendigen Geist

10 Vgl. MACK, German Idealism and the Jew (Anm. 1), S. 83.

11 Laut Altmann steht die Mendelssohn'sche Deutung der Zeremonien im
Widerspruch zu Hegel; vgl. ALTMANN, Moses Mendelssohn (Anm. 5), S. 720: "The
ceremonies — he is thinking, in particular, of the precepts ofJudaism - enshrine

precious truths and, what is still more important, they make religion into an
emotional experience. They evoke a joy and happiness not easily obtainable by
the exercise of pure reason. Again using Hegel's terminology, we may say in
contradiction to Hegel that in Mendelssohn's view the ceremonies prevent
religious faith from becoming a 'mere yearning'."

12 KrochmALNIK, Zeichen der Kunst (Anm. 7), S. 103.

479



und das Herz gegen den toten Formalismus der Götzen, und die zeremoniellen

Gebärden stellen eine Ursprache dar, wie sie auch von Condillac
beschrieben wurde.

InJerusalem macht Mendelssohn einen Unterschied zwischen den ewigen
und den geschichtlichen Wahrheiten. Die ersten sind für alle lesbar und
verständlich und wurden nicht geschrieben, um die Gefahr der Idolatrie zu
vermeiden, die zweiten brauchen Bezeugung und Bewährung „durch Wort
und Schrift".13 Die Auffassung des Judentums als Her^ und Zeremonie kann
als Widerspruch erscheinen, ist aber keiner, weil die jüdischen Zeremonial-

gesetze nach einer besonderen Semiotik interpretiert werden: sie sind eine

Zeichensprache, die gleichzeitig eine lex animata ist. Ceremoniae entspricht
den jüdischen „chukkim", die „die Klasse der rational nicht begründbaren
Gesetze"14 bedeuten. Das Verhältnis zwischen Zeremonie, Zeichen und

Sprache wurde während der Aufklärung vielfältig diskutiert, aber die

Auffassung Mendelssohns ist ganz originell, weil er dieses Verhältnis vor dem

Hintergrund des Judentums analysiert: „das Zeremoniell-Gesetz ist eine
besondere Grammatik, mit deren Hilfe sich das Judentum artikuliert".15

Die Handlungen der Menschen sind vorübergehend, haben nichts Bleibendes,
nichts Fortdauerndes, das, so wie die Bilderschrift, durch Missbrauch oder
Missverstand zur Abgötterei führen kann. Sie haben aber auch den Vorzug vor
Buchstabenzeichen, dass sie den Menschen nicht isolieren, nicht zum einsam,
über Schriften und Bücher brütenden Geschöpfe machen.16

Die Zeremonialgesetze sind „kodifizierte indikative Gesten",17 die am
Anfang mündlich überliefert wurden. Aus diesem Grund hat das Judentum die

Idolatrie vermieden, im Gegensatz „zum literalen Medium des Christentums
und dem piktoralen Medium des Heidentums".18 Es gibt zwei Gefahren von
semantischer Degeneration, von denen das Judentum frei ist: die Verwandlung

der Zeichen in die Dinge und umgekehrt. Durch den lebendigen Kult

13 KrochmALNIK, Zeichen der Kunst (Anm. 7), S. 94.

14 DANIEL KROCHMALNIK, Das Zeremoniell als Zeichensprache. Moses
Mendelssohns Apologie des Judentums im Rahmen der aufklärerischen Semiotik,
in: JOSEF SIMON und WERNER STEGMAIER (Hg.), Zeichen und Interpretation, Bd.
4: Fremde Vernunft (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft; Bd. 1367), Frankfurt
am Main 1998, S. 238-285, dort S. 247.

15 KROCHMALNIK, Das Zeremoniell als Zeichensprache (Anm. 14), S. 279.

16 MOSES Mendelssohn, Jerusalem oder religiöse Macht undJudentum, hrsg. von MI¬

CHAEL ALBRECHT (Philosophische Bibliothek, Bd. 565), Hamburg 2010, S. 120.

17 KROCHMALNIK, Das Zeremoniell als Zeichensprache (Anm. 14), S. 265.

18 KROCHMALNIK, Das Zeremoniell als Zeichensprache (Anm. 14), S. 267.

480



werden alle Dichotomien, d. h. schriftliche und mündliche Sprache,
Buchstaben und tönende Rede, Signifikant und Signifikat, aufgelöst.

In Mendelssohns Beschäftigung mit den Zeremionialgesetzen gibt es

einen intersubjektiven Aspekt, den man nicht ignorieren kann. Die sprach-
lich-zeichnende Analyse impliziert eine Erörterung des gesellschaftlichen
Wesens der Menschen in seiner ethischen und praktischen Relevanz: die

Beziehung der Begriffe ist notwendig nicht nur für den Erkenntnisprozess,
sondern auch für die intersubjektive Mitteilung. Mendelssohn betont die

Verknüpfung zwischen Sprache und Gemeinschaft: Die Verwendung
sprachlicher Zeichen liegt im Trieb zum gesellschaftlichen Leben.

Die Kristallisierung in der Schrift ist weit entfernt von der Lebendigkeit
der mündlichen Sprache und es handelt sich dabei um „eine ontologische
Deklassierung",19 die auch nach der rabbinischen Aufhebung des Schreibverbotes

— die Mendelssohn als eine Notverordnung interpretiert — bleibt. Die
Wahrheit darf nicht durch Schriften überliefert werden, weil sie Erklärung
und Gespräch ist. Das literale Medium führt zu einer Zerstörung der sozialen

Unmittelbarkeit der Oralität, deshalb kritisiert Mendelssohn die Buchstabenmenschen.

Und diese Kritik wird für den jungen Hegel sehr wichtig sein.

In Jerusalem spricht Mendelssohn über eine „grosse Umwälzung"20 der
menschlichen Bildung und des Erkenntnissystems durch die Erfindung der

Druckerei, die die Dominanz der Schrift verursacht hat: „wir lieben und zürnen

in Briefen, zanken und vertragen uns in Briefen, unser ganzer Umgang
ist Briefwechsel, und wenn wir zusammenkommen, so kennen wir keine
andere Unterhaltung, als spielen oder vorlesen".21 Diese Umwälzung beinhaltet

sozusagen eine Theorie der Entfremdung der Menschen durch die Medien
mit ethischen und moralischen Auswirkungen:22 Es gibt demnach keine
direkte Verbindung mehr zwischen den Menschen, die schriftliche Weisheit ist
wie eine Kristallisierung des Lebens und auch die philosophische Sprache
wird blosser Wortwitz, wenn sie keine Gegenstände bezeichnen kann.

19 KROCHMALNIK, Das Zeremoniell als Zeichensprache (Anm. 14), S. 275.

20 MENDELSSOHN, Jerusalem (Anm. 16), S. 104.

21 Mendelssohn, Jerusalem (Anm. 16), S. 104.

22 Vgl. LEON Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, Bd. V: Die Aufklärung und

ihrejudenfeindliche Tendern£, Worms 1983, S. 195: „Man könnte dazu noch anfügen,

dass Mendelssohn, ausgehend von gewissen talmudischen Spekulationen
über das Thema "Warum der Mensch seinen Wert für den Menschen verloren
habe", eine Theorie von der menschlichen Entfremdung entwarf. Daran sind
nach seiner Meinung der Einbruch der Technik und die Vervielfachung von
Zeichen und Symbolen schuld, die eine Wand zwischen den Menschen
aufrichten".

481



Sowohl in der jüdischen als auch in der deutschen Aufklärung war
Mendelssohns Ästhetik von grosser Bedeutung, insbesondere markieren seine

Betrachtungen über das Erhabene und Naive in den schönen Wissenschaften einen

Wendepunkt. Hinzu kommt, dass er für die Rezeption des Erhabenen —

d. h. von Pseudo-Longinus' Schrift und der Veröffentlichung von Robert
Lowths (1710—1787) De sacra Poesi Hebraeorum, die er beide studiert und
rezensiert hat — eine entscheidende Rolle gespielt hat. Die Poesie präsentiert
die Erhabenheit des Gottes und erfüllt einen höchsten Zweck. Das Erhabene

ist definiert nicht nur in Bezug auf die Poesie, sondern auch auf eine

Erkenntnistheorie und auf eine ethische Dimension, weil die unermessliche

Empfindung aus einer Anschauung der Vollkommenheit entsteht. Diese
Vollkommenheit hat mit jeder menschlichen Wahrheit zu tun und gleichzeitig

impliziert sie eine Beschränkung der Erkenntnis.
In diesem Sinne hat die Poesie Mendelssohn zufolge ihre mimetische

und willkürliche Eigenart: die Wörter sind willkürliche Zeichen, die von den

Sprechenden einer Sprache geteilt werden, aber die poetischen Wörter
haben einen mimetischen Charakter, der wie der Pinsel des Malers ist. Die
malerische Poesie, die schon Lessing analysiert hat, entspricht dem

Sprachempfinden der Rede. Laut Mendelssohn haben die künstlichen Zeichen
immer einen mimetischen Charakter und dafür gibt es zwei Gründe: Sie haben
als Zweck die Nachbildung eines Gegenstands und sie stammen aus dem

Nachahmungstrieb der Menschen. Mendelssohn vergleicht Homer und
Friedrich Gottlieb Klopstock (1724—1803): Wenn die griechische Dichtung
bestimmt und präzise sei, sei die zweite ungenau und unbestimmt. Diesen

Gegensatz gibt es auch in Hegels frühen Schriften.
Die lyrische Poesie ist die höchste Kunstform und die Psalmen stellen ein

Vorbild der absoluten Originalität dar. Mendelssohn unterscheidet
zwischen jüdischer und griechischer Poesie, weil die erste — wie die orientalische

— sich nicht an Malerei und am Visuellen orientiert.23 Der Mangel an
Plastizität führt zu einer erhabenen Unendlichkeit, die auch Hegel in seinen

Vorlesungen untersuchen wird. Ein klares Beispiel des Dunkelseins des

Erhabenen und der unendlichen Macht ist das Buch Hiob, einer Lieblingsfigur
Hegels während seiner Jugendzeit.

Die jüdische Poesie ist nicht malerisch, weil die Metaphern die Macht
und die Tiefe ihrer Gegenstände nicht ausdrücken können. In den Psalmen

gibt es keine poetische Nutzung der Musikalität der Wörter und keine

Erklärung des Sinns. Das ist ein Vorzug des Hebräischen, weil es dank seines

23 Vgl. Moses Mendelssohn, Briefan J. D. Michaelis, vom 12.11.1770.

482



Akzentsystems die ursprüngliche Oralität bewahrt hat: „Die Macht Gottes,
seine Gerechtigkeit, die Unendlichkeit seiner Gnade und die unermessliche
Weisheit seiner Rathschlüsse sind in keiner Sprache so oft und so würdig
besungen worden, als in der hebräischen."24 Mendelssohns Übersetzung
der Psalmen hat eine politische, religiöse und ästhetische Absicht und ist die

hermeneutische Gelegenheit um das poetisch Erhabene zu analysieren. Wegen

seiner Aktivität ist bei Mendelssohn die Übersetzungs- sowieso Sprachfrage

nicht nur im religiösen, sondern auch im politischen Rahmen besonders

wichtig.25
Ab seinem Sendschreiben an den Herrn Magister Hessing in Heipgig 1756 erörtert

Mendelssohn in verschiedenen Schriften die Frage nach der Herkunft
der Sprache, die mit den Grenzen der Erkenntnis und mit der

Offenbarungsfrage verbunden ist. In Bezug auf den Sprachursprung, der für
Mendelssohn von zentraler Bedeutung gewesen ist, hat das Hebräische zweifellos

den Vorrang vor den anderen: es ist die Sprache der Schöpfung, von
Adam und Eva, der Zehn Gebote. Allerdings gibt es auch einen allgemeinen
Mitteilungstrieb nicht nur durch Sprache, sondern auch durch Zeichen. In
der Tat ist Mendelssohns Anthropologie auf Semiotik begründet: „weil der

Mensch, ohne Hülfe der Zeichen, sich kaum um einen Schritt zum Sinnlichen

entfernen kann".26 Anthropologisch betrachtet ist die Sprache ein
Moment der Perfektibilität: die fortschreitende Befreiung von der Natur ist die

Aufhebung der Tierseins und Perfektibilität des Menschen. Die Vorstellung
der Sache und die sprachlichen Zeichen sind nach den Gesetzen der

Einbildungskraft in der Seele miteinander verbunden. In der Seele gibt es eine

„Kette der Begriffe" durch Ähnlichkeit, Gleichheit und Übereinstimmung.
Das sind „die ersten Schritte zur vernünftigen Erkenntnis" und in der Tat
kann man sagen, dass die Erkenntnistheorie Mendelssohns sich auf Semiotik

gründet:
Sie [die Seele] heftet das abgezogene Merkmal, entweder durch eine natürliche,

oder willkürliche Ideenverbindung an ein sinnliches Zeichen, das, sooft
sein Eindruck erneuert wird, auch zugleich dieses Merkmal, rein und unver-
mischt, wieder hervorbringt und beleuchtet. So sind, wie bekannt, die aus

natürlichen und willkürlichen Zeichen zusammengesetzten Sprachen der

24 MOSES Mendelssohn, RobertHowth. De sacrapoesiHebraeorum, in: MOSES

MENDELSSOHN, Gesammelte Schriften, Bd. IV, S. 20-62, dort S. 39.

25 Vgl. GRIT SCHORCH, Moses Mendelssohns Sprachpolitik (Studia Judaica, Bd. 67),
Berlin / New York 2012, S. 69-89.

26 MENDELSSOHN, Jerusalem (Anm. 16), S. 106.

483



Menschen entstanden, ohne welche sie sich nur wenig vom unvernünftigen
Tiere hätten unterscheiden können.27

Diesen Unterschied zwischen Tieren und Menschen kann man auch in Über

die Sprache finden. In dieser Passage ist die Rede von der zirkulären Beziehung

zwischen Sprache und Denken und von einer problematischen
Entwicklung von Analogie zu Logik. Die Fähigkeit, die eine überaus wichtige
Rolle für den Ursprung der Sprache spielt, ist die Sagazität, die einem
Begriff sehr ähnlich ist, den der junge Hegel in seiner Stuttgarter Zeit benutzt
hat — Giambattista Vicos (1668—1744) „Ingenium". Die zahlreichen

Verbindungen zwischen Mendelssohn und Vico wurden sehr wahrscheinlich
durch die Lektüre vonJean-Jacques Rousseau (1712—1778) gefiltert, den der

jüdische Philosoph ins Deutsche übersetzt hat.

Durch eine zeichnende Erkenntnis werden die Dinge bezeichnet,
anerkannt und benannt und gleichzeitig wird eine Kette von Begriffen erstellt.
Aus den natürlichen Zeichen entstehen die nachahmenden, die schliesslich

willkürliche werden. Mendelssohn untersucht, „wie das Grammatische
nach und nach in die Sprache gekommen ist".28 Der Übergang von
nachahmenden zu willkürlichen Zeichen ist sehr problematisch: Die subjektive
Verbindung, die zur menschlichen Benennung der Gegenstände, die keine
Töne nachahmen, führt, ist nämlich ein qualitativer Sprung. Dieser Übergang

ist möglich dank der Erinnerung eines anderen tönenden Gegenstands,

der mit dem stummen zu tun gehabt hat. Als Beispiel benutzt
Mendelssohn das Kind, das jeden Mann „Vater" nennt. Nicht zufällig kann man
dieses Beispiel auch in Vicos und Rousseaus Werken finden.

Mendelssohn unterscheidet drei Bedeutungsprozesse: die Nachahmung
der natürlichen Laute, den direkten Ausdruck von Gefühlen durch Interaktionen

und die tropische Verwandlung. Der Übergang vom Teil zum Ganzen

ist wesentlich nicht nur für abstrakte Begriffe, sondern auch für das

Denken überhaupt: „die Sprache ist, bey dieser Gelegenheit, so wie
überhaupt, uns zum Denken unentbehrlich".29 Der Mendelssohn'sche Weg
vom natürlichen Zeichen bis zur Grammatik endet mit einer Analyse von
Subjekt, Prädikat und Kopula.

Im Sendschreiben an den Herrn Magister Hessing, das als Anhang zu seiner

Übersetzung von Rousseaus zweitem Discours Über den Ursprung der üngleichheit

27 MENDELSSOHN, Jerusalem (Anm. 16), S. 106.

28 Moses Mendelssohn, Über die Sprache, in Moses Mendelssohn, Gesammelte

Schriften, VI/2, S. 3-23, dort S. 11.

29 Mendelssohn, Über die Sprache (Anm. 28), S. 17.

484



unter den Menschen veröffentlicht wurde, beschreibt Mendelssohn die Entstehung

der Sprache als ein Spiehverk. Dieses Vorgehen ist Vicos „universali fan-

tastici" sehr ähnlich: die Urmenschen bezeichneten gleichartige Gegenstände
mit demselben Wort, aber im Laufe der Zeit unterschieden sie die Merkmale,
die mit den Tönen verbunden waren, und nach und nach wurde die Grammatik

gebildet. Wenn die Substantive und die Adjektive aus einer räumlichen und
zeitlichen Zusammenfügung von Gegenständen entstehen, werden die Verben
durch eine kausale Verbindung bestimmt, während die abstrakten Namen das

Ergebnis der Verwandlung des Prädikats ins Subjekt sind.

Eine Sprache aus Gebärden und Handlungen wird zu einer willkürlichen
Rede von Zeichen, die dem Prozess der Perfektibilität der geistigen Fähigkeiten

folgt. Die historische Entwicklung geht von der Mimesis der Natur
bis zur grammatischen Struktur, aber das bedeutet keine Unterwerfung der

Empfindungen unter die Vernunft. Die Erkenntnislehre Mendelssohns
beruht auf einer Vereinbarung zwischen Anschauungen und Verstand: die

Willkürlichkeit der Zeichen schüesst das sinnliche Element der Sprache
nicht aus. Es gibt eine verwickelte Verbindung zwischen Denken und Wort,
d. h. die Sprache ist ein bildendes Organ des Gedankens: „zum einen formt
die Sprache die Vernunft, aber ohne eine hinreichend ausgebildete Vernunft
wiederum ist keine Sprache möglich".30 Doch sind die Willkürlichkeit und
die Verbindung zwischen Zeichen und Bezeichneten nicht aus einer
logischen, sondern psychologischen Sicht zu erklären.

Wie die Sprache folgt auch die Schrift einem iter der Perfektibilität, weil
sie eine sichtbare Übersetzung der Töne ist: bei den willkürlichen Zeichen,
die kein objektives Verhältnis mit dem Bezeichneten haben, unterscheidet
der artikulierte Laut sich vom schriftlichen Wort. Das moderne Alphabet
geht aus den Hieroglyphen hervor und das Hebräische ist — wie gesagt —

die erste Sprache.31 Wie Lessing in Bezug auf die äsopische Fabel geschrieben

hat, ist die erste Form der Schriftsprache für Mendelssohn die

Nachbildung der Tiere, weil jedes Tier mit einem besonderen Merkmal ausgestattet

wurde. Im Lauf der Zeit verwandeln sich die graphischen Zeichen

30 ANNE Pollok, Facetten des Menschen. Zur Anthropologie Moses Mendelssohns (Stu¬

dien zum achtzehnten Jahrhundert, Bd. 32), Hamburg 2010, S. 356.

31 Vgl. MACK, German Idealism and the Jem (Anm. 1), S. 88: „Mendelssohn traced
the origin of words back to hieroglyphic scripts that resembled images. The
written thus described an imaginary world [...] whereas the oral bespoke a close
correlation between teaching and life, between humanity and nature, which was
understood to be the work of God's creation. Mendelssohn characterized
Israel's revealed legislation as a bridge between humanity and nature."

485



in hieroglyphische Schrift, während die mimetischen Zeichen willkürliche
werden und so entsteht das Alphabet. Die fordaufende Reduzierung und

Verwandlung der Laute in graphische Zeichen geschieht auch wenn die

Buchstaben nicht ausgesprochen werden, wie im Falle der Taubstummen-
Sprache, bei der die Schrift eine unmittelbare Bezeichnung des Gegenstands
beibehält. Diese Betrachtung befindet sich auch (wie unten in Abschnitt 3.3

gezeigt wird) in Hegels Berner Manuskript.
Mendelssohn leitet eine Geschichte der Entstehung der Schriftsprache

gemäss der Entwicklung des Essai sur l'origine des connaissances humaines ab,

obwohl er den Sprung Etienne Bonnot de Condillacs (1714—1780) aus
Zeichen zu zusammengesetzten Sprachen korrigiert.32 In der Tat verknüpft er
die Entstehung der willkürlichen Zeichen mit der Schriftentwicklung und
mit der kognitiven Fähigkeit des Menschen. Am Anfang wurde jedes Ding
in der Natur mit einem eigenen Charakter ausgezeichnet, aber mit der Zeit
gibt es „Umrisse": nicht das Ganze, sondern nur ein Teil der Dinge wird
bezeichnet. In solchem Masse geschieht die Entwicklung der Schriftsprache,

insbesondere der Übergang von den Hieroglyphen zum Alphabet, das

auch eine Reduktion des Lautsystems ist. Diese Reduktion ist für Mendelssohn

eine höchste Abstraktion: „das erste transzendente Ausdrucksmittel,
dessen sich die Menschen bedient haben".33

Obwohl der Übergang von mündlicher zu schriftlicher Sprache kein
positives Ereignis ist, versucht Mendelssohn das theoretische Potential der

Schrift zu retten.34 Ausgehend davon, dass sich die heimtückische Idolatrie
in der unmässigen Nutzung der Zeichen verbirgt, weil die Menschen die

Neigung zur Verwechslung des Bezeichneten mit der Bezeichnung, des

Signifikanten mit dem Signifikat haben, bietet Mendelssohn die jüdischen Ze-

remonialgesetze — wie gesagt — als Vorbild der geoffenbarten Zeichensprache,

in der die Wahrheit nicht in einer Schrift oder in Symbolen kristallisiert
wird, sondern sich auf Handlungen und Tätigkeiten bezieht. Während die

menschliche Schrift eine Trennung impliziert, basiert sich die göttliche
Schrift auf einer Einheit. Die Zeremonialhandlungen und Riten sind durch

Sache und Begriffgeschrieben: „das allerhöchste Wesen hat sie allen vernünftigen

Geschöpfen durch Sache und Begriff geoffenbart, mit einer Schrift in

32 Vgl. SCHORCH, Moses Mendelssohns Sprachpolitik (Anm. 25), S. 220-224. Schon
1773 hat Mendelssohn Condillacs Entwicklungsthese problematisiert; vgl. MOSES

Mendelssohn, Die Bildsäule, in Moses Mendelssohn, Gesammelte

Schriften,VI/S. 69-87.

33 SCHORCH, Moses Mendelssohns Sprachpolitik (Anm. 25), S. 227.

34 Vgl. SCHORCH, Moses Mendelssohns Sprachpolitik (Anm. 25), S. 228.

486



die Seele geschrieben, die zu allen Zeiten und an allen Orten leserlich und
verständlich ist".35

3. Aufden Spuren Mendelssohns in Hegelsfrühen Schriften

Die gedankliche Verwandtschaft zwischen Mendelssohn und Hegel ist in
den frühen Schriften deutlich zu erkennen. In der endlosen Menge an

Exzerpten und Fragmenten aus der Stuttgarter Zeit sind die Gesprächspartner
Hegels hauptsächlich Philosophen wie Feder, Campe, Abraham Gotthelf
Kästner (1719—1800), Lessing, Mendelssohn, Garve und Herder. Im
Stuttgarter Tagebuch findet man Notizen zur Lektüre von Mendelssohns Phae-

don und des sterbenden Sokrates, der eines der Lieblingsthemen des jungen
Hegel war.36 Während der Stuttgarter Zeit übersetzt Hegel die Abhandlung
Peri hypsous („Über das Erhabene") von Pseudo-Longinus, die in Deutschland

dank Mendelssohn grosse Resonanz fand, der — wie gesagt — die
Debatte über das Erhabene eingeführt hatte. Die scharfe Polemik gegen den

Formalismus und die Buchstabenmenschen ist ein philosophischer Topos
in Hegels frühem Denken; daher zitiert er die Worte von Lessings Nathan:

„die kalte Buchgelehrsamkeit, die sich mit toten Zeichen in's Gehirn nur
drückt".37 Diese Verse sind keine literarische Reminiszenz, sondern äussern

ein praktisches Bedürfnis des Gedankens, das Auswirkungen auf die He-
gel'sche Sprachdeutung hat.38

Während der Stuttgarter Zeit erstellt Hegel ein Exzerpt des Artikels Was

heisst Aufklärung!', den Mendelssohn in der Berlinischen Monatsschrift von
1784 veröffentlicht hatte.39 Das Mendelssohn'sche Bild von Aufklärung

35 Mendelssohn, Jérusalem (Anm. 16), S. 128.

36 Vgl. [Georg Wilhelm Friedrich Hegel,] Dokumente %u Hege/s Entwicklung,

hrsg. von Johannes Hoffmeister, Stuttgart 1936, S. 13-15.

37 Gotthold Ephraim Lessing, Sämtliche Schriften, hrsg. von Karl Lachmann,
14 Bde, Leipzig 1898, Bd. II, S. 346.

38 Vgl. HERMES Spiegel, Zur Entstehung der Hegeischen Philosophie, Frankfurt am
Main 2001, S. 98.

39 Dokumente %u Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 140-143. Vgl. GALVANO DELLA

VOLPE, Hegel romantico e mistico, Firenze 1928, S. 3: „Del 1787 sono gli excerpta

più significativi, fatti dallo H. alio scopo di chiarirsi il concetto di Aufklärung e

dei suoi rapporti colla civiltà e lo Stato. Il primo è tratto da un articolo di
Mendelssohn, concernente i rapporti dellAufklärung con lo Stato e i suoi cittadini.
Infelice lo stato - dice il Mendelssohn - nel quale YAufklärung, indispensabile
all'umanità non si puô diffondere su tutte le classi senza pericolo per la costitu-
zione. Ma una nazione veramente civile non riconosce in sé altro pericolo che

l'eccesso délia sua prosperità nazionale." Zu Mendelssohns Artikel vgl. ROMAN

487



war eine Synthese aus einer praktischen Haltung und einem systematischen
Ansatz, aus Thomasius und Wolff. Weit entfernt von einer monolithischen
und allgemeinen Vernunft ist Mendelssohns Absicht empirisch und
pädagogisch und enthält ein ästhetisches und ethisches Programm, um die

Bildung einer Nation zu sichern: „Bildung, Kultur und Aufklärung sind
Modifikationen des geselligen Lebens; Wirkungen des Fleisses und der
Bemühungen der Menschen ihren geselligen Zustand zu verbessern".40 Laut
Mendelssohn spielt die Sprache eine entscheidende Rolle aus praktischer
und theoretischer Sicht: „Eine Sprache erlanget Aufklärung durch die
Wissenschaften, und erlanget Kultur durch gesellschaftlichen Umgang, Poesie

und Beredsamkeit. Durch jene wird sie geschickter zu theoretischem, durch
diese zu praktischem Gebrauche. Beides zusammen gibt einer Sprache die

Bildung."41 In diesem Exzerpt finden sich viele wichtige Aspekte von Hegels
Sprachdeutung: die intersubjektive Dimension der Sprache, die Verbindung
zwischen Kultur und Bildung und die pädagogische Rolle der Poesie. Bildung
als sprachliche Frage betrachtet erlangt in Hegels Reflexion Bedeutung.

In Tübingen hat Hegel den Vorlesungen von Johann Friedrich Flatt
(1759—1821) und Friedrich Böck (1739—1815) über die Mendelssohn'sche
Ästhetik beigewohnt.42 Während der Jahre im Tübinger Stift interessierte er
sich für Themen, die von Mendelssohn und Lessing betrachtet wurden: die

Geschichte, die Ubersetzungsfrage, die Polemik gegen Buchstabenmenschen

und Formalismus, die Tradition und die Religion als Volkselement.
In seiner bekannten Arbeit hat Haering die Wichtigkeit von Mendelssohns
Schriften über Empfindung, Liebe und Tugend für den jungen Hegel erläutert.

Hinzu kommt, das s die Religions frage in der frühen Reflexion von Hegel

von zentraler Bedeutung ist, weil sie nicht allein typische Form, sondern
auch zugleich Inhalt seines Denkens ist. Die hegelsche Unterscheidung
zwischen Privat- und Volksreligion hat als Hauptquelle das Werk Jerusalem.

Darüber hinaus war der Pantheismus-Streit zwischen Mendelssohn, Lessing
und Jacobi im Stift ein kontrovers diskutiertes Problem.

GLEISSNER, Die Entstehung der ästhetischen Humanitätsidee in Deutschland, Stuttgart
1988, S. 114: „In seinem Aufsatz über die Frage: Was heisst Aufklärung? [...]
was eigentlich unter Aufklärung präzise zu verstehen sei, unternimmt Mendelssohn

eine Definition dieses Begriffs, der zufolge es sich bei der Aufklärung um
einen Teilbereich der Bildung handelt."

40 Dokumente v>u Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 141.

41 Dokumente sgu Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 141. Zu Mendelssohns Relevanz

in Bezug auf den Bildungsbegriff vgl. ERNST LICHTENSTEIN, Zar Entwicklung
des Bildungsbegriffs von Meister Eckhart bis Hegel, Heidelberg 1966, S. 4.

42 HAERING, Hegel. Sein Wollen und sein Werk (Anm. 3), Bd. I, S. 58.

488



In Tübingen liest Hegel mit seinen Kommilitonen Piaton, beeinflusst
durch die Mendelssohn'sche Deutung, insbesondere durch Phaedon. Während

Friedrich Hölderlin (1770—1843) mit einem originellen Synkretismus
das jakobinische Bestreben nach Freiheit mit der Allgemeinheit der
platonischen Schönheit verbindet, betrachtet Hegel die politischen und
ethischen Elemente von Piatons Gedanken. Die platonische Philosophie ist im
Rahmen des angeblichen Pantheismus von Hegel und Hölderlin zu sehen,
wie auch die Worte aus Goethes Iphigenie bestätigen, die Hölderlin auf Hegels

Notizenbuch notiert hat: „ Goethe: Lust und Hiebe sind die Pittige gu grossen
Paten [...] sv Kai nav"A Der Ausdruck sv Kai nav wurde als die frühe
Kurzformel der All-Einheitslehre Hegels interpretiert, aber er ist ein Verweis auf
den Pantheismus- oder Spinozismus-Streit, in den Mendelssohn verwickelt
war. In der Tat findet diese Formel sich zuerst in Jacobis Schrift Über die

Pehre des Spinoga (1785). Laut Jacobi hat der sterbende Lessing sv Kai nav
verwendet, um seinen Spinozismus zu belegen: „Die orthodoxen Begriffe
von der Gottheit sind nicht mehr für mich; ich kann sie nicht gemessen;
Hen kai pan\ Ich weiss nichts anders."44 Im Tübinger Stift lesen Hegel,
Hölderlin und Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775—1854) Jacobis und
Mendelssohns Schriften, die viel Aufsehen erregt haben. Hen kai pan war
das Symbol einer organistischen Auffassung, die mit Plato und altem
Mystizismus zu tun hatte. Gleichzeitig war es zwischen dem Philosophen und
dem Dichter das höchste Freundschaftswort, in dem das Echo Mendelssohns

nachklingt.

3.1 ]udentum und Entfremdung: eine politisch-religiöse Auseinandersetzung

Eine Untersuchung zur politisch-religiösen Auseinandersetzung Hegels mit
Mendelssohn führt zu einer Genealogie des Entfremdungsbegriffs, die in
den frühen Schriften beginnt. In Jerusalem zeigt Mendelssohn die Form, in
welcher die Religion für das Volk lebendig sein kann. Trotz aller Trennung
von staatlichem Zwang und religiösem Glauben, ist das Judentum eine

einzigartige, lebendige Verbindung von Vernunft, Herz, Volk, Religion, Sprache,

Staat und Zeremonialgesetzgebung. In den frühen Reflexionen
Hegels ist die Religion nicht allein eine typische Form, sondern auch zugleich
Inhalt des Denkens. Es gibt zwei Mendelssohn'sche Elemente, aus denen

er seine eigene Philosophie bildet: die Unterscheidung zwischen Privat- und

43 LACORTE, IIprimo Hegel (Anm. 5), S. 284.

44 Friedrich Heinrich Jacobi, Schriften gu Spinozastreit, in Friedrich Heinrich

Jacobi, Werke, Bd. I, hrsg. von KLAUS HAMMACHER und IRMGARD MARIA

PlSKE, Hamburg 1998, S. 16.

489



Volksreligion sowie das Problem des Staates und dessen Verhältnis zur Kirche.

In der Frankfurter Zeit entsteht der Entfremdungsbegriff aus seiner

Beschäftigung mit dem Judentum als einer Religion mit besonderem
dogmatischem Inhalt, wie die Philosophie Kants.

Die Entfremdung ist der Rhythmus der hegelschen Philosophie und der
Prozess des Fremdwerdens, mit dem der Geist sich erreicht und seine
Wirklichkeit begreift. Anderssein ist die einzige Möglichkeit des Bewusstseins

um Selbstbewusstsein zu werden. Entfremdung ist ein Gegensatz zur Ne-
gativität, die wie ein Antrieb im hegelschen System wirkt, weil die Aufhebung

dieser Fremdheit die Bewegung derselben Philosophie ist: die Macht
des Negativen ist die Energie des Denkens. Die Wahrheit nicht als

Substanz, sondern als Subjekt ist mit diesem Fremdsein wesentlich verbunden:

Sie ist als Subjekt die reine einfache Negativität, eben dadurch die Entzweiung
des Einfachen, oder die entgegensetzende Verdopplung, welche wieder die
Negation dieser gleichgültigen Verschiedenheit und ihres Gegensatzes ist: nur
diese sich wiederherstellende Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in
sich selbst — nicht eine ursprüngliche Einheit als solche, oder unmittelbare als

solche, ist das Wahre.45

Der Unterschied zwischen Menschen und Tieren liegt in der Fähigkeit eines

Festhaltens der Negativität, d. h. des furchtbarsten Todes: die tierische

„Unangemessenheit zur Allgemeinheit ist seine ursprüngliche Krankheit und [der]

angeborene Keim des Todes", aber das Individuum „hebt sie auf, indem es der

Allgemeinheit seine Einzelheit einbildet, aber hiermit, insofern sie abstrakt
und unmittelbar ist, nur eine abstrakte Objektivität erreicht, worin seine Tätigkeit

sich abgestumpft verknöchert [hat] und das Leben zur prozesslosen
Gewohnheit geworden ist, so dass es sich so aus sich selbst tötet".46 Der
Widerspruch, die Trennung und die Fremdheit gehören zur Natur des Geistes.

Es gibt drei verschiedene Wörter, die Hegel ungleich benutzt, um diesen

Prozess zu bezeichnen: Ent-zweiung bedeutet einen logisch-formaJischen
Dualismus; Ent-äusserung heisst eine Selbstöffnung von Innen nach Aussen,

typisch für die Naturphilosophie; Ent-fremdung bezieht sich auf den Geist.47

45 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke, Bd. III, S. 23. - Hegels Werke
werden hier zitiert nach der Ausgabe: GEORG WILHELM FRIEDRICH HEGEL,
Werke in 20 Bänden mit Registerband, hrsg. von EVA MOLDENHAUER und KARL
MARKUS Michel (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, Bd. 601-621), Frankfurt

am Main 1986.

46 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. IX, S. 535.

47 Vgl. GEORG LukAcs, Derjunge Heget: über die Beziehungen von Dialektik und Oeko-

nomie, Frankfurt am Main 1948, S. 630-631; STANLEY ROSEN, G. W. F. Hegel:

an Introduction to the Science ofWisdom, South Bend 2000, S. 173.

490



Seit Luthers Übersetzung bis hin zu Fichte hat das Wort ein breites Wortfeld

von der Mystik bis zur Politik.48 Hegel benützt alle semantischen
Varianten dieses Begriffs, der ein Hauptpunkt seiner Philosophie ist. In seinen

Theologischen Jugendschriften entsteht die Entfremdung aus einer religiös-politischen

Reflexion heraus.49 Im Mittelpunkt von Hegels Interesse steht die
Suche nach einer neuen und praktischen Form der Freiheit gegen die
moderne Zersetzung. Religion, Politik und Sprache sind die Hauptthemen
seines frühen Denkens, für das der Dialog mit Mendelssohn zentral ist.

Besonders wichtig für den jungen Hegel sind u. a. die jüdische Geschichte,
die Bibel, die göttliche Trinität, das Leben Jesu, das Buch Hiob und der Prolog

des Johannesevangeliums. In einem Excursus über das Verhältnis %u

Mendelssohn hat Haering die Mendelssohn'schen Wurzeln der Hegel'schen
Reflexion über den Staat und die Religion während der Berner Zeit hervorgehoben.

Die Lektüre von Jerusalem hat eine entscheidende Rolle nicht nur für
die Kritik am Christentum, sondern auch für das Verhältnis zwischen Staat

und Kirche gespielt. Haering behauptet, dass Hegel das Grundproblem
Mendelssohns übernehme: „Wie und in welcher Form kann Religion lebendig

erhalten und doch dem ganzen Volksleben, insbesondere auch dem
Staate, dienen?"50. Um das nachzuweisen zeigt er viele sprachliche und
thematische Affinitäten: viele etymologische Ableitungen und mendelssohnsche

Ausdrücke, wie auch die pädagogische Absicht und die Polemik gegen
Buchstabenmenschen.51 Es ist kein Zufall, dass „die Judentumsform" ein Schwerpunkt

von Hegels Jugendphilosophie geworden ist, auch wenn Hegels Deutung

— bekanntlich — derjenigen von Mendelssohn widerspricht.
Auf die Tübinger Zeit gehen die mit Volksreligion und Christentum betitelten

Fragmente zurück, in denen er die Frage stellt, wie eine Volksreligion,

48 In seiner Übersetzung benutzt Luther „entfremdet": Ihr Verstand ist verfinstert, und
sie sind dem Eeben, das Gott schenkt, enfremdet durch ihre Unwissenheit und durch die

Verstockung ihres Herfens (Eph. 4,18). Nach Luther hat Meister Eckhart (um
1260-um 1328) entvremdet oder entvremden benutzt. Vgl. MEISTER ECKHART, Die
Deutschen Werke, Bd. I: Predigten, hrsg. von JOSEF QUINT, Stuttgart 1986, Predigt
Nr. 23, S. 404: „der zweite Himmel ist ein Enfremden aller Nildlichkeit". Zu einer
Geschichte des Entfremdungsbegriffs vgl. HELMUT NICOLAUS, Hegels Theorie

der Enfremdung, Heidelberg 1995, S. 19-44.

49 Laut Lukâcs stammt der Entfremdungsbegriff Hegels aus seiner Beschäftigung
mit der Positivität. Vgl. LUKÄCS, Derjunge Hegel (Anm. 47), S. 50-60.

50 HAERING, Elegel. Sein Wollen und sein Werk (Anm. 3), Bd. I, S. 146.

51 Vgl. HAERING, Hegel. Sein Wollen und sein Werk (Anm. 3), S. 149-158. Insbeson¬
dere gebe es vonseiten Hegels ,,eine[n] spezifische[n] Gebrauch des Wortes
„Weisheit", „Dienst", „gedienen", „Anstalt" (S. 158).

491



die Elemente der Positivität enthält, lebendig sein kann. Im Gegensatz zu
einer toten Theologie, soll die Lehre einfach sein, sodass die Menschen sie

verstehen können. Um praktische Bedürfnisse einzubinden, sollen Herz,
Sinnlichkeit und Phantasie mit der allgemeinen Vernunft abgestimmt werden.

Diese Kriterien erfüllt das Christentum nicht, deswegen ist es keine

Volksreligion. Die Religion soll Volksgeist sein, weil sie „eine der wichtigsten

Angelegenheiten unsres Lebens"52 ist. Der gesellschaftliche Kern
braucht auch eine harmonische Auffassung des Menschen, in der Vernunft
und Herz zusammenstehen. Es ist ganz deutlich, dass diese Verbindung
und die praktischen Verweise sich an Mendelssohns Auffassung orientieren.

Bemerkenswert sind auch andere Mendelssohn'sche Elemente: die Kritik

gegen eine formalistische, kodifizierte Lehre und die Unterscheidung
zwischen Theologie, die mit dem Verstand zu tun hat, und Religion, die

„nicht eine blosse historische oder räsonierte Kenntnis ist, sondern [...] das

Herz interessiert"53. Die Einseitigkeit der formalistischen Einstellung ist
kein Nebenaspekt, sondern eine Konstante der Philosophie Hegels, die aus

der Anforderung, die abstrakte Trennung des Verstandes aufzuheben,
stammt. Hinzu kommt, dass es in dieser Schrift eine „Theorie der Vermittlung

zwischen einem subjektiven religiösen Bewusstsein und dem gibt, was

Hegel als „objektive Religion" bezeichnete".54

In Bern wird die Religion anthropologisch betrachtet und Hegels
Hauptinteresse sind die Urformen des Christentums, das Leben Jesu, die alte

Mythologie und die jüdische Geschichte. Während dieser Zeit hat Hegel heftig
mit der Theologie von Zeitgenossen gekämpft. Die einzige vollständige
Berner Schrift Hegels ist Das Leben Jesu, in der Kants Wirkung am stärksten

zu erkennen ist, insbesondere in der Gegenüberstellung der Autonomie der
Moralität und der Heteronomie der Legalität. Laut Hegel sprach Jesus als

Jude und es gibt keinen Abbruch mit der Gemeinschaft seines Volks. Hinzu
kommt, dass das Jude-sein Jesu der Schlüssel ist, um die messianische
Dimension und die Verbreitung seiner Botschaft zu verstehen.55 In seinem in

52 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 9.

53 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 11. Laut Altmann hat Mendelssohn diesen

Begriff antizipiert, vgl. ALTMANN, Moses Mendelssohn (Anm. 5), S. 125: „In putting

stress on the primacy of practical conviction, he anticipated, in a sense

Kant's Primate of practical reason and the young Hegel's concept of religion as

a matter of heart."
54 MICHA Brumlik, Deutscher Geist undJudenbass. Das Verhältnis des philosophischen

Idealismus %um Judentum, München 2000, S. 196-197.

55 Vgl. BRUMLIK, Deutscher Geist und Judenhass (Anm. 54), S. 205: „Jesus konnte

492



Bern abgefassten Text, d. h. in Die Positivität der christlichen Religion, übt Hegel
an der Autorität und der Äusserlichkeit des Christentums eine — fast nietz-
scheanische — Kritik, die Kant, die Aufklärung, Rousseau und Mendelssohn
im Hintergrund hat. Während der Berner Zeit ist die Aufgabe der Philosophie

die Entzauberung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche, die als

Käfige der objektiven Wahrheit gesehen werden. Der junge Hegel ist der

Überzeugung, dass die religiöse Entfremdung der Spiegel eines politischen
Zustandes sei. Durch eine politische Kritik an der Religion entwickelt Hegel
den Entfremdungsbegriff: Wenn die griechische Religion lebendig und
harmonisch mit dem Volk war, ist Gott im Christentum etwas Fremdes geworden.

Es geht nicht um den Inhalt der Lehre, sondern um die Form und um
das Verhältnis der Religion zum Menschen. Wie Mendelssohn sucht Hegel
die lebendige Verbindung von Religion und staatlichem Leben. Dieser Text
enthält starke Anfeindungen gegen die Juden, deren „Hartnäckigkeit" und

„pedantisch sklavischen Geist der Nation".56 In Bezug auf Mendelssohn

gibt es zwei Punkte, die hervorgehoben werden sollen. Zum einen wird das

Judentum — wie in Jerusalem — als eine Gesetzgebung, die mit Handlungen
und Zeremonien zu tun hat, interpretiert: „Es leitet seine Gesetzgebung
unmittelbar von einem ausschliesslichen Gott ab; in seiner Religion war die

Ausübung einer unzähligen Menge sinn- und bedeutungsloser Handlungen
wesentlich."57 Zum anderen werden die Behauptungen Mendelssohns zum
Judentum von Hegel nicht nur abgelehnt, sondern er verschiebt den

Zusammenhang von Volk und Religion in die alte griechische Religion.58
Während der Frankfurter Zeit ist die Vereinigung der Kern seines Denkens:

der Eklektizismus seiner früheren Interessen verbindet sich mit einem

notwendigen Bedürfnis nach der Aufhebung der Trennung. Verschiedene
Formen dieser Vereinigung sind die Religion, der Glauben, die Liebe und
das Leben. Die Religion ist eine „Erhebung des Menschen [...] vom endlichen

Leben zum unendlichen Leben".59 Die kantianische Moralität, die in

nach Hegels Überzeugung nur unter der Bedingung der Messiasprätention und
der Wundertaten Zugang zu seinem jüdischen Volk finden."

56 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 226.

57 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 226.

58 Vgl. TOMASONI, Modernity and the PinalAhn ofHistory (Anm. 3), S. 126: „Judaism
is reinterpreted in its popular and national meaning"; und auch M. Brumlik,
Deutscher Geist und Judenhass, S. 199: „Hegel setzte sich mit dem Judentum
zunächst als Umfeld Jesu in historischer Absicht bzw. als der Religion des Buches

Hiob auseinander".
59 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 421.

493



Bern so wichtig war, ist jetzt kein Antidot gegen die Positivität, sondern sie

ist schuld an einer Trennung zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit, die
auch das Judentum charakterisiert und die aufzuheben ist. Insbesondere
wird die jüdische Religion als „der Geist der Unterwerfung" und „der Geist
der Entfremdung"60 betrachtet. Die jüdische Verbindung mit einem fremden

Wesen, das Gott sei, besiegelt das Schicksal der Juden als das von
Macbeth. Wichtig ist, dass diese Behauptung einen theoretischen Kern
enthält, weil Hegel — wie später auch Feuerbach — die Entfremdung ausdrücklich

mit dem Judentum verbindet: „Die Wurzel des Judentums ist das

Objektive, d. h. der Dienst, die Knechtschaft eines Fremden."61 Im Geist des

Judentums zeigt Hegel eine Mendelssohn'sche Bestimmung des Judentums
als Religion auf, in der „keine ewigen Wahrheiten geboten seien". Aber nach

Hegel ist den Juden der Zugang zur Wahrheit versperrt, weil sie „etwas
Freies" ist: „deswegen kommt das Dasein Gottes nicht als eine Wahrheit

vor, sondern als ein Befehl".62

Die Definition des Judentums als dogmatische Religion hat Mendelssohns

Jerusalem als Zielscheibe. Die lebendige Verbindung zwischen Gesetz

und Religion, die nach Mendelssohn die jüdische Theokratie charakterisiert,
ist laut Hegel auch ein idealer und im alten Griechenland verwirklichter
Zustand. Seit der Zeit im Tübinger Stift stellt Hegel die jüdische Religion der

Zerrissenheit der alten griechischen Volksreligion gegenüber. Es gebe im
jüdischen Geist nicht nur eine Trennung, sondern eine „unübersteigliche
Kluft",63 die das Christentum in der Liebe vereint:

Versöhnung in der liebe ist statt der jüdischen Rückkehr unter Gehorsam eine

Befreiung, statt der Wiederanerkennung der Herrschaft die Aufhebung derselben

in der Wiederherstellung des lebendigen Bandes, eines Geistes der Gebe,
des gegenseitigen Glaubens, eines Geistes, der in Rücksicht auf Herrschaft
betrachtet die höchste Freiheit ist; ein Zustand, der das unbegreiflichste Gegenteil
des jüdischen Geistes ist.64

Die Trennung, die das Judentum und Kants Philosophie charakterisiert,
erlaubt eine Verbesserung — ex negative) — der Hegel'schen Dialektik, weil
dank seiner Beschäftigung mit dieser Fremdheit der Entfremdungsbegriff
entsteht. Einerseits ist das Judentum "aufzuheben", andererseits ist es ein

Ausgangspunkt und eine Voraussetzung seines Denkens. Wichtig ist, dass

60 BRUMLIK, Deutscher Geist undJudenhass (Anm. 54), S. 208.

61 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 298.

62 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 288.

63 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 355.

64 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 357.

494



das Judentum — auch später in seinen Vorlesungen über die Philosophie der Religion

— die Wurzel der abendländischen Geschichte ist. Der Ubergang von
unmittelbaren Religionen zum Judentum ist notwendig für den Absolutheits-

begriff. Wenn die Entfremdung in Frankfurt die Heteronomie des Judentums

darstellt, ist sie in der Differenzschrift in Jena die Zwei, die die Kontinuität

des Einen unterbrochen hat, und aus diesem Grund bildet sie „das
Bedürfnis der Philosophie". Die Macht der Negativität ist die einzige Möglichkeit

des sich selbst Werdens des Geistes. Ein umstrittenes Thema ist die
Präsenz der Juden in der Phänomenologie des Geistes, insbesondere im Kampf
um Anerkennung und im unglücklichen Bewusstsein. Die Figur von Herr
und Knecht hat — wie Micha Brumlik beobachtet hat — das „jüdische
Gottesverhältnis"65 im Hintergrund. In der Tat benutzt Hegel in Bezug auf
Juden denselben Wortschatz nicht nur in seinen Jugendschriften, sondern
auch in seinen späten Vorlesungen. Darüber hinaus hat Brumlik gezeigt,
dass auch das Wort „Arbeit" — eine Ubersetzung des hebräischen Avoda

(„Dienst/Arbeit") oder im Besonderen „Gottesdienst" sein kann und wie
die Knechtschaft laut Hegel ein Synonym für Abhängigkeit ist.66 Es gibt
viele Zusammenhänge zwischen der Beschäftigung Hegels mit den Juden
und dieser Denkfigur. Furcht, Dienst, Erzittern, Herr und Knecht bilden
laut Hegel eine jüdische Konstellation. Dies wird am deutlichsten in seinen

Vorlesungen über die Ästhetik, wo er im Teil über die jüdische Kunst der

Erhabenheit schreibt: die menschliche „Erhebung geschieht in der Furcht
des Herrn, in dem Erzittern vor seinem Zorn".67 Die Entfremdung als

Keim des Kampfes der Anerkennung ist eine Entwicklung des Grundkonzepts

des Geistes des Judentums, d. h. „die Wurzel des Judentums ist das

Objektive, d. h. der Dienst, die Knechtschaft eines Fremden".68

3.2 Zeichen, Sprache, Poesie: eine ästhetisch-sprach liehe Auseinandersetzung

Eine ästhetisch-sprachliche Auseinandersetzung Hegels mit Mendelssohn
ist nicht trennbar von einem religiösen Hintergrund. Es gibt zwei Gründe

65 BRUMLIK, Deutscher Geist undJudenhass (Anm. 54), S. 220.

66 Vgl. BRUMLIK, Deutscher Geist undJudenhass (Anm. 54), S. 223: „Der Prozess des

Zu-sich-selbst-kommens dieser Individualität wird erst durch die Arbeit, den

Bezug auf ein Ding ermöglicht. Unter Arbeit wird in diesem Zusammenhang
immer und mit grosser Plausibilität instrumentelles, herstellendes Handeln,
Produzieren, verstanden. Freilich ist die biblisch hebräische Bedeutung von
Arbeit Awoda auch Dienst, und zwar im besonderen Gottesdienst."

67 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 485.

68 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 298.

495



dafür: der erste hat mit Mendelssohns Auffassung der Philosophie der
Zeichen zu tun, der zweite betrifft eine Religionsästhetik, die beiden gemeinsam
ist. In der Phase der Aufklärung im Deutschland des 18. Jahrhunderts
gewinnt die Sprachfrage eine grosse Bedeutung. Mendelssohn hat das religiöse
Problem konsequent als Problem des religiösen Mediums und Zeichens
gedacht. Gemäss jüdischen Denkens ist die Poesie der Hebräer das höchste

Beispiel des Erhabenen, weil sie — wie Hegel in den Vorlesungen über Philosophie

der Religion sagt — keine mimetische Funktion hat: das Wort des Psalms lässt

die göttliche Macht erscheinen. Im Zusammenhang mit dem Gedanken der

Unformulierbarkeit des Glaubens entwickelt Mendelssohn eine umfassende

Philosophie des Zeichens, vor allem was die Sprache und ihre Wege betrifft,
die Hegels Denken beeinflusst hat.69 Im jüdischen Denken ist das Zeremoni-

algesetz eine solche Sprache, eine in der Seele geschriebene Schrift mit einer
besonderen Grammatik, mit deren Hilfe sich das Judentum artikuliert.

Es bestehen viele Übereinstimmungen zwischen Mendelssohns und Hegels

Sprachdeutungen: Die Philosophie des Zeichens; das Verhältnis
zwischen Psychologie und Semiotik; die Wichtigkeit der jüdischen Poesie; die

Polemik gegen den Formalismus, die Terminologie und Buchstabenmenschen;

das Nachdenken über die Schriftsprache (Hieroglyphen, chinesische
Schriftzeichen und Characteristica Universalis)-, der Zusammenhang zwischen

Bildung, Handlung und Sprache; der intersubjektive Mitteilungstrieb; das

Doppelverhältnis zwischen der Sprache und dem Denken.
Obwohl die Kritik glaubwürdig erscheint, nach der die Aufzeichnungen

Hegels über die Sprache keine Verbindung mit der damaligen kulturellen
Debatte gehabt hätten, weil sie nur ein Teil seines Systems war,70 hat
Alfredo Ferrarin in seinem Aufsatz Hegel e il linguaggio. Per una bibliografia sul tema

69 HAERING, Hegel. Sein Wollen und sein Werk (Anm. 3), Bd. I, S. 154.

70 Vgl. Theodor BodAMMER, Hegels Deutung der Sprache, Hamburg 1969, S. 1 SO¬

DS. — Zur Analyse Hegels und der Sprache vgl. HEYMAN STEINTHAL, Die

Sprachwissenschaft Wilhelm v. Humboldts und die Hegel'sehe Philosophie, Berlin 1848;
BRUNO Liebrucks, Sprache und Bewusstsein, 7 Bde. Frankfurt am Main 1964-
1979, Bd. IV; JÜRGEN TRABANT, Traditionen Humboldts (Suhrkamp Taschenbuch

Wissenschaft, Bd. 877), Frankfurt am Main 1990, S. 194-216; SOSSIO GlA-
METTA, Hamann nella considerafone di Hegel, Goethe, Croce, Napoli 1984; SARAH

DESSL Sul linguaggio e sull'alterità: osservazioni sulle Sprachtheorien di Humboldt

e Hegel, in: Bollettino della societäßlosofica italiana n°. 160 (1997), S. 11-25;
DANIELE Goldoni, Filosofia e paradosso. IIpensiero di Hölderlin e ilproblema del

linguaggio da Herder a Hegel, Napoli 1990; DIETER HENRICH, Hege! im Kontext

(Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, Bd. 1938), Frankfurt am Main 2010;
SlLVANO TAGLIAGAMBE, Ta mediayione linguistica, Milano 1980; MICHAEL FORSTER,

German philosophy of language. From Hegel to Schlegel and Beyond, Oxford 2011.

496



die Relevanz der Autorenkonstellation betont, die für die Sprachauffassung
Hegels wichtig war.71 Insbesondere zitiert Ferrarin Georg Friedrich Meier
(1718—1788), aber man kann sagen, dass der junge Philosoph diesen erst
durch Mendelssohn kennengelernt hat, weil Meier — von Hegel nie erwähnt
— eine Theorie der Zeichen ähnlich der Mendelssohns entwickelt hatte.

Die Hegel'sche Sprachphilosophie, die in seiner Jugendzeit formuliert
wird, folgt den Spuren von Mendelssohns Gedanken und die vom jungen
Hegel analysierten wichtigen Sprachfragen kehren in seinen späteren Werken

wieder. In der Tat thematisiert Hegel — schon in Stuttgart — die Bildung
als eine sprachliche Frage und entwickelt — in Bern — eine Theorie der
Zeichen und der Schriften, die sich auch in seiner Enzyklopädie befindet, in der
— nicht zufällig — die Sprache psychologisch betrachtet wird.72 Wie
Mendelssohn weist Hegel der Psychologie eine semiotische Rolle zu: sie soll ein
Prozess sein, durch den sich das Bewusstsein bis zu einer semantischen

Aktivität, d. h. zur Sprache, erhebt. In der Enzyklopädie folgt Hegel dem Weg
vom Symbol zur Sprache, von der Empfindung zum Zeichen durch
Anschauung, Vorstellung, Erinnerung, Einbildungskraft und Gedächtnis.
Hinzu kommt, dass die beiden Philosophen vom Manifestationscharakter
der Sprache und ihrem Verhältnis zum Logos ausgehen.

Mendelssohns Einfluss auf die Auffassung von Sprache beim jungen
Hegel wird in drei Texten besonders deutlich: Über einige charakteristische

Unterschiede, Über einige Vorteile und Materialen zp einer Philosophie des subjektiven

Geistes-, letzteres ist ein besonders wichtiges Dokument, weil es das Fundament

ist, auf dem Hegel seine Deutung aufbaut.

Aus der Stuttgarter Zeit stammt Hegels Schrift Über einige charakteristische

Unterschiede der alten Dichter,73 die er im Studium als Pflichtarbeit verfasst hat.

71 Vgl. ALFREDO Ferrarin, Hegel e il linguaggio. Per una bibliografia sul tema,
in: TEORIA VII/1 (1987), 1, S. 139-159.

72 Nach Jacques Derrida folgt Hegel der aristotelischen Tradition, aber der junge
Philosoph zitiert Aristoteles nie in Bezug auf die Sprache. Vgl. JACQUES DER-

RIDA, Le puits et la pyramide. Introduction à la sémiologie de Hegel, in:

JACQUES Derrida, Marges de la philosophie, Paris 1972, S. 79-127, dort S. 86:

„Cette topique qui inscrit la sémiologie dans une science non naturelle de l'âme,

proprement dans une psychologie, ne dérange en rien, du moins par ce trait,
une longue séquence traditionnelle. Elle ne nous reconduit pas seulement aux
nombreuses tentatives sémiologiques du Moyen Age ou du XVIII siècle qui
sont toutes, directement ou non, des psychologies, mais à Aristote. Aristote est
le patron réclamé par Hegel pour sa philosophie de l'esprit et précisément pour
sa psychologie."

73 Dokumente zp Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 48-51.

497



Diese Schrift ist ein Beweis für Hegels Beschäftigung mit Mendelssohn und
Garve und sie behandelt ein von Friedrich Schiller (1759—1805) bis Johann
Gottfried Herder umstrittenes Thema, nämlich den Vergleich zwischen
alter und moderner Dichtung. Die Hauptunterschiede zwischen beiden

Dichtungsarten sind die Simplizität, die Treue der Beschreibungen und die

Unabhängigkeit vom Urteil des Publikums. Trotz Klopstock hat Hegel zufolge
die moderne Variante die Unmittelbarkeit verloren, weil die Rede nicht mehr

von der Sache selbst ist. In der modernen Dichtung gebe es einen übermässigen

Manierismus und eine kalte Gelehrsamkeit, die auch Lessing in seinen

Versen — die Hegel hier zum ersten Mal zitiert — betont habe. Es gebe eine

wichtige Verbindung zwischen der dichterischen Kunst und der pragmatischen

Welt des Menschen, weil die moderne Dichtung von einer Trennung
von der Wirklichkeitserfahrung charakterisiert werde. Die Ursache dieser

Trennung liege in den gesellschaftlichen und politischen Bedingungen, die

sich auch in der Sprache spiegelten. In Bezug auf die alte und die moderne

Sprache nimmt Hegel die Bemerkungen Mendelssohns über die sinnlichen
Bilder und die abstrakten Begriffe — die bereits Garve wiederholt hatte —

wieder auf. Nach Hegel war die alte eine lebendige Sprache, die in einer
harmonischen Beziehung mit der Erfahmng und der Gesellschaft stand, während

die moderne Sprache abstrakt, formal und in sich selbst getrennt ist.

Unsere Wörter sind nur Formen, „nach denen wir unsere Ideen modeln und
welche bereits ihren bestimmten Umfang und Einschränkung haben und
Beziehungen sind, nach denen wir alles zu sehen gewohnt sind".74 Laut Hegel
ist die Sprache ein wichtiges Medium, um unsere Begriffe zu formulieren,
aber gleichzeitig ist sie ein Volkselement, das politische Auswirkungen hat.

Der zweite Text ist Über einige Vortheileü der ebenfalls in Stuttgart ver-
fasst wurde, um die letzte Prüfung vorzubereiten. In diesem Aufsatz hebt

Hegel den grossen Wert der klassischen Werke hervor, die immer „zur
Bildung tauglich" sind.76 Die Lektüre der griechischen Dichter birgt drei
verschiedene Vorteile: einen ästhetischen, einen geschichtlichen und einen

sprachlich-philosophischen. Zuerst bieten die klassischen Texte ein
wunderbares Beispiel der absoluten Schönheit und der ästhetischen Vollkommenheit,

die nützlich für eine ästhetische Volkserziehung sind. Eine wichtige

Rolle spielt auch die Geschichtsschreibung der alten Griechen, weil sie

„die historische Kunst" par excellence — die an der Wirklichkeit festgehalten
hat — darstellt. Hinzu kommt, dass die griechische Geschichtsschreibung

74 Dokumente gu Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 50.

75 Dokumente Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 169-172.

76 Dokumente gu Hege/s Entwicklung (Anm. 36), S. 169.

498



wertvolle Informationen über die anderen Völker — auch die Juden — bietet.
Diese Aufgabe ist entscheidend für eine Auffassung des Geistes, die unter
dem Einfluss Herders steht: „Der menschliche Geist war zu allen Zeiten im
allgemeinen derselbe, nur dass seine Entwicklung durch die Verschiedenheit

der Umstände unterschiedlich modifiziert wird."77

Hegel bekräftigt seine Kritik am Formalismus und wiederholt die Verse

Lessings: „die kalte Buchgelehrsamkeit, die sich mit toten Zeichen in's
Gehirn nur drückt".78 Es gebe einen Widerspruch zwischen der alten und der
modernen Sprache, der auch ein Widerspruch zwischen einer lebendigen
Sprache der Erfahrung und einer „Summe der Begriffs-losen Worte" ist.79

Während das Altgriechische aus einer Beobachtung der Welt stamme, gebe

es in der modernen Sprache eine Trennung zwischen Wort und Erfahrung,
Gelehrsamkeit und Vorstellung von der Natur. Dieser Widerspruch ergibt
sich auch aus zwei verschiedenen Gedankensystemen, einem lebendigen
und einem abstrakten. Aus diesem Grund erörtert Hegel die Verbindung
zwischen Sprache und Denken: „Die Sprache (ist) für uns eine ganz
begrenzte Sammlung bestimmter Begriffe, nach denen wir alles modeln, was

wir sehen oder bemerken."80 In der Sprache gibt es ein Netz von Beziehungen

und Ähnlichkeiten, aus dem die Begriffe stammen. In diesem Netz
besteht die Verschiedenheit der Sprachen, die „die Dinge in andern
Verhältnissen"81 also unterschiedlich ausdrücken, daraus ergibt sich die Schwierigkeit

der Übersetzung. Schon seit der Stuttgarter Zeit, etwa in seinem ersten
Aufsatz Über das Ex^ipieren, hat sich Hegel mit dem Problem des Übersetzens

auseinandergesetzt, einem auch für Mendelssohn wichtigen Thema.

Hier ist die Rede von einem „philosophischen Studium der Sprache",
mit dem man durch eine „Untersuchung der Unterschiede der Worte"82 die

Denkkraft üben kann. Das Studium der Sprache erlaubt eine „Erwerbung
der Begriffe": „Ein wesentlicher Vorteil, den die Erlernung fremder Sprachen

gewährt, ist wohl die auf diese Art bewirkte Bereicherung unserer
Begriffe, besonders wenn die Kultur der Völker, die diese Sprache redeten,

von der unsrigen verschieden war."83 Die Erlernung der Sprache und auch

77 Dokumente %u Hege/s Entwicklung (Anm. 36), S. 172.

78 Dokumente %u Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 172.

79 Dokumente %u Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 169-170.

80 Dokumente eye Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 170.

81 Dokumente %u Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 170.

82 Dokumente %u Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 171.

83 Dokumente s^u Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 170.

499



die Übersetzung sind nicht nur eine geistige Bereicherung, sondern

„Vorbereitung zum Studium der Philosophie".84
Das grosse Erbe der hegelschen Lektüre Mendelssohns ist ein in Bern

verfasstes Manuskript %ur Psychologie^ Es geht um eine Summa von Aufzeichnungen

über empirische Psychologie und transzendentale Philosophie und
eine Überarbeitung der Tübinger Vorlesungen, die aus der Beschäftigung
mit Mendelssohns Jerusalem stammen. Es mangelt auch nicht an Verweisen
auf Kants Kritik der reinen Vernunft durch Schulzes Kommentar86. Obwohl
dieser Text wegen der Unterbrechungen in der Syntax nicht leicht zu lesen

ist, ist er ein wertvolles Dokument für Hegels Sprachdeutung, weil er

Schwerpunkte seiner Sprachphilosophie enthält, z. B. den Zeichencharakter
der Sprache und die Bemerkungen über Schrift, die in seiner Enzyklopädie
wieder aufgenommen werden.

Am Anfang des Textes unterscheidet Hegel zwischen einer empirischen
Psychologie, in der die Seele durch die Aufzählung der Teile erkannt wird,
und einer rationalen, die eine Analyse der Gesetze, des Ursprungs und der

Möglichkeiten der Erkenntnis impliziert. Im Rahmen dieser Unterscheidung

untersucht Hegel die Phantasie, die sich in vier Momente gliedert:
Gedächtnis bzw. Aufbewahren der Vorstellungen; Wiedererweckung der

Vorstellungen; Erinnerung und Dichtungsvermögen. In diesem Text wird die

Sprache nicht nur epistemologisch-logisch — d. h. im Rahmen des Verstandes

— betrachtet, weil sie kein begrenzter Untersuchungsgegenstand ist.

Zum ersten Mal betont Hegel explizit die zeichnende Fähigkeit der
Menschen, insbesondere den zeichnenden Charakter der Sprache. Darüber hinaus

beschreibt er manche sprachlichen Vorteile und die Entwicklung des

Tons und der Schriftsprache unter einer genealogischen Perspektive.
Drei verschiedene Vorteile der Sprache werden hier unterstrichen: ein

Logik-, ein Mitteilungs- und ein Gedächtnisvorteil. Der erste hat mit der

Formulierung der abstrakten Begriffe zu tun, weil die Sprache dem Gedanken

84 Dokumente yu Hegels Entwicklung (Anm. 36), S. 172.

85 G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, Bd. I, hrsg. von F. Nicolin und G. Schüler,
Meiner, Hamburg, 1989, pp. 167-192. [Hier wurden die Gesammelten Werke

benutzt, weil die Werke, aus denen normalerweise zitiert wird, eine andere Version
des Manuskripts enthalten],

86 GOTTLOB Ernst Schulze (1761-1833), Aenesidemus oder über die Fundamente

der von dem Herrn Professor Keinhold in Jena gelieferten Elementar-Philosophie. Nebst
einer Vertheidigung des Skepticismusgegen die Anmassungen der Vernunftkritik (1792),
hrsg. von MANFRED FRANK, Hamburg 2013.

500



hilft: Worte als „willkürliche Zeichen der Ideen".87 Dafür gibt es viele

Gründe: das Wort ist ein begriffliches Zeichen; an der Sprache liegt der Satz

vom Widerspruch; die logische Abstraktion wird von der Sprache antizipiert:
es ist wie ein „Gewinn an Idealität"88 und eine Erleichterung der Denkkraft.

Der zweite Vorteil wird nur erwähnt, aber Hegel stellt eine Verbindung
zwischen Mitteilung, Deutlichkeit und Physiognomik her. Dieser
Zusammenhang wurde vom Naturalismus des 18. Jahrhunderts themadsiert, um
den Ursprung der Sprache durch Bewegungen, phonischen Ikonismus,
Gebärde, Physiognomik zu erklären. Offensichtlich ist der Verweis auf die

Sprachtheorie von Condillac, den Hegel schon in der Stuttgarter Zeit gelesen

hat. Die physisch-sprachliche Komponente ist in Hegels Deutung aber

immer mit einer abstrakten verbunden, weil die Sprache als Dasein des

Geistes eine dialektische Bewegung ist, in der die Leiblichkeit mit dem Denken

verbunden ist. Das Paradox der Sprache ist das Paradox des Geistes.

Diese von Hegel hergestellte Verbindung verweist auch auf die Polemik
Mendelssohns mit Lavater, den Vater der Physiognomik, mit dem der jüdische

Philosoph gestritten hatte.89 Lavater und Franz Joseph Gall (1758—

1828) werden in der Phänomenologie des Geistes stark kritisiert.90

Der dritte Vorteil, den Hegel in seinem Manuskript analysiert, hat mit dem
Gedächtnis zu tun: die Sprache impliziert eine „Festhaltung".91 Aus diesem

Grund ist die Verstandsbetrachtung der Sprache mit der der Phantasie

verbunden, bei der die Sprache wesentlich für die Anerkennung der Vorstellungen

ist. Dieser Zusammenhang zwischen Sprache und Gedächtnis ist ein

Schwerpunkt von Hegels Sprachdeutung und in seiner Propädeutik definiert
er die Sprache als „das höchste Werk des produktiven Gedächtnisses".92 In

87 Dokumente pu Hegels "Entwicklung (Anm. 36), S. 175. — Zum zeichnenden Charak¬

ter der Sprache bei Hegel, vgl. BETTINA LlNDORFER und DIRK NAGUSCHE-

WSKI (Hg.) Hegel: Zur Sprache. Beiträge pur Geschichte des europäischen Sprachdenkens:

Festschrift für Jürgen Trabant pum 60. Geburtstag, Tübingen 2002; JOSEF

SIMON, Das Problem der Sprache bei Hegel, Stuttgart 1966; JOSEF SIMON, Die ästhetische

und die politische Dimension des Zeichens bei Hegel und der 'absolute
Geist', in: Hegel-Jahrbuch 1999, S. 60-70; JOSEF SIMON, Philosophie des Zeichens,

Berlin 1989; ALFREDO Ferrarin, Logic, Thinking and Language, in: RÜDIGER
BUBNER und GUNNAR HindriCHS (Hg.), Von derTogik pur Sprache. Stuttgarter

Hegel-Kongress 2005, Stuttgart 2007, S. 135-158.

88 G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, I, S. 185.

89 Siehe Anm. 5.

90 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. III, S. 233-262.
91 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 185.

92 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. IV, S. 52.

501



diesem Manuskript sind „Vergleichung und Unterscheidung eines

gegenwärtigen Eindrucks von einem ehemaligen"93 durch ein Reproduktionsvermögen

eine Voraussetzung der Sprache. In Bezug auf die Bedingungen der

Sprache stellt Hegel eine Frage zur zeichensetzenden Fähigkeit der
Menschen: „Wie konnte der Mensch dazu kommen, an solche Zeichen seine

Idee zu knüpfen? Welche Fähigkeit, Sprache zu erfinden?"94 Unter einer

genealogischen Perspektive werden die Zeichen, die Ton- und die

Schriftsprache analysiert und dieser Exkurs ist der Beschäftigung mit der Sprache
in der Enzyklopädie sehr ähnlich. Im Gegensatz zum Symbol ist das

Zeichen laut Hegel an eine notwendige Bestimmtheit zwischen Signifikant und

Signifikat, Inhalt und Anschauung, weil es auf sein Anders-sein verweist. In
dem Prozess vom Symbol zum Zeichen ist die Intelligenz frei von Bedeutung

und diese Heterogenität des Zeichens beweist die Freiheit des Geistes.

„Das Zeichen ist irgendeine unmittelbare Anschauung, die einen ganz anderen

Inhalt vorstellt, als den sie für sich hat."96 Wie die Pyramide, die eine

fremde Seele bewahrt, ist das Wort Zeichen par excellence-, sein Körper ist ein
Anders-sein.

In dem Manuskript bietet Hegel eine Genealogie der Tonsprache und
hebt drei Arten von sprachlicher Herstellung hervor, die man auch in
Mendelssohns Jerusalem finden kann: Gegenstände, die willkürlich Laute
nachahmen; Gegenstände, die keine Laute ausstossen; die abstrakten Begriffe.
Wenn die tönenden Gegenstände sich „instinktartig"97 die Laute geben,

gibt es für die nichttönenden drei Möglichkeiten: Ähnlichkeit mit tönenden

Gegenständen; Kausalzusammenhang von Ton und Nichttönendem;
Koexistenz und Sukzession, wie ein unwillkürlicher Mechanismus. In Bezug
auf die Bildung der allgemeinen Begriffe beschreibt Hegel die Modalität,
mit der das Abstrakte aus der Sinnlichkeit hervorgeht: dank einer Ähnlichkeit

mit sinnlichen Eigenschaften bilden sich die Begriffe. Diese Induktion
ist ein Unicum in Hegels Philosophie, aber sie ist wichtig im Rahmen dieser

Untersuchung, weil es sich um Mendelssohns Beschäftigung mit mimetischen

und willkürlichen Zeichen handelt. Um dies zu beweisen, gibt es im
Text Hegels zwei wichtige Hinweise, die Hieroglyphen und die hebräische

Sprache. Hegel beschreibt einen Prozess der Befreiung aus der Bestimmtheit,

vom Tierische hin zum Geist durch die Entwicklung der Ton- und

93 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 178.

94 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. I, S. 185.

95 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. X, S. 270-283.

96 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. X, S. 270.

97 G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, I, S. 185.

502



Schriftsprache: „nichtsinnliche Eigenschaften haben irgendeine Ähnlichkeit

mit sinnlichen, tierischen mit menschlichen Hieroglyphen — die
Konjunktion, Präposition anfangs Worte — Zeitverhältnisse, Intin. — hebräische

Sprache".98 Der Weg zur Sprache ist ein Übergang, der von einfachen
Vorstellungen bis zur Verbindung zwischen Zeit, Denken und Wort führt. Diesen

Prozess — d. h. den Ursprung der Schriftsprache und die Entwicklung
von den Hieroglyphen zum Alphabet — stellte Mendelssohn — wie gezeigt —

in Jerusalem dar. Nach Mendelssohn soll der Sprung von den graphischen
Formen auf die Entscheidung für eine Menge von Zeichen, um die Wörter
zu bilden, zurückgeführt werden.

Der zirkuläre Verweis zwischen Ton und Laut, Graphem und Phonem,
Gehör und Sehkraft ist das entscheidende Element für die alphabetische
Schrift. Aber die Umschrift der Phoneme ist nicht nur ein Verweis auf die

Oralität oder die Sache selbst: wenn es ein taubstummes Volk gewesen
wäre, wäre der Übergang von Hieroglyphen zum Alphabet nie geschehen.
Mendelssohn schreibt: „Dem Taubgebornen ist die Schrift unmittelbar
Bezeichnung der Sache, und wenn er sein Gehör erlangt, werden ihn in den

ersten Zeiten sicherlich die Schriftzeichen zuerst auf die unmittelbar mit
ihnen verbundenen Dinge, und sodann erst vermittelst derselben auf die

Lage bringen, die ihnen entsprechen."99 Dieser Hegel'sche Verweis auf die

Taubstummen, der nicht nur in diesem Manuskript, sondern auch in anderen

Schriften seiner Jungendzeit zu finden ist, ist ein klares Zeichen seiner

Beschäftigung mit Mendelssohn.100

In diesem Text beschäftigt sich Hegel zum ersten Mal mit der chinesischen

Sprache und mit der „allgemeine [n] philosophische [n] Sprache",101
d. h. den Leibniz'schen Characteristica Universalis, die von Hegel in der
Enzyklopädie kritisiert werden.102 Die alphabetische Schrift ist ein Ergebnis
einer sehr komplizierten Synthese: Wenn die Hieroglyphen mit der
Räumlichkeit der Figuren eng verbunden sind, verweisen die Buchstaben auf die

Laute, die zeitliche Zeichen der Dinge sind. Wenn die Silben eine Auflösung

der Laute in einfache Elemente repräsentieren, stammen die
Hieroglyphen sowohl aus einem Bedürfnis der Vorstellung als auch aus einem

Abbilden, Schatten — Abkürzung visuellen Prozess der Vereinfachung der

98 Ebd., S. 185.

99 MENDELSSOHN, Jerusalem (Anm. 16), S. 109.

100 G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, I, S. 186: „Alphabetische — unmittelbar auf
die Töne, mittelbar auf die Sachen, nur für einen Taubstummen unmittelbar".

101 Ebd., S. 186.

102 Vgl. G.W.F. Hegel, Werke, 10, S. 273-275.

503



Bilder: „grosse Steinhaufen, Gesänge — der Gemälde, nach und nach,
willkürliche [Zeichen], besondere Verhältnisse — hieroglyphische blosse

Abbildung".103 Diese Entwicklung zur Bildung der Hieroglyphen findet sich auch

in Mendelssohns Jerusalem-.

Mit der Zeit kann man es bequemer gefunden haben, anstatt der Dinge selbst,
ihre Bildnisse in Körpern oder auf Flächen zu nehmen; endlich der Kürze halber

sich der Umrisse zu bedienen, sodann einen Teil des Umrisses statt des

Ganzen gelten zu lassen und endlich aus heterogenen Teilen ein unförmliches,
aber bedeutungsvolles Ganges zusammenzusetzen; und diese Bezeichnungsart ist
die Hierog/yphik.UH

Die erste Modalität des Bedeutens war eine Bezeichnung des Ganzen und
die Dinge selbst wurden als Totalität bestimmt, wie auch Vico in seiner

Scienpa Nuova geschrieben hat. Der Weg zu den Buchstaben ist ein Ent-
signifizieren der Dinge durch eine fortschreitende Abstraktion vom Teil auf
das Ganze. Bei Hegel und bei Mendelssohn hat die Schrift eine allgemeine
Zeichentheorie als Hintergrund. Von Gesängen bis zu Wörtern gibt es

einen Mitteilungstrieb der Menschen, sich durch Zeichen auszudrücken.105

Darüber hinaus ist die Verbindung zwischen Tier und Zeichen, die sich in
vielen späteren Bemerkungen Hegels über die Sprache befindet, sehr wichtig

und man kann sie auch in Jerusalem lesen: „So kann der Löwe ein Zeichen
der Tapferkeit, der Hund ein Zeichen der Treue, der Pfau ein Zeichen der
stolzen Schönheit geworden sein."106

In dieser Auseinandersetzung Hegels mit Mendelssohn gibt es noch
einen Punkt, der mit dem Dichtungsvermögen, d. h. der rhetorischen Phantasie,

verbunden ist. Die Dichtung hat mit dem griechischen „Poiesis" zu

tun, d. h. einer epistemologischen Kreativität: „Dichtungsvermögen ist das

Vermögen Vorstellungen hervorzubringen, die verschieden sind von den

gehabten Grösse, Qualität, Ordnung."107 Diese Fähigkeit der Phantasie
entwickelt sich durch rhetorische Verfahren, die durch andere Proportionen
und Lage, Vergrösserung und Verkleinerung, „allgemeine Bilder — sinnliche

103 G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, I, S. 185-186.

104 MENDELSSOHN, Jerusalem (Anm. 16), S. 109.

105 Vgl. MENDELSSOHN, Jerusalem (Anm. 16), S. 111, wo von einer phonetischen
Wirklichkeitstreue die Rede ist.

106 Mendelssohn, Jerusalem (Anm. 16), S. 109. Vgl. HEGEL, Werke (Anm. 45),
Bd. XIV, S. 395: „Der Löwe z.B. wird als ein Symbol der Grossmut, der Fuchs
als Symbol der List, der Kreis als Symbol der Ewigkeit, das Dreieck als Symbol
der Dreieinigkeit genommen."

107 G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, I, S. 179.

504



Abstrakta"108 eine verkehrte Welt bilden. Die Anwendung des Dichtungsvermögens

besteht in Träumen, Nachtwandeln, Verkürzungen, Ahndungen
und Visionen. Derselbe Prozess wurde von Mendelssohn in Morgenstunden

beschrieben. Die disiecta membra dieses Manuskripts sind der Grund, auf dem

Hegel unter dem Einfluss Mendelssohns seine Sprachtheorie baut.

4. Schreibung des Symbolischen und des Erhabenen. Mendelssohn in Hegels
späterer Philosophie

In den nachfolgenden Jahren der Hegel'schen Reflexion sind drei Punkte, an
denen der Einfluss Mendelssohns auf Hegels Denken zu erkennen ist,
festzuhalten: die Deutung der Schrift, die negative Erhabenheit des Judentums
und das Urteil über jüdische Poesie. In Hegels Vorlesungen steht die

Entwicklung der Schriftsprache im Zusammenhang mit Ästhetik, Anthropologie
und Religion. Die Zeichen ermöglichen die Offenbarung des Geistes, der sich

durch Medien manifestiert. Die Schrift kann als ein Itinerarium mentis in Deum

interpretiert werden, weil sie in eine Ausdrucksphilosophie, die gleichzeitig
eine Befreiung von der Sinnlichkeit ist, eingegliedert wird. Wie in seinem

ersten Manuskript bezeichnet Hegel den Übergang von Abbildern der Tiere

zum Alphabet in der Phänomenologie ebenso wie in seinen Vorlesungen als

eine stufenweise Offenbarung des Geistes.

Die Verknüpfung zwischen Religion und Ästhetik stellt eine gewundene
Entstehung der Bedeutung dar, die auch in den Schriften Mendelssohns
auffindbar ist. Obwohl Hegel die Ästhetik Mendelssohns als eine Erregung
der Empfindungen stark kritisiert hat109, muss man feststellen, dass solche

Mendelssohn'schen Bemerkungen wesentlich für Hegels Auffassung der

Sprache, in ihrer Verbindung mit Religion und Ästhetik, sind. Insbesondere
ist eine fortlaufende Befreiung von der Natur und der Sinnlichkeit gleichzeitig

die Erregung einer semantischen Fähigkeit des Geistes selbst. Laut
Hegel ist das Symbolische nicht nur ein historisches, ästhetisches und
religiöses Moment, sondern auch eine analogische Beziehung zwischen Signifikat

und Signifikant, aus der sich der ursprüngliche Sinn — weit entfernt

von der klaren Sprache des Geistes — der erscheinenden Welt ergibt.
In seiner Ästhetik verkörpert das Symbol eine Trennung zwischen Inhalt

und Form, die die Irreduzibilität der sinnlichen Gestalt bedingt. Die symbolische

Kunstform ist bekanntermassen in drei Momente gegliedert: die unbe-

wusste Symbolik, die Symbolik der Erhabenheit, die bewusste Symbolik der

108 Ebd.
109 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 53.

505



vergleichenden Kunstform. Die erste Phase wird von Unmittelbarkeit und

von einer ursprünglichen Vereinigung zwischen Inhalt und Form, Bedeutung

und Gestalt charakterisiert: „Sache und Bild sind dann nicht mehr
voneinander unterschieden [...], sondern als ein Ganzes, in welchem die

Erscheinung kein anderes Wesen, das Wesen keine andere Erscheinung mehr
ausser sich oder neben sich hat."110 In dieser unmittelbaren Einheit des

Absoluten liegt die geistige Bedeutung mit sinnlichem Dasein in einer natürlichen

Gestalt. Zu dieser ersten Phase gehören die Religion Zoroasters, die
indische Auffassung von Brahma, die ägypdschen Anschauungen und die

vollständige Symbolik. Die zweite Phase ist die Erhabenheit, in der
Mendelssohns Einfluss herauszulesen ist.111 Nach Hegelist „das Erhabene
überhaupt der Versuch, das Unendliche auszudrücken, ohne in dem Bereich der

Erscheinungen einen Gegenstand zu finden, welcher sich für diese Darstellung

passend erwiesen [habe]".112 Wenn das Verhältnis der Substanz als

Bedeutung zu der erscheinenden Welt in der pantheistischen Kunst positiv ist,
weil die Substanz als immanent im Erscheinenden angeschaut wird, ist es

in der hebräische Poesie immer negativ: die Immanenz des Absoluten wird
aufgehoben, d. h. es gibt nur eine Substanz und eine göttliche Macht gegenüber

den Geschöpfen. Durch die Endlichkeit der Natur kommt die Weisheit

des Einen zur Darstellung, aber die unermessliche Trennung
zwischen der Einzelheit und der Unendlichkeit der Macht Gottes bedeutet
auch das Ende der Symbolik, weil die Bedeutung eindeutig geworden ist.

Hinzu kommt, dass das menschliche Individuum, das die Nichtigkeit der

Dinge anerkennt, „eine freiere und selbständigere Stellung"113 gewinnt.
Die dritte Phase ist die bewusste Symbolik der vergleichenden Kunstform,

in der das Verhältnis zwischen Inhalt und Dasein, Bedeutung und
Gestalt von der Subjektivität des Poeten durchschaut wird. Um die Beziehung

110 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 406.

111 Vgl. TOMASONI, Modernity and the "Final Aim of History (Anm. 3), S. 157-158:

„The perception of an infinite that could not find adequate expression in the
finite and at the same time the attempt to express it, were found, above all, in
Jewish intuition and in the sacred poetry, but they were also characteristics of
a modern culture to which Hegel resolved to indicate the final conciliation";
vgl. MACK, German Idealism and theJew (Anm. 1), S. 157: „The movement from
immediate religion to the religion of sublimity entails a shift from generality to
individuality: in the former divinity and nature are at one, whereas in the latter
monotheism introduces the notion of subjectivity, of a God who is not nature
but who possesses and dominates it."

112 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 467.

113 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 485.

506



zwischen Bedeutung und Gestaltung festzustellen, verwendet Hegel rhetorische

Verfahren und zeigt die symbolischen Elemente der Sprache von der
Parabel bis zu den Metaphern, vom Sprichwort bis zum Gleichnis.

Sowohl laut Mendelssohn als auch laut Hegel hat die Poesie in der
symbolischen Urdimension der Menschheit eine wichtige Rolle gespielt. In
seinen Vorlesungen über die Ästhetik bestimmt Hegel die Poesie als die höchste

Kunstform, die dem unendlichen Reich des Geistes entspricht:

Die Poesie ist älter als das kunstreich ausgebildete prosaische Sprechen. Sie ist
das ursprüngliche Vorstellen des Wahren, ein Wissen, welches das Allgemeine
noch nicht von seiner lebendigen Existenz im Einzelnen trennt, Gesetz und

Erscheinung, Zweck und Mittel einander noch nicht gegenüberstellt und
aufeinander dann wieder räsonierend bezieht, sondern das eine nur im anderen
und durch das andere fasst. Deshalb spricht sie nicht etwa einen für sich in
seiner Allgemeinheit bereits erkannten Gehalt nur bildlich aus; im Gegenteil,
sie verweilt ihrem unmittelbaren Begriff gemäss in der substantiellen Einheit,
die solche Trennung und blosse Beziehung noch nicht gemacht hat.114

In der Poesie gibt es eine analogische Urdimension des Wahren, dessen

Spuren sich in der Sprache befinden, so betont Hegel z. B. in Bezug auf den

Ursprung der Sprache, dass die ersten Bedeutungen vieler abstrakter
Begriffe — wie „fassen" oder „begreifen"115 — etwas ganz Sinnliches waren,
aber durch die Anwendung etwas ganz Geistiges geworden sind. Die Poesie

zeigt den symbolischen Ursprung der Bedeutung, aber gleichzeitig hegt die

Verknüpfung zwischen Geist und Sprache im Herzen der Poesie: das

poetische Wort ist „das bildsamste Material, das dem Geiste unmittelbar angehört

und das allerfähigste ist".116 Die Überlegenheit der Poesie besteht in
einer Befreiung von der Gestaltung und der Bestimmtheit durch ein

schmächtiges Medium, d. h. das Wort. Dank der Unsichtbarkeit der Wörter
stellt die Poesie die Schwelle zwischen Kunst und Religion dar, zwischen
Sinnlichem und Geistigem.

Auch in den Vorlesungen über die Philosophie der Religion - in einem beträchtlichen

Abstand von zehn Jahren (1821 und 1831) - präsentiert Hegel einen

Kampf der Bedeutung, der im Hintergrund eine Religionsästhetik aufweist.

Das Judentum wird als eine Religion des Wesens und der Erhabenheit
definiert, die keine Beziehung mit dem Sinnlichen hat, nur mit der Sprache.117

114 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XV, S. 240.

115 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XV, S. 518.

116 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XV, S. 239.

117 Vgl. KATHLEEN DOW Magnus, Hegel and the Symbolic Mediation of Spirit, Al¬

bany, NY 2001, S. 180-181; Yovel, Dark Riddle (Anm. 1), S. 74.

507



Die Mendelssohn'sche Kritik an den Götzen wird als ein Glaube an das

„Abstraktum von Gott" neu formuliert, während die Zeremonialgesetze als

„Dienst des Herrn" definiert werden. Hegel gesteht Mendelssohn aber auch

ein Recht ein: es gebe in der Religion eine Form der Positivität, die für das

Volk gilt, doch wichtiger ist der Inhalt, der „muss der wahrhafte Geist
sein".118

Die hegelsche Betrachtung des Judentums hat immer mit der Anerkennung

der Macht Gottes und mit dem Entfremdungsbegriff zu tun.119 Diese
Macht äussert sich nicht in den sinnlichen Erscheinungen, sondern in den

Wörtern bzw. in Psalmen, in hebräischer Poesie und im Buch Hiob. Die
Psalmen sind ein Muster der echten Erhabenheit, weil die hebräische Poesie

die einzige und negative Darstellung des ohne Gestalt Absoluten erlaubt.

Deswegen kann die Darstellung des Gottes nur mittelbar stattfinden, nämlich

durch das Medium der Sprache: „Diese Art der Erhabenheit in ihrer
ersten ursprünglichen Bestimmung finden wir vornehmlich in der jüdischen
Anschauung und deren heiliger Poesie. Denn bildende Kunst kann hier, wo
von Gott ein irgend zureichendes Bild zu entwerfen unmöglich ist, nicht
hervortreten, sondern nur die Poesie der Vorstellung, die durch das Wort
sich äussert."120

Wegen seines Verklingens und seiner Ätherizität kann das Wort die

Macht nicht gleichzeitig durch eine sinnliche Erscheinung zeigen. Hinzu
kommt, dass die heilige Poesie als ein Schöpfungsakt, der laut Mendelssohn
mit der Schöpfung des Lichts verbunden ist121, gesehen wird — wie Hegel in
seinen Vorlesungen über Ästhetik betont:

Gott ist der Schöpfer des Universums. Dies ist der reinste Ausdruck der
Erhabenheit selber. Zum ersten mal verschwinden jetzt nämlich die Vorstellungen
des Zeugens und blossen natürlichen Hervorgehens der Dinge aus Gott und
machen dem Gedanken des Schaffens aus geistiger Macht und Tätigkeit Platz.

„Gott sprach: es werde Licht! Und es ward Licht", führt schon Longin als ein

118 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XVII, S. 201.

119 Vgl. BRUMLIK, Deutscher Geist und Judenhass (Anm. 54), S. 236: „Sehnsüchtige
Entfremdung und zuversichtlicher Glaube erweisen sich so als zwei Seiten

einer Medaille. Die aus der Entfremdung rührende Entzweiung freilich, die das

jüdische Volk lebe, sei ihm noch nicht als menschliche Grundverfassung
überhaupt zu Bewusstsein gekommen."

120 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 480.

121 Vgl. Mendelssohn, Robert Lowth (Anm. 24), S. 39; Moses Mendelssohn,
Von der Lyrischen Poesie, in: MOSES MENDELSSOHN, Gesammelte Schriften,

Bd. III/l, S. 333-341.

508



allerdings schlagendes Beispiel der Erhabenheit an. Der Herr, die eine

Substanz, geht zwar zur Äusserung fort, aber die Art der Hervorbringung ist die

reinste, selbst körperlose, ätherische Äusserung: das Wort, die Äusserung des

Gedankens als der idealen Macht, mit deren Befehl des Daseins nun auch das

Daseiende wirklich in stummem Gehorsam unmittelbar gesetzt ist.122

In der Betrachtung der Kunstreligion beschreibt Hegel den Übergang
vom abstrakten Kunstwerk zum geistigen durch den Kultus, d. h. eine

lebendige Darstellung des Gottes. Der Manifestationscharakter des Gottes

folgt einer Entwicklung von Bildern der Tiere zum Wort, von Dingen
zur Sprache, die — wie gezeigt — in seinem Manuskript aus der Berner Zeit
vorkommt. Der Vorgang ist nicht einfach, sondern komplex und kompliziert,

wie ein Kampf der Gestaltung des Gottes: „Die menschliche Gestalt
streift die Tierische, mit der sie vermischt war, ab; das Tier ist für den

Gott nur eine zufällige Verkleidung."123 In diesem Prozess bildet die Sprache

die Äusserlichkeit der Darstellung des Gottes, mit der der Geist ein
Dasein erhalten kann: „Der Gott, der die Sprache zum Elemente seiner

Gestalt hat, ist das an ihm selbst beseelte Kunstwerk, das die reine Tätigkeit,

die ihm, der als Ding existierte, gegenüber war, unmittelbar in seinem

Dasein hat."124 Es gibt eine Gegenüberstellung von Bildsäule und Hymne,
der Dinglichkeit des Marmors und des verschwindenden Daseins der

Sprache, die eine Vermittlung impliziert. In Bezug auf die Hymne bezieht
sich Hegel in einer mendelssohnschen Weise auf das Judentum, insbesondere

auf das „sichere und ungeschriebene Gesetz der Götter, das ewig lebt
und von dem niemand weiss, von wannen es erschien"125. Wenn das Orakel

die erste Sprache „eines fremden Selbstbewusstsein"126 ist, wird die

Hymne durch die Handlung des Kultus von der Gemeinschaft
anerkannt.127 Wie bei Mendelssohn ist der Kultus nach Hegel eine Vermittlung
zwischen Subjekt und Gemeinschaft: „Dieser Kultus ist nur erst ein
Geheimnis [...]; er muss wirkliche Handlung sein, eine wirkliche Handlung

122 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 481.

123 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. III, S. 516.

124 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. III, S. 518.

125 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. III, S. 520.

126 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. III, S. 519.

127 Vgl. Derrida, Glas (Anm. 3), S. 287: „L'hymne est cette présence de l'univer¬
sel au singulier, du dedans au dehors, de la production à l'œuvre, du dieu à sa

figure animée. Le chant religieux, le flux fervent de la voix religieuse rassemble
les singularités dans un même élément de feu et d'eau {die Andacht, in allen

angewendet, ist dergeistige Strom). Il coule et consume tous les restes."

509



widerspricht sich selbst. Das eigentliche Bewusstsein erhebt sich dadurch
in sein reines Selbstbewusstsein."128

In Bezug auf die Erhabenheit des Judentums spielt die Sprache eine

wichtige Rolle, weil die Macht Gottes durch die hebräische Poesie gezeigt
wird. Wie schon gesagt, war Moses Mendelssohn während der Aufklärung
ein Protagonist der Erhabenheitsdebatte in Deutschland. In den Vorlesungen

über die Ästhetik betont Hegel: „Die Erhabenheit setzt die Bedeutung
in einer Selbständigkeit voraus, der gegenüber das Äusserliche als nur
unterworfen erscheinen muss, insofern das Innere nicht darin erscheint,
sondern so darüber hinausgeht, dass eben nichts als dieses Hinaussein und

Hinausgehen zur Darstellung kommt."129 Man kann feststellen, dass Hegel

die Mendelssohn'sche Auffassung der Poesie der Juden, als Medium
der Macht Gottes, übernimmt. Nach Hegel hat die eigentliche Erhabenheit

mit einer negativen Darstellung des Gottes zu tun und diese Negati-
vität kann nur durch die verschwundene Sprache dargestellt werden. Es

ist kein Zufall, dass Hegel die Poesie der Juden und die Erhabenheit

zusammengesetzt hat: „Sie hebt die positive Immanenz des Absoluten in
den erschaffenen Erscheinungen auf und stellt die eine Substanz für sich
als den Herrn der Welt auf die eine Seite, der gegenüber die Gesamtheit
der Geschöpfe dasteht und, in Beziehung auf Gott gebracht, als das in
sich selbst Ohnmächtige und Verschwindende gesetzt ist."130

Zusammenfassend kann man nun festhalten, dass die Sprachdeutung
Hegels einen Mendels s ohn'schen Kern enthält und die Gemeinsamkeiten
zwischen beiden Autoren — ohne hier erschöpfend dargestellt worden zu
sein — eine neue hermeneutische Verbindung in Bezug auf Zeichen,
Erhabenheit und Entfremdung zwischen Idealismus und jüdischer Tradition
eröffnen können.

128 HEGEL, Werke (Anm. 45), Bd. III, S. 522. Vgl. BRUMLIK, Deutscher Geist und

Judenhass (Anm. 54), S. 243: „der Kultus könne bei Hegel auch als subjektive
Verwirklichung der objektiv schon wirklichen Versöhnung verstanden
werden".

129 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 479.

130 Hegel, Werke (Anm. 45), Bd. XIII, S. 469.

510


	Judentum, Entfremdung, Sprache : der vergessene Zusammenhang zwischen Mendelssohn und Hegel

