
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Veltri, GIUSEPPE: A Minor of "Rabbinic Hermeneutics. Studies in Religion, Magic, and

Lang/zage Theory in AncientJudaism (Studia Judaica, Bd. 82). Berlin / Boston: de Gru-
yter 2015, XII + 305 S. gr.8°. ISBN 978-3-11-036837-6.

Die insgesamt fünfzehn in dem Sammelband abgedruckten Aufsätze Giuseppe Ve-
ltris Vf.), der seit 2014 als Professor für Jüdische Philosophie und Religion an
der Universität Hamburg arbeitet, befassen sich sowohl mit Deutungen der
Wirklichkeit im Spiegel der rabbinischen Literatur als auch mit dem Streben nach

Beeinflussung dieser Wirklichkeit mittels Wissenschaft und „Magie" im Spiegel
jüdischer Texte aus unterschiedlichen Epochen.

Einer kurzen Einleitung (S. 1-10), welche konzise inhaltliche Zusammenfassungen

der vier Sektionen des Bandes und Angaben zu den ursprünglichen Publikationsorten

der einzelnen Beiträge enthält, folgt ein erster Abschnitt, in dem sich zwei

ursprünglich auf Deutsch veröffentlichte Untersuchungen der Lebenswelt der Rab-
binen widmen. Die erste davon (S. 15-24) behandelt didaktische Konzepte innerhalb

der rabbinischen Schülerkreise, als deren wesentliche Kennzeichen sowohl
Formen der Mäeutik als auch die absichtliche Provokation „frecher", d. h.

eigenständiger kasuistischer Überlegungen der Gelehrtenschüler erscheinen, deren
Kreativität und halachisches Vorstellungsvermögen hierdurch stimuliert werden sollen.

Die zweite (S. 25-39) thematisiert die fundierende und kontrapräsentische
Wahrnehmung religiöser „Reformen", wirft dabei zunächst einen schlaglichtartigen Blick
auf die Betrachtung der lutherischen Reformation durch den zeitgenössischen
jüdischen Gelehrten Abraham ibn Migasch, und widmet sich sodann in ausführlicher
Weise den vereinnahmenden Deutungen der biblischen Gestalt Esras als vorbildhaften

„ur-character" durch die Rabbinen (S. 38). Meines Erachtens wäre hinsichtlich

Luthers Frühschrift „Dass Jesus Christus ein geborener Jude sei" (1523) auch

zu berücksichtigen, dass ihre wesentliche Funktion im Aufweis der Überlegenheit
der evangelischen Sache gegenüber der römischen Kirche zu suchen ist (S. 26).
Unüblich ist es, Benjamin von Tudela nach seinem Herkunftsort als „Tudela"
abzukürzen (S. 38).

Der zweite Abschnitt enthält eine lange und ebenfalls ursprünglich in deutscher

Sprache publizierte Studie zum Umfang und zur Intensität des alltäglichen kulturellen

Einflusses der römischen Oberherrschaft auf die Gestaltung des jüdischen
Glaubens und Lebens in der Provinz Syria Palaestina (S. 43-96). Anhand einer
umfassenden Darstellung des ambivalenten rabbinischen Blicks auf die „Wege der

Amoriter" und auf öffentliche römische Feste gelingt Vf. der Nachweis, dass die

Interpretatio ludaica nichtjüdischer Lebensweisen keinesfalls nur durch das Bemühen

um strikte Abgrenzung geprägt war, sondern vor allem lebenspraktische Gründe
bzw. pragmatische Implikationen hinsichtlich der positiven Gestaltung des

andauernden Miteinanders von Juden und Nichtjuden hatte.

387



Sieben Aufsätze zu Heilkunst, Wissenschaft, Astrologie und „Magie" enthält
der dritte Abschnitt des Buches. Dabei geht es zunächst um die unterschiedlichen
rabbinischen Perzeptionen „magischer" Theorien und Praktiken sowohl als

abzulehnendes „foreign knowledge" als auch als tolerierbare (weil mit der Tora durchaus

vereinbare) „empirische" Techniken (S. 99-114), ferner um einen kritischen
forschungsgeschichtlichen Uberblick über verschiedene Ansätze zur generellen
Deutung des Phänomens „Magie" in jüdischen und christlichen Arbeiten zum
antiken und frühmittelalterlichen Judentum seit dem 19. Jahrhundert (S. 115-127),
und sodann um die merkliche Tendenz der Rabbinen, „funktionierende"
Volksfrömmigkeit entgegen ihrem Bestreben nach deutlicher Abgrenzung von jeglichem
fremden „Götzendienst" zu tolerieren bzw. mit der eigenen Tradition zu harmonisieren

(S. 129-157). Erneut betont Vf. dabei die Notwendigkeit, auch die alltäglichen
jüdischen Lebenswelten in den Blick zu nehmen: "The cultural settings where the

Jewish attitude to science developed were not in the academic institutions and the

philosophical schools of their age, but amid the challenges of everyday life" (S. 153).
Während sich ein Beitrag mit der Gestalt des „Magiers" in der rabbinischen

Traditionsliteratur beschäftigt (S. 159-172), behandelt ein anderer die Eintragung
apotropäischer Schutzformeln in die Münchener Handschrift des babylonischen
Talmuds, welche unter Beweis stellen, dass auch im spätmittelalterlichen Judentum
traditionsgebundene Schriftgelehrtsamkeit und „magische" Denkstrukturen unlösbar

miteinander verbunden waren (S. 173-183). Zwei weitere Untersuchungen
thematisieren mögliche Verbindungslinien zwischen den drei Schicksalsgöttinnen der
römischen Mythologie (Parzen) und der Gestalt Liliths in der jüdischen Überlieferung

(S. 185-202) sowie eine (ursprünglich auf Französisch publizierte) engagierte
Auseinandersetzung mit Ariel Toaffs kontrovers diskutierter Monographie Vasque

di sangue (Bologna 2007), in der dieser die partielle Berechtigung spätmittelalterlicher

Blutmordbeschuldigungen nachzuweisen versucht (S. 203-214).
Im vierten Abschnitt sind vier Beiträge zu philologischen, hermeneutischen

und kanongeschichtlichen Themen enthalten. Eine aus dem Deutschen übersetzte
Studie zur Interdependenz von Sprachauffassungen und Textüberlieferung im
rabbinischen Judentum (S. 217-231) akzentuiert die prinzipielle Fluidität der jüdischen
Texttransmission, die der von den Tradenten selbst behaupteten Existenz eines

massgeblichen bibelhebräischen Referenztextes sichtlich widerspricht. Einer
abwägenden Betrachtung der konträren Positionen Peter Schäfers und Chaim Mili-
kowskys hinsichtlich der Existenz eines punktuellen „Urtexts" rabbinischer Schriften

und der Möglichkeit seiner „objektiven" Rekonstruktion (S. 233-246) folgen
zwei kürzere Arbeiten zu griechischen Lehnwörtern in Aquilas konsequent
ausgangssprachlicher Übersetzung der hebräischen heiligen Schriften ins Griechische
(S. 247-252) und zur zunehmend distanzierten Wahrnehmung der Septuaginta in
spätantiken und mittelalterlichen rabbinischen Texten (S. 253-266).

Gleichsam als Zusammenfassung des materialreichen Sammelbandes fungiert ein

bislang unveröffentlichter, aus dem Italienischen übersetzter Beitrag (S. 267-280), in
dem es sowohl um jüdische Neukontextualisierungen des (wohl in einem profanen
Kontext entstandenen und anfänglich auch dort tradierten) biblischen Hohenlieds als

388



auch um die (sich in seiner Auslegung widerspiegelnde) sinnstiftende Verknüpfung
ursprünglich verbreiteter Vorstellungen von erotischer Liebe mit halachischen

Konzepten und heilsgeschichtlichen Dimensionen geht. Beigegeben sind eine

Auswahlbibliographie (S. 281-293) und ein Stellenverzeichnis (S. 295-305).
Der überaus lesenswerte Sammelband enthält gründliche Analysen und

massgebliche Interpretationen zu wichtigen Aspekten der Religion und Literatur des

antiken und mittelalterlichen Judentums und unterstreicht insbesondere die Notwendigkeit

einer umfassenden wissenschaftlichen Beschäftigung mit Phänomenen und

Gegenständen des jüdischen Alltagslebens.

Tübingen Michael Tilly

Aitken, JAMES K.: No Stone Unturned. Greek Inscriptions and Septuagint Vocabulary

(Critical Studies in the Hebrew Bible, Bd. 5), Winona Lake, IN: Eisenbrauns 2014.

XIV, 140 S. gr.8°, ISBN 978-1-57506-324-9.

Die Bedeutung der epigraphischen Quellen für die Erforschung der antiken
griechischen Übersetzungen jüdischer heiliger Schriften ist immens; denn zum einen

entspricht deren Idiom häufig der zeitgenössischen regionalen Umgangssprache,
und zum anderen verbergen sich hinter vielen vermeintlichen Neologismen und

Hapax legomena tatsächlich Wörter, die sonst nur in nichtliterarischen Texten begegnen.

Vor diesem Hintergrund will James Aitkens Vf.) kurze, aber inhaltsreiche
Studie einen grundlegenden Beitrag zur lexikographischen Erfassung des Wortbestands

der Septuaginta im Kontext des Kœ>/e-Griechischen und insbesondere im
Vergleich mit dem Zeugnis der erhaltenen Inschriften leisten.

Das erste Kapitel (S. 1-15) unterstreicht die Notwendigkeit einer erneuten
umfassenden Darstellung des Wortschatzes, der Morphologie und der Syntax der
griechischen Bibel unter Heranziehung nicht nur der Papyri, sondern auch der gegenwärtig

zugänglichen epigraphischen Quellen, und skizziert die aktuelle Forschungslage

bzw. den Bestand einschlägiger Wörterbücher. Im zweiten Kapitel (S. 16-33)

geht es zunächst um eine systematische Darstellung der formalen und inhaltlichen
Pluriformität der relevanten Inschriften und um ihre systematische Erfassung in
neuzeitlichen Lexika. Anhand einiger Beispiele exegetischer Fehlurteile, die auf
mangelnde Kenntnisse epigraphischer Belege zurückzuführen sind, mahnt Vf.
sodann an, durchweg auch nichtliterarische Texte heranzuziehen. Inhalt des dritten

Kapitels (S. 34-44) ist eine ausgesprochen hilfreiche Handreichung im Umgang mit
inschriftlichen Belegen. Zur Sprache kommen sowohl die methodische Belegsuche
in gedruckten und digitalen Textsammlungen als auch die aktuell gebräuchlichen
Konventionen der Textdarstellung (bzw. -rekonstruktion), -datierung und -zitation).

Das vierte Kapitel (S. 45-67) eröffnet eine Reihe von thematisch geordneten
Beispielen für die hohe Relevanz des epigraphischen Materials bei der Analyse und

Interpretation der Septuaginta und des Neuen Testaments. Nacheinander behandelt

werden zwanzig Wörter, die bislang als extrem selten galten oder allein an einer
Stelle der griechischen Bibel begegnen und deren Bedeutungsumfang aufgrund des

389



epigraphischen Befundes zu präzisieren bzw. zu modifizieren ist. Die im fünften
Kapitel (S. 68-89) enthaltenen Beispiele betreffen Semantik, Grammatik und
gattungsspezifischen Wortgebrauch. Das sechste Kapitel (S. 90-104) widmet sich
schliesslich der geographischen Verteilung der einzelnen Inschriften und fragt in
kritischer Weise nach der Möglichkeit, regionale Spezifika des (insbesondere ptole-
mäisch-administrativen) Gebrauchs einzelner Wörter zu erheben. Die instruktive
Studie mündet in eine kurze Zusammenfassung und einen Ausblick (S. 105-107).
Beigegeben sind ein Appendix, der die einschlägigen Textsammlungen auflistet
(S. 108f.), eine Bibliographie (S. 110-128) sowie Verzeichnisse moderner Autoren
(S. 129-131), Namen und Sachen (S. 132f.) sowie Stellen (S. 134-140).

Vf.s entschiedenes Plädoyer für eine stärkere Berücksichtigung auch des

epigraphischen Befunds bei der lexikalischen Beschreibung des Wortschatzes der Sep-

tuaginta, d. h. der kontextbedingten Bedeutung und des spezifischen Gebrauchs
einzelner Wörter, Begriffe und Phrasen, sollte bei zukünftigen lexikographischen
Unternehmen wie beispielsweise dem von Eberhard Bons und Jan Joosten
herausgegebenen „Historical and Theological Lexicon of the Septuagint" unbedingt
Berücksichtigung erfahren.

Tübingen Michael Tilly

JACOBS, JONATHAN: Law, Reason, and Morality in Medieval Jewish Philosophy. Saadia

Gaon, Bahya ihn Pakuda, and Moses Maimonides, Oxford / New York: Oxford University

Press 2010, XII+232 S., ISBN 978-0-19-954283-3.

Jonathan Jacobs legt mit diesem Buch eine Studie zum Thema Ethik in der
mittelalterlichen jüdischen Philosophie vor. Dabei orientiert er sich an den Schriften der
drei wichtigsten Vertreter der verschiedenen jüdischen philosophischen Strömungen

in der islamischen Welt: Saadja Gaon, der den kaläm, die rationalistische
Argumentationsstruktur in der islamischen Theologie, im Judentum etabliert hatte,
Mose b. Maimon (Maimonides), der die jüdischen Theologie mit der Lehre des

Aristoteles verbunden hatte, und Bahya ibn Paquda, dessen Denken vom Neupla-
tonismus geprägt war.

In sieben Kapiteln werden grundlegende Aspekte der Ethik behandelt: die
Vereinbarkeit von Vernunft und Religion, Willensfreiheit und die damit verbundenen

Konsequenzen, die Möglichkeit der Umkehr, aristotelische und jüdische Ethik,
moralische Pflichten und Ideale, das Verhältnis des Judentums zum Konzept des

Naturrechts. Die Darstellung der ersten fünf philosophischen Aspekte schliesst sich

weitestgehend dem wohlbekannten Forschungsstand an und bietet keine sonderlich

neuen Erkenntnisse, was auch wenig wundert, denn schliesslich stehen die

philosophischen Schriften dieser drei Denker seit langem im Mittelpunkt des
wissenschaftlichen Interesses. Anders sieht es mit der letzten Frage aus, die gleichsam den

Kern des Buches bildet.
Dabei umfasst die Behandlung der Frage, wie sich jüdische Philosophen und

Theologen zum Naturrecht positionierten, die beiden abschliessenden Kapitel,

390



die zugleich als eine Art Schlussfolgerung aus der vorhergehenden Darstellung zu
betrachten sind. Der Autor ist nicht nur darum bemüht, das Judentum in einen

Gegensatz zum antiken Konzept des Naturrechts zu stellen, sondern auch die
aktuelle Relevanz dieses Problems aufzuzeigen. Dabei spielen weniger die Gedanken
der mittelalterlichen jüdischen Gelehrten selbst eine Rolle, als vielmehr moderne

Interpretationen, die sich aus den mittelalterlichen Quellen ergeben.
Nach einer kontrastierenden Darstellung verschiedener Positionen kommt der

Autor zu dem Ergebnis, dass die Frage der Erfüllbarkeit und Erfüllung der Gebote
im Judentum dadurch gelöst werde, dass viele dieser Gebote als durch die Vernunft
nachvollziehbar erschienen sind und somit kein Widerspruch zwischen Rationalität
und Religiosität besteht. Allerdings liegt laut Jacobs dieser Interpretation der
jüdischen Gebote keine naturrechtliche Konzeption zugrunde. Damit unterscheidet
sich die moralische Epistemologie der Gebote sowohl vom Naturrecht als auch

von der praktischen Ethik, allerdings ist sie zugleich auf Rationalität begründet.
Mit dieser Studie ist dem Autor ein Werk gelungen, das die Aktualität des Denkens

mittelalterlicher jüdischer Philosophen deutlich aufzeigt und damit einen

wichtigen Beitrag zum Verständnis dieser Philosophen leistet, deren Lektüre nach

wie vor weiterhin lohnenswert ist.

Köln Carsten Schlimki

JÜTTE, DANIEL: Das Zeitalter des Geheimnisses. Juden, Christen und die Ökonomie des

Geheimen (1400-1800), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011, 420 S., ISBN 978-
3-525-30027-5.

Das vorliegende Buch, das laut Klappentext mit dem Bruno-Heck-Wissenschafts-
preis 2010/11 ausgezeichnet wurde, ist eine geringfügig überarbeitete Fassung der

Inauguraldissertation des Vf.s an der Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg, die

auf dessen 2007 angenommene Magisterarbeit zurückgeht, die ihrerseits eine

Ausarbeitung eines Aufsatzes in der Zeitschrift Aschkenas von 2005 darstellte. Durch
diese Vorarbeiten bedingt ist der Kern der Untersuchung eine biografische
Darstellung des nach Meinung des Vf. zu Unrecht in Vergessenheit geratenen Mantu-
aner Gelehrten Abramo Colorni (ca. 1544-1599), die in einen breiteren Rahmen

gestellt wird. Das vorliegende Buch selbst ist in sechs sehr unterschiedlich umfangreiche

Kapitel gegliedert.
In einem ersten, 51-seitigen Kapitel wird der Untersuchungszeitraum von

insgesamt vier Jahrhunderten als das Zeitalter des Geheimnisses vorgestellt; als „Ökonomie

des Geheimen" wird dabei die „Gesamtheit jener Aktivitäten, die sich als

Handeln, Anbieten, Vermitteln, Liefern, Tausch und Verkauf von Geheimnissen
beschreiben lassen" (S. 10), bezeichnet. Dabei geht es Vf. darum zu zeigen, dass

die Beschäftigung von Juden mit diesem „Geheimen" in diesem Zeitraum als

Beschreibungskategorie dienen kann und, so das ambitionierte Ziel, der Versuch
unternommen werden solle, „ausgehend von der jüdischen Geschichte eine Praxeo-

logie — und vielleicht auch eine Theorie - des Geheimnisses in der Vormoderne zu

391



entwerfen." (S. 20). Im nachfolgenden zweiten Kapitel werden darum auf 65 Seiten

„Facetten der Ökonomie des Geheimen" vorgestellt. Darunter versteht der Vf. die

Alchemie, medizinische Arkana, die Kryptografie, die Spionage, die vormoderne,
insbesondere militärische Ingenieurskunst, sowie die Wissenschaft vom legendären
Einhorn. Der lexikonartige Überblick dieses Kapitels scheint dabei zu sehr auf die

Arbeitshypothese gebogen zu sein, denn christliche Arkangelehrte werden nur am
Rande behandelt und, insbesondere im Kapitel über die Medizin, die früh- und
hochmittelalterlichen Vorgänger und ihre wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung
werden übergangen. Dabei bedürfte es einer Erklärung, warum ausgerechnet im
Untersuchungszeitraum zahlreiche medizinische Werke des 12., 13. und 14.

Jahrhunderts mit als erste Werke des Buchdrucks - oft in mehrfachen Auflagen —

erscheinen. Im mit 13 Seiten kürzesten Kapitel des Buchs wird als „Zwischenräume:
Die Magie" abgehandelt, die ihrerseits den Bereich umfasst, in dem „Nischen für
intensive und vertrauensvolle Kontakte zwischen Juden und Christen" (S. 130)
entstanden seien. Eine Behauptung, die einer näheren Überprüfung wohl kaum standhält.

Im 29-seitigen vierten Kapitel „Geheimnisse und Geschäfte: Die ökonomische

Dimension der Arkankompetenz" wird mehr behauptet als belegt, wie die

einzelnen, zuvor beschriebenen Arkandisziplinen Teil des (jüdischen) Wirtschaftslebens

innerhalb des Beschreibungszeitraums waren. Als Nebenthese findet sich
auf einer Seite (S. 154) die Behauptung, Luthers Antijudaismus sei eine Folge seiner
Aichemiekritik gewesen. Nicht nur hier, aber spätestens hier fällt auf, dass der

grosse Wurf des Werks kaum auf Quellen und neuere Literatur gestützt ist.
Den eigentlichen Kern der Arbeit bildet das mit 151 Seiten umfangreichste

fünfte Kapitel, in dem die eingangs bereits erwähnte Biografie Colornis ihren Platz
hat - auch wenn Vf. meint: „um die Biographie allein geht es in der vorliegenden
Untersuchung nicht" (S. 306). Dieses Kapitel basiert, anders als seine Vorgänger,
aufvertiefter Archivarbeit, auch wenn es wünschenswert gewesen wäre, wenn mehr
Archivalien auch tatsächlich zitiert worden wären. Soweit es die Quellen zulassen,
werden zum einen Colornis Leben anhand der Lebensstationen als Berater und

„professore de' secreti" am Hof von Ferrara, am Hof des Kaisers in Prag und am

Württembergischen Hof in Stuttgart nachgezeichnet und zum anderen seine
gedruckten und unveröffentlichten Werke zu einzelnen Bereichen der Geheimkünste

vorgestellt. Dabei hat es den Anschein, dass Colorni sowohl als Ingenieur
als auch in der Herstellung von Salpeter als Grundlage für Schiesspulver durchaus

erfolgreich war.
Im abschliessenden sechsten Kapitel wird der Blick erneut auf den im Titel

genannten viel grösseren Untersuchungszeitraum geweitet und es werden auf 50 Seiten

in Auseinandersetzung mit älterer und jüngerer Forschungsliteratur „Konjunktur
und Krise des Geheimnisses: vom Umbruch des Wissens" abgehandelt.
Das Buch zeugt von grosser Belesenheit seines Vf.s. Gleichwohl, was er an

einer Stelle treffend in die Worte kleidet: „Die verschiedenen Fragen, die im
vorliegenden Kapitel angesprochen worden sind [...]" (S. 164), gilt für das gesamte Buch:
Es werden sehr viele Fragen angerissen und viele, auch nebensächliche Aspekte
gestreift, einmal auf 18 Zeilen gleich vier Fälle dargestellt (S. 96), aber wirklich in

392



die Tiefe geht es nirgends, nicht einmal im Zentralkapitel über Colorni, wo
mindestens zweimal Desiderate benannt werden, die aus Platzgründen nicht oder nur
partiell bedacht werden können (S. 196, 259, vgl. S. 134 u. ö.). Das ist bedauerlich,
denn es hat den Anschein, dass Vf. etwas zu sagen hätte. Allein sprachlich schon
ist die Arbeit — trotz der antiquierten Rechtschreibung — hervorzuheben, auch

wenn ein S. 37 Anm. 116 u. ö. genanntes Werk im Literaturverzeichnis fehlt. Doch
vielleicht war Vf. nicht gut beraten, eine frühere Studienleistung gleich zweimal,
wenn auch unter veränderter Fragestellung, zu erweitern.

Dortmund Gorge K. Hasselhoff

VOSS, REBEKKA: Umstrittene Erlöser. Politik. Ideologie undjüdisch-christlicher Messianis-

musin Deutschland, 1500-1600 (Jüdische Religion, Geschichte und Kultur, Bd. 11),

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht 2011, 272 S., 14 Abb., ISBN 978-3-525-
569000-9.

Nicht unumstritten blieb seit ihrem Erscheinen anzuzeigende Dissertation. Bereits

vor Drucklegung prämiert, bestanden zwar niemals Zweifel an Qualität und
gekonnter Darstellungsweise der Arbeit, Dissens entzündete sich jedoch an der Frage,
ob ihre Argumentation die aufgeworfenen Thesen tatsächlich beweise oder mitunter

gerade das Gegenteil.
Dies gilt weniger für das erste Untersuchungsziel: Vfn. möchte zeigen, dass sich

messianistische Vorstellungen von Christen und Juden der frühen Neuzeit, einer
chiliastisch generell hoch aufgeladenen Epoche, gegenseitig beeinflussten, ja in
einem symbiotischen Verhältnis zueinander standen. Hier geht es letztlich darum,
mit dem Ansatz der Histoire croisée zu beweisen, dass die Geschichte der damaligen
Juden eine integrierte war, die in vielem den allgemeinen Tendenzen der umgebenden

Gesellschaft folgte, und nicht im Getto der Segregation verharrte, wie die ältere

Geschichtsschreibung glaubte.
Zweitens soll die verbreitete Lehrmeinung widerlegt werden, dass messiani-

sche Bewegungen in der frühen Neuzeit nahezu ausschliesslich unter sefardi-
schen Juden Anhang fanden, während sie bei den Aschkenasim kaum eine Rolle

gespielt hätten. Aktiver Messianismus, so die These der Vfn., sei ganz im Gegenteil

bei den deutschen Juden ebenso nachzuweisen, wie bei ihren südeuropäischen

und morgenländischen Glaubensbrüdern, nur hätten die Bedingungen (um
nicht zu sagen der Druck) der umgebenden Mehrheitskultur zu anderen
Ausdrucksformen geführt, wie auch dazu, dass chiliastische Hoffnungen in den

schriftlichen Zeugnissen, die uns heute als Quellen dienen, durch eine Art Selbstzensur

verschleiert worden seien.

Beide Mechanismen werden bereits im ersten Kapitel zur christlichen
Wahrnehmung jüdischer Messiashoffnungen und ihre Rückwirkung auf das Judentum
dargelegt: Vfn. weist überzeugend nach, dass es nicht nur einen in der Bibel fussenden

gemeinsamen Ideenpool chiliastischer Vorstellungen gab, sondern zudem
einen regen Transfer, bei dem Prophezeiungen und Konzepte der jeweils anderen

393



Religion übernommen und ins eigene Modell eingepasst wurden. Vom Austausch
unberührt blieb freilich der strikte Ausschliesslichkeitsanspruch: Der Messias der
einen musste zwangsläufig der Antichrist oder Armilus der anderen sein.

Was dies praktisch bedeutet wird in einem zweiten Schritt an der messianischen

Bewegung des Ascher Lemlein (um 1500) vorgeführt. Gleichzeitig lässt sich an
seiner Person zeigen, weshalb die jüdischen Quellen, d.h. der schriftliche Diskurs des

religiösen Establishments, bei messianischen Bewegungen oft auffällig zurückhaltend

sind, während solche Strömungen in der mündlichen Tradition des kollektiven
Gedächtnisses noch lange nachwirken.

Der dritte Teil behandelt an ausgewählten Beispielen weitere Facetten des

jüdisch-christlichen Ideentransfers in Sachen Apokalypse: Da geht es um die Roten
Juden, die am Ende der Zeiten den Fluss Sambation überschreiten werden um das

feindliche Edom zu zerstören — Paradebeispiel einer mehrfach gewendeten kulturellen

„Gegenerzählung" — ferner um den schwäbischen Täufer Augustin Bader

(um 1528), der seinen Messiasanspruch ganz bewusst auf jüdische Konzepte gründete,

und ebenso um die Wirkung der sefardischen Endzeitkünder Salomo Molcho
und David Re'uveni (um 1520-1530). Am spektakulärsten liest sich gewiss die

schlüssig belegte Entdeckung des Josel von Rosheim (1478—1553) als Apokalypti-
ker. Advokat aller juden im Kaiserreich und Prototyp des nüchternen Realpolitikers

und Meisters der kleinen, der machbaren Schritte, sah er im Flabsburger Karl
V. den edomitischen Endzeitkaiser, welcher der Erlösung vorangehen musste. Ein
Widerspruch war dies kaum, denn die Apokalypse war den Menschen des 16.

Jahrhunderts kein utopisches Gespinst sondern reale Zukunftsoption.
Bemerkenswert ist, wie Vfn. den Mangel an Selbstzeugnissen zum aschken-

asischen Messianismus umgeht. Einerseits gelingt es ihr, nahezu Unbekanntes zu

präsentieren, wie die Schriften des Josel von Rosheim. Andererseits nutzt sie

Zeugnisse jüdischer Renegaten, was insofern problematisch ist, als diese natürlich
alles andere als objektiv sind. Vfn. ist sich dessen aber sehr wohl bewusst,
thematisiert das Problem und versucht, die Texte durch kräftiges Gegen-den-Strich-
bürsten und sorgfältiges Abgleichen mit gesicherten Erkenntnissen fruchtbar zu
machen. Ein ähnliches Vorgehen verfolgt sie bei der dritten Quellengruppe, den
Schriften christlicher, den Juden oft feindlicher Zeitzeugen, Theologen zumeist.
Diese Strategie hat man der Arbeit zuweilen vorgeworfen, sie geht m.E. aber
meistens auf. Von besonderem Reiz ist dabei die Interpretation bildlicher Quellen

wie Kirchenfenster oder Buchillustrationen, die im Anhang abgedruckt sind.
Entbehrlich schien mir dagegen der auf das „Fazit" folgende „Exkurs in die
Numismatik", in dem Vfn. dem bis heute ungelösten Rätsel der sog. „Lemlein-Medaille"

nachspürt. Als Einzelbeitrag interessant zu lesen, wirkt er etwas
beziehungslos zum eigentlichen Buchinhalt. Sollte mit diesem „bonus-track" etwa das

Volumen des für eine geisteswissenschaftliche Promotionsschrift relativ kurzen
Textes gestreckt werden?

Man muss nicht mit allen Argumenten der Vfn. einig gehen, doch insgesamt
gelingt es ihr, die eingangs geschilderten Thesen plausibel zu machen. Gewiss ist

zu messianischen Tendenzen aschkenasischer Juden der frühen Neuzeit und ihrer

394



Verflechtung mit zeitgleichen Vorstellungen der Christen das letzte Wort noch
nicht gesprochen. Dem Buch von Rebekka Voß, dies zeigen die Reaktionen seit

2011, gebührt das Verdienst, hier eine überfällige Diskussion angestossen zu haben.

Schopfheim Clemens P. Sidorko

STAHL, NETAi Other and Brother. Jesus in the 20"'-Century Jewish Literary Landscape,
Oxford / New York: Oxford University Press 2013, 237 S. ISBN 978-0-19-976000-8.

In seinem hebräischen Gedichtband „Jesus liest in den Evangelien" (2007) lässt der

Jerusalemer Bibelwissenschaftler und Lyriker Yair Zakovitch seinen Protagonisten
in der ersten Person zu Wort kommen: „Matthäus, Markus, Lukas, Johannes - sie

schrieben mein Leben, wie es ihnen recht schien — sie kannten nicht einen meiner
Gedanken... Die Evangelien verdecken, verstecken - hätten sie doch nur einige
leere Blätter zurückgelassen".

In der hier vorzustellenden Studie berichtet die amerikanische Literaturwissen-
schaftlerin Neta Stahl von unterschiedlichen Versuchen jüdischer Autoren hebräischer

und jiddischer Sprache im 20. Jahrhundert, die weissen Blätter zu füllen und
das Leben Jesu aus ihrer Sicht neu zu erzählen. Am Anfang steht die sogenannte
„Brenner-Affäre" - eine heftige Diskussion, die durch einen Artikel des Publizisten

Joseph Hayim Brenner (1881-1921) in der hebräischen Zeitschrift Ha-Poelha-Za'ir

ausgelöst worden war. In diesem Text, im Jahre 1910 unter dem Titel „In Journalismus

und Literatur" (nnscai rrmrua) erschienen, warf Brenner den zionistischen
Intellektuellen seiner Zeit vor, geradezu obsessiv auf die angeblichen Gefahren der
christlichen Mission fixiert zu sein. Nach Brenners Meinung stellte das Christentum
aber keine reale Bedrohung dar, da die meisten jungen Juden „theologischen
Nichtigkeiten" (miVlN'nn ^nn) ohnehin gleichgültig gegenüberstünden. Übertriebene Sorgen

würden das jüdische Volk aber in seiner „dekadenten" Vergangenheit festhalten
und für die Bewältigung der realen gegenwärtigen Probleme, vor allem für das

Zukunftsprojekt eines neuen jüdischen Nationalismus untauglich machen (S. 13).

Einen weiteren Anstoss gab Joseph Klausners hebräisches Leben-Jesu-Buch aus

dem Jahre 1922, das den Nazarener gewissermassen in ein neu interpretiertes säkulares

Judentum heimholen wollte und der neueren jüdischen Beschäftigung mit Jesus

so den Weg bahnte. Vor diesem rezeptionsgeschichtlichen Hintergrund entsteht in
diesem Band eine faszinierende Collage von hierzulande weitgehend unbekannten

Jesusbildern ganz unterschiedlichen Zuschnitts. Dabei spielen Lyriker wie Uri Zvi
Greenberg (1896-1981) - er veröffentlichte 1924 eine Gedichtsammlung mit einem

langen Text über den Messias — und Avraham Shlonsky (1900-1973) eine besondere
Rolle. Es wird deutlich, dass der Bezug aufJesus in einem zionistischen (das heisst
hier: in einem kulturrevolutionären) Kontext geradezu eine für säkulare Juden identi-
tätsstiftende Funktion bekommen kann. Shlonskys Gedicht über die in der Jisreel-
Ebene wirkenden Landarbeiter (1927) verwendet neutestamentliche Bilder; es ist die
Rede von einem „Neuen Testament", einem erneuerten Bund von Gott mit den
Menschen in der Jetzt-Zeit, der auf dem „Dienst am Boden" gründet. Wie einst

395



Christus geben die neuen Zionspioniere ihr Fleisch hin als „Brot", um das Land
fruchtbar zu machen (S. 16-17). Ganz furcht- und respektlos tritt der Dichter hier der
christlichen Mythologie gegenüber, die er seinem Ziel unterordnet, das zionistische
Unternehmen als eine Art säkularen Gottesdienst zu zeichnen. Jesus ist der „Bruder",
der dabei hilft — er ist eine Art vorzeitlicher Sabre, ein Urbild des das verhasste

Diasporalos abschüttelnden neuen Hebräers. Die Tatsache, dass das Christentum
einst einen Bruch mit dem traditionellen Judentum herbeigeführt hatte, stellt in dieser

Perspektive einen Vorzug dar — gerade deshalb bietet es sich den zionistischen
Kulturrevolutionären ja zu ihrer höchst eigenwilligen Aneignung an (S. 29).

In Pinchas Sadehs autobiographischem Roman aus dem Jahre 1958 Ha-Hayim
ke-masal (WQD 1lnn; etwa: „Das Leben ist wie ein Gleichnis") macht die

säkularjüdische Aneignung nicht einmal vor dem Kreuzesgeschehen Halt, wenn der Dichter

sich mit dem am römischen Marterinstrument sterbenden Jesus identifiziert —

sei es auch nur deshalb, weil Sadeh, dem als Künstler die erwartete Anerkennung
versagt blieb, wie vielleicht etwas ironisch anzufügen ist, gleichsam metaphysisch
leidet (S. 86f). Während Sadeh Jesus und dabei zugleich sich selbst in vollem
mythologischem Licht darstellt, geht es bei dem Lyriker Nathan Zach (geb. 1930)
gerade umgekehrt darum, menschliche und damit zugleich groteske Züge hervorzuheben,

etwa in seinem Gedicht „Talita kumi", das auf die begrenzten Fähigkeiten
des Nazareners zum Helfen und Heilen abhebt, auf seine eigene Hilflosigkeit (S.

92f). In anderen Texten, etwa bei der Lyrikerin Jona Wallach (1944-1985), aber

auch bei dem Romancier Binyamin Shvili — so in seinem Roman „Der Abstieg vom
Kreuz" (d?Hn p m'TH) aus dem Jahre 2000 —, fungiertJesus eher als Exponent einer
exotischen Welt, als Repräsentant des „Anderen", das von dem jüdischen Selbst so

weit entfernt ist wie der Buddhismus oder Hinduismus, für den Shvili sich sonst
interessiert (S. 109).

Etwas schade, ja, zu bedauern ist, dass dieser nicht allzu dick geratene Band auf
die Gelegenheit verzichtet, im Anhang oder — was graphisch leicht machbar gewesen

wäre — im Paralleldruck zu den übersetzten Gedichten wenigstens einige Zeilen
in Originalsprache mitzuteilen. Dies ist umso bedauerlicher, als die hebräischen

Wendungen, die man hinter den englischen Übersetzungen vermutet (etwa HTOS

'avoda als „Arbeit" am Boden, was aber zugleich Gottes- und dann auch Götzendienst

heissen kann) und die die Verfasserin nur in homöopathischen Dosen in
Umschrift mitteilt, voller intendierter Zweideutigkeiten sind, die man in anderen

Sprachen nur schwer, wenn überhaupt ausschöpfen kann. Einige Übersetzungen,
die auf diesem Wege immerhin bruchstückhaft kontrolliert werden können, erwecken

auch Zweifel, ob die Verfasserin (und Übersetzerin) ihrer Aufgabe immer
gewachsen war: das neutestamentüch-aramäische Talitha (Mk. 5,41) ist gewiss nicht
Eigenname (so S. 92), sondern heisst „Mädchen", das hebräische Zitat aus Psalm

22,2 im Munde Jesu ist in der englischen Paraphrase von Nathan Zachs Gedicht
kaum wiederzuerkennen (S. 93), und die Wendung malkhus von tsekm in Uri Zvi
Greenbergs jiddischem Poem wäre kaum mit „kingdom of the cross" (S. 62, 109,

226), sondern eher mit „kingdom of the image" wiederzugeben.

Tübingen Matthias Morgenstern

396



SOUSSAN, HENRY C.: The Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des

Judentums in Its Historical Context (Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen
des Leo Baeck Instituts, Bd. 75), Tübingen: Mohr 2013, 188 S., ISBN 978-3-16-
150511-9.

Die Wissenschaft des Judentums, jene für das deutsche Judentum des 19. Jahrhunderts
so charakteristische Bewegung zur historischen Erforschung der jüdischen Religion
und Kultur, nahm nach und aufgrund von verschiedenen krisenartigen Erscheinungen

im wilhelminischen Deutschland im frühen 20. Jahrhundert gewissermas-
sen noch einmal einen neuen Anlauf; das ist entscheidend, will man die Bewegung
rückschauend in ihrer Gänze verstehen und einordnen. Zentral für diesen Neuansatz

war die Gesellschaft ^ur Förderung der Wissenschaft des Judentums, 1902 mit dem
Zweck gegründet, wissenschaftliche Veröffentlichungen zu fördern, jüdischen
Gelehrten Jahresstipendien zukommen zu lassen sowie die Einrichtung von Lehrstühlen

im Bereich der Wissenschaft des Judentums an wissenschaftlichen Institutionen

anzuregen und zu unterstützen. Diese Gesellschaft, ihr historischer Hintergrund,
ihr gesellschaftlicher Kontext im jüdischen wie nichtjüdischen Bereich, ihre Tätigkeit

und ihre Wirkungen sind Gegenstand des hier vorzustellenden Buches.
Gewidmet ist die Studie dem in Theresienstadt ermordeten Rabbiner Dr. Leopold
Lucas (1872-1943).

Lucas hatte im Rahmen seiner Tätigkeit für den 1882 in Berlin gegründeten
Akademischen Verein fürjüdische Geschichte und Literatur im Sommersemester 1897

einen Vortrag unter dem Titel „Kritik der jüdischen Geschichtsschreibung" gehalten,
in der er die Idee einer neuen Organisation zur Förderung jüdischer Wissenschaft
erstmals entwickelt hatte. Erster Impulsgeber und treibende Kraft der fünf Jahre

später gegründeten Gesellschaft war demnach Lucas - nicht der anfangs eher zögerliche

Historiker Martin Philippson (1846—1916), dessen Unterstützung für das Projekt

freilich auch deshalb unerlässlich war, weil Philippson den Vorsitz des

Deutsch-Israelitischen Gemeindebundes innehatte und über beträchtlichen Ein-
fluss verfügte. Lucas verfasste dann auch einen ersten Gründungsaufruf, „der in
offener Weise die Gründe des Niedergangs der Wissenschafts des Judenthums
darlegte". Obwohl dieser Text, der offensichtlich in einem zu kritischen Ton verfasst

war, „auf vielfache Proteste hin" wieder zurückgezogen werden musste (AZJ 1902,
S. 532; vgl. Soussan, S. 78), gab Lucas nicht auf, sondern tat sich zur Formulierung
eines zweiten Aufrufs mit dem Marburger Philosophieprofessor Hermann Cohen

zusammen und konnte am 2. November 1902 auf der Gründungsversammlung der
Gesellschaft in Berlin als erster Redner auftreten. (Der Anhang der hier vorgelegten
Studie enthält einen - leider orthographisch nicht ganz dem Original entsprechenden

- Abdruck des Textes des zweiten Aufrufes aus der Feder von Lucas und
Cohen samt englischer Übersetzung.)

Die Teile des Buches sind gleichsam um dieses zentrale Gründungsereignis
herumgruppiert: Auf einführende Bemerkungen zur Wissenschaft des Judentums im
19. Jahrhundert folgen Ausführungen zur Wiederbelebung des Hebräischen, zur
Krise des Lernens im wilhelminischen Deutschland, zur Wissenschaft des Judentums

ausserhalb Deutschlands (vor allem in Frankreich und Nordamerika) sowie

397



zum jüdisch-protestantischen Konflikt und den innerjüdischen Auseinandersetzungen

zwischen orthodoxen und liberalen Juden im Hinblick auf die weltanschauliche

Ausrichtung der Wissenschaft des Judentums. Das Schlusskapitel ist den
Aktivitäten der 1918 gegründeten und bis zu ihrer gewaltsamen Auflösung 1939
bestehenden Akademie für die Wissenschaft des Judentums gewidmet. Verschiedene
Anhänge geben einen Uberblick über die während der Jahresversammlungen der
Gesellschaft gehaltenen Vorlesungen, die bis in die dreissiger Jahre hinein verliehenen

Stipendien, über den von der Gesellschaft geplanten Grttndriss der Gesamtwissenschaft
des Judentums sowie über die Veröffentlichungen der Gesellschaft. Letztere Liste ist
leider wieder nicht präzise, wie das Beispiel des letzten in dieser Reihe veröffentlichten

Bandes zeigt, Hermann Cohens Die Religion der P 'emunft aus den Quellen des

Judentums (postum 1919) — ein Buch, das erst in der zweiten Auflage (1929) und in
den Nachdrucken in der von Soussan (S. 133, 163) angegebenen Form ohne

bestimmten Artikel erschien (Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums). Mag es

sich hier wie an anderer Stelle um verzeihbare Versehen handeln, so verstimmt
doch deren Häufung mitsamt anderer Nachlässigkeiten: bei der Transkription
hebräischer Termini steht „Otzar" neben „Ozar", „Mekitze" neben „Mekize Nir-
damim", „Hashiloach" neben Haschiloach", französische Termini erscheinen
willkürlich einmal mit, einmal ohne Akzent (S. 62), und der Nachman Krochmal
zugeschriebene Titel More Nevuchim ha-Seman (S. 14, 30 und 31) muss hebräisch korrekt
lauten More Nevuche ha-Seman. Auch gibt die Literaturliste nicht alle verwendeten
Titel an, und die eher zufällige erste Nachprüfung einer Fussnote (Misstrauen
erregte die Falschschreibung des Herausgebernamens Walter Boehlich) fördert auch

gleich ein Fehlzitat zutage (S. 43): Heinrich von Treitschkes antisemitischer Ausruf
„die Juden sind unser Unglück" steht in Boehlichs Sammelband zum Berliner
Antisemitismusstreit auf S. 11. Schade, dass bei diesem (angesichts des eigentlich
ehrfurchtgebietenden Themas eigentlich schon umfangsmässig recht schmalen) Band
offenbar auf eine kritische und sprachkundige Gegenlektüre verzichtet wurde.

Tübingen Matthias Morgenstern

[Lasker, DanielJ.J trans ap5 - mtra rmnup nran p iinp m pnr nna^ conn

[The Sage Simhah Isaac Tutski. An Eighteenth-Century Karaite Rabbi: Selected Writings],
edited with an introduction and notes by DANIEL J. LASKER, Jerusalem: Ben-Zvi
Institute / Hebrew University ofJerusalem, 2015, IX + 313 S., ISBN 978-965-235-
180-7.

Although much research has been done in the field of medieval and nineteenth-
and twentieth-century Karaism, the study of its early modern intellectual history is

still a desideratum. This book fills in a significant gap in the study of this area. Simhah

Isaac ben Moses Lutski (or Lucki; 1716-1760) was one of the most prominent Karaite

authors in early modern Eastern Europe. Being a native of Luck (at that time

Poland), in 1753/1754 he moved to Chufut-Kale in the Crimea where he became

an intellectual and religious leader of the local community. The fact that he was the

398



only eminent Karaite thinker who composed Kabbalistic treatises (the Karaites

normally were not supposed to be engaged in extra-Biblical practices) makes his

personality even more interesting.
The book edited by Daniel J. Lasker, a well-known specialist in medieval Karaite

philosophy and exegesis, publishes four out of approximately 24 treatises

composed by Simhah Lutski in Poland and the Crimean Khanate. One of them, 330

nmo1 S733N (Sefer arba'yesodot, Book of Four Elements; 1740) is a philosophical work;
ntrah rfron 330 (Sefer Tefilah le-Moshe\ Book of Moses' Prayer; 1743) an exegetical
treatise; rrtfiOO 130 (Sefer Bereishif, Book of the Beginning; 1746) and d'oha 1130 330

(Sefer Kevod melakhim\ Book of the Honour of Kings; 1750) are Kabbalistic works.

Although some of Lutski's treatises had already been published in the nineteenth-

century Europe and recently by the local Karaites in Israel, this is the first proper
academic edition of Lutski's works. The introduction to the book provides the
reader with necessary information about the general history of Karaism, its
intellectual leaders in early modern Europe, Simhah Isaac Lutski's biography,
worldviews and exegetical, philosophical and other treatises. The four aforementioned

works of the Karaite sage are for the first time published here with academic

commentaries and notes, and without the numerous type errors and mistakes of
previous editions. It is also for the first time that several different versions of each

manuscript were collated carefully and presented under one cover.
The book introduces us into the real-Jewish-world of East European Karaite

thinkers, which was much different from its later "dejudaized" picture drawn by
twentieth-century Karaite leaders such as Seraya Shapshal and his followers.
Furthermore, it illustrates how close the early modern Karaite intellectuals, with their
evident interest in Kabbala, were to their Rabbanite colleagues and brethren. Reading

Lutski's treatises, one gets also an idea of the difference between Lutski and the

next generation of Karaite sages, such as Abraham Firkovich, Abraham Leonovich,
Mordecai Sultansky, and others, who considered it their task to produce a new,
"romantic" version of Karaite history in Eastern Europe - and to present it to the
rulers of their respective countries. Lutski's treatises, however, focus on intellectual,
religious and philosophical matters only, without any additional ideological or
political agenda. Thus, it is to be hoped that (t)his book will open a new chapter in
the study of modern Karaism and be the first in a series of publications of the

works of early modern Karaite thinkers.

Simferopol' Mikhail Kiflov

KlZILOV, MIKHAIL: The Sons of Scripture: the Karaites in Poland and Tithuania in the

Twentieth century, Berlin / München / Boston / Warsaw: de Gruyter 2015, XVII +
527 S., ISBN 978-3-11-042525-3 / eBook (PDF) ISBN 978-3-11-042526-0.

Mikhail Kizilov's study "The Sons of Scripture: the Karaites in Poland and Lithuania

in the Twentieth Century" is a milestone not only in the study of Karaism, but

399



also of many aspects of the history of the Rabbinic Jews in Eastern Europe.
Although there are a number of studies on Eastern European Jewry between the two
world wars, research on the history, culture and identity of the Karaites of Poland
and Lithuania of this period is extremely scarce. Furthermore, many studies of this

topic reflect views based on the theories of the Turkic origin of the Karaites, which
were based on the ideas of the Karaite leaders in Eastern Europe in the nineteenth
and twentieth centuries. Their goal was to create a new Karaite history and tradition,

different from that of other Jews in order to obtain for the Karaites rights
equal to those of the non-Jewish population of the Russian Empire. Kizilov's study
fills this gap — important both in historical and cultural sense — and reconstructs
the history of the modern Karaites about which we, oddly enough, know very little.

The introduction to the book and the first chapter present to the readers the

essence of Karaite studies, which differ so much from other areas ofJewish studies.
Here the author speaks, above all, about a considerable amount of sources, which
include oral traditions published by the aforementioned Karaite leaders, results of
anthropological studies, travelers' notes, journalist reports etc. Most of these

sources, whose contents were uncritically accepted by modern scholars, should be

used with a grain of salt. Many legends, documented by Karaite leaders, were only
partly based on genuine Karaite folklore and, to a large extent, presented the fruits
of fantasy of these leaders. Their task was to prove to the local authorities "aborig-
inality" of the Karaite population in Eastern Europe and to emphasize "special"
attitude of Christian rulers to the Karaites as well as importance of the Karaites to
the well-being of these countries.

Anthropological studies of the Karaites, which were so popular in Europe at
the beginning of the twentieth century, do not hold water from the standpoint of
modern science (somewhat surprisingly, there were only few publications criticizing
these half-amateur studies). Travelers' notes, which had been analyzed by Kizilov
before (see his Karaites through the Travelers' Eyes. New York, 2003), also are usually
based on oral communications of the Karaite informants — and often reflect the

same pseudo-scholarly theories about the Turkic origin of the Karaites that were
mentioned above. The author of the study criticizes these and other types of
unreliable and subjective sources. This fact allows him to come to serious and important
conclusions regarding the nature of these sources in general and Karaite history in
Eastern Europe in particular.

Kizilov touches upon several themes, which had not been analyzed properly
before. Especially interesting is his analysis of the state of the Karaite communities
of Poland, Lithuania and some other parts of Europe between the two world wars.
Kizilov analyzes the whole complexity of their life, be it religious, political, every
day or cultural (Karaite press, literature, scholarly publications etc.). The author also

writes about the activity of several important, but less known Karaite personalities
(hagyanim, publishers, poets, translators, and community activists such as Szemaja
Firkowicz, Aleksander Mardkowicz, Jozef Lobanos, Abraham Szyszman, Sergiusz
Rudkowski and many others). Special attention is given to the biography of Seraya

Shapshal (Seraja Szapszal) who was the key figure in the process of the Karaites'

400



Turkicization in the twentieth century. The author analyzes the sources of Shap-
shal's Turkic ideology, little-known facts of his biography and activity, which
included invention of "authentic" Karaite symbols and folklore. He also scrutinizes
the results of his influence on the East European Karaite communities before, during

and after die Second World War.
The fact that Kizilov used numerous unknown archival sources, which he had

been for years collecting in various archives and libraries, makes his study especially
valuable. Published sources written in the Karaim, Hebrew, and Russian, German,
Italian and some other languages were also highly important for his study. The
author's knowledge of these languages helped him to compose this fundamental
and multifaceted study. Mikhail Kizilov's study is a highly important contribution
to our knowledge of the history and culture of the modern Karaites. It shall

certainly influence all later studies of this subject and evoke interest not only of
students of Karaism, but also of wider readership interested in Jewish culture, history
and literature.

Jerusalem Go/da Akhie^er

SMEND, RUDOLF (Hrsg.): Julius Wellhausen, Briefe, Tiibingen: Mohr Siebeck 2013,
887 S., ISBN 978-3-16-152518-6.

Fast fünfzig Jahre lang hat Rudolf Smend nach Briefen und Postkarten Wellhausens

gefahndet; der grossen Zahl seiner Korrespondenten entsprechend, sind sie

weit gestreut. Dass fast alle Briefe, die er erhalten hat, unwiederbringlich verloren
sind, bedeutet einen erheblichen Verlust für die Geschichte der Bibelwissenschaft
und Semitistik.

Der Basler Alttestamender und Semitist Walter Baumgartner schrieb 1930: „Es
ist heute keine Kunst zu sehen, dass seine [Wellhausens] Problemstellung und sein

ganzer Blick polemisch orientiert [...] waren." Dass dem so ist, hat schon Friedemann

Boschwitz in seiner immer noch höchst lesenswerten Marburger Dissertation

1934 deutlich gemacht. In starker Verkürzung lässt sich vielleicht sagen, worin
Wellhausens Polemik wurzelte: Von klein auf (wie er selbst schrieb) war er von der

gewaltigen und gewaltsamen Persönlichkeit des Propheten Elia begeistert. Später
kam Arnos hinzu, der „dem Unheil ins Auge sah"; den tröstlichen Schluss des

Buches musste Wellhausen deshalb als einen späteren Zusatz betrachten. David war
für ihn der wilde, unzimperliche und gewaltbereite Mann, nicht der - für ihn spätere

- musische Erlöser.
Wie Boschwitz zeigt, knüpft Wellhausen mit seinen Vorlieben - nicht nur für

Teile des Alten Testaments, sondern auch für die vorislamische arabische und die
alt-nordische Dichtung - an den genau hundert Jahre älteren Herder an, dessen

Urteile freilich unter dem sittigenten Einfluss seiner Religiosität ganz anders
ausfielen. Wie hat es Wellhausen mit der Religion? Der Pfarrerssohn aus Hameln hat
sich schon früh vom orthodoxen Luthertum des Elternhauses gelöst; sein Verhält-

401



nis zur Theologie und ihren Vertretern war im Allgemeinen nicht ohne Spannungen.

In einem frühen Brief zitiert er „pectus est quod facit theologum" und weitet
diese Forderung sogleich auf den Menschen und den Christen aus; den Theologen
mache seine Wissenschaft. Es mag hinzukommen, dass man in Wellhausens
Publikationen der Siebziger jähre Spuren des Kulturkampfes finden könnte. Seit der
Annexion Hannovers durch Preussen (1866) verstand sich Wellhausen durchaus
als Preusse, bewunderte Bismarck und Hindenburg und schloss noch den letzten
hier veröffentlichten Brief (vom 18.3.1917) mit „Vivant die Tauchbote!"

In seinem Nachruf auf den einstigen Marburger Kollegen hat Hermann Cohen
diesem Unfähigkeit zum Menschenhass und damit grösste Ferne vom damaligen
Antisemitismus bescheinigt. (Es scheint freilich nicht belegt, dass Wellhausen

gegen diese Erscheinung in ähnlicher Weise aufgetreten ist wie die von ihm so hoch
geschätzten Harnack und Mommsen.) Freiheit von Hass heisst aber nicht:
Abwesenheit von Gefühlen; Wellhausen kannte sehr wohl Sympathien und Antipathien
und äusserte sie zuweilen sehr pointiert: „Schaf, „Dummkopf etwa sind Ausdrücke,

die in den Briefen vorkommen. Diese Gefühle waren jedoch wandelbar. So

schätzte er de Lagarde anfänglich, wurde aber immer kritischer gegen den Mann
und nannte ihn schliesslich einen „Lumpen". In einem Brief von 1879 liest man:

„Popper hat ein unendlich thörichtes Buch geschrieben [...] so im Stile von Gold-
ziher, Steinthal, Kohler u. s. w. [...]. Diese Juden taugen alle nichts." In späteren
Jahren hat er gerade Goldziher hoch geschätzt, ihm auch ganz konkrete Dienste
geleistet. War Wellhausen etwa doch Antisemit? Sieht man von der Ablehnung
Wellhausens seitens gläubiger Juden und Christen ab, so scheint Wellhausen nicht

ganz frei von Clichés gewesen zu sein, die jedoch äusserst selten - höchstens drei
Mal - hervorscheinen.

Was in diesen Zeilen erwähnt wird, ist freilich keineswegs ein Gesamtbild.
Wellhausens Briefe enthalten auch gelegentliche, aber bedenkenswerte Äusserungen
über Philologie, Philosophie, Theologie und Geschichtsschreibung; für Semitisten
sind sie eine tiefe Fundgrube für Arabisch und Syrisch mit gelegentlichen Hinweisen

auf Persisches.

Rudolf Smend und seine Mitarbeiter haben uns ein zyklopisches Werk
geschenkt. Es enthält nicht nur aEe Briefe mit aufschlussreichen Anmerkungen,
sondern auch frühe sonst kaum zugängliche Publikationen, Verzeichnisse der von
Wellhausen besuchten und der angekündigten akademischen Lehrveranstaltungen
sowie seiner Publikationen (mit genauer Bibliographie, die auch Ubersetzungen ins

Hebräische verzeichnet) und ein Namenverzeichnis mit detaillierten Angaben über
den Lebenslauf der Genannten. Man möchte in staunender Dankbarkeit verharren.

Zürich Simon l^auer

402


	Rezensionen

