Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: Martin Buber in Tubingen : Anmerkungen zur Freundschaft und zum
Briefwechsel zwischen Otto Michel und Martin Buber

Autor: Morgenstern, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Buber in Tiibingen
Anmerkungen zur Freundschaft und zum Briefwechsel
zwischen Otto Michel und Martin Buber

Von Matthias Morgenstern*

Abstract
After World War 11, Martin Buber was one of the first Jewish intellectuals who, despite fierce

resistance in 1srael, agreed to visit Germany to renew contact with former colleagues and to lecture
to the public. During his frequent visits to Tiibingen, where Buber spent part of his summer
holidays in the 1950s, Buber met Roman Catholic as well as Protestant theologians in order to
discuss issues of shared interest. His friendship with Otto Michel (1903—1993), the New Testa-
ment scholar and founder of the Institutum [udaicum at Titbingen University, helped to legitimize
Jewish Studies in a non-Jewish context within German universities after the Shoab.

Martin Bubers funfzigster Todestag am 13. Juni 1965 war im zurtckliegen-
den Jahr Anlass und Gegenstand von Veranstaltungen und Publikationen
zu seiner Biographie ebenso wie zu seinem Lebenswerk.! Die Bedeutung
dieses deutsch-jiidischen Philosophen fiir die deutsche Nachkriegsge-
schichte besteht vor allem darin, dass Buber — der 1938 aus dem national-
sozialistischen Deutschland in das damals noch britisch verwaltete Paldstina

* Prof. Dr. Matthias Morgenstern, Universitit Tiibingen, Seminar fiir Religionswis-
senschaft und Judaistik, Liebermeisterstr. 12, D-72076 Tubingen.

1 Der folgende Beitrag enthilt unveroffentlichtes Material aus dem Archiv des
Tabinger Institutum |ndaicum sowie ebenfalls unverdffentlichte Auszige aus der
Korrespondenz zwischen Otto Michel und Martin Buber aus dem Martin Bu-
ber Archiv der Nationalbibliothek Jerusalem, der fir die Genehmigung gedankt
sei, aus diesem Briefwechsel zu zitieren. Des Weiteren verweise ich auf meinen
Aufsatz ,,Von Adolf Schlatter zum Tubinger Institutum Judaicum. Gab es in
Tiibingen im 20. Jahrhundert eine Schlatter-Schule? Versuch einer Rekonstruk-
tion®, in: MATTHIAS MORGENSTERN / REINHOLD RIEGER (Hg.), Das Tiibinger
Institutum [ndaicum. Beitrdage gu seiner Geschichte und 1 orgeschichte, Stuttgart 2015,
S. 11-128; vel. dort Kapitel 5.3.2. (,,0Otto Michel und Martin Buber®); vgl. auch
MATTHIAS MORGENSTERN, ,,Ein jidischer Theologe fur Nichtjuden®. Martin
Buber suchte in Tiibingen die Begegnung mit christlichen Gelehrten, in: Schwai-
bisches Tagblatt Tiibingen, 18. Juli 2015; KARL-JOSEF KUSCHEL, Martin Buber — seine
Herausfordernng an das Christenturn, Gitersloh 2015, und DOMINIQUE BOUREL,
Martin Buber. Sentinelle de | humanité, Paris 2015.

366



hatte flichen kénnen — zu den ersten jiidischen Gelehrten gehérte, die nach
dem nationalsozialistischen Massenmord an den Juden wieder deutschen
Boden betraten.? In diesem Zusammenhang ist auch an die besondere Ge-
schichte Bubers mit der Stadt und Universitit Tubingen und hier speziell
an die Freundschaft zu erinnern, die Buber mit dem Tibinger Neutesta-
mentler Otto Michel (Elberfeld 1903 — 1993 Ttbingen) verband. Ein Blick
in die Quellen macht deutlich, dass sich das Wirken Michels, der 1957 das
Tubinger Institutum Judaicum grindete, ohne den Einfluss und die Rucken-
deckung Bubers nicht verstehen ldsst. Michel, der sich auf die von Adolf
Schlatter (St. Gallen 1852 — 1938 Ttbingen) in Tubingen begrindete Tra-
dition der Beschiftigung mit dem Judentum berief, wollte in seinem Institut
nicht nur das Neue Testament von den jidischen Quellen her ausgelegen,
sondern dariiber hinaus die gesamte nachbiblische Geschichte des Juden-
tums zum Gegenstand der Forschung und des theologischen Nachdenkens
machen. Im zeitgeschichtlichen Kontext wurde es offensichtlich so waht-
genommen, dass Buber diesem seinerzeit alles andere als selbstverstindli-
chen Unternehmen — einer zon Christen betriebenen wissenschaftlichen Be-
schiftigung mit dem Judentum nach der Schoa (I) — seine Legitimation gab.

Die ersten Versuche einer Kontaktaufnahme Otto Michels mit Martin
Buber nach dem Krieg gingen nach Michels Erinnerungen bereits auf das
Jahr 1947 zuriick, als Michel, der zum 01. Mai 1946 zum ordentlichen Pro-
fessor an die Ttbinger Evangelisch-Theologische Fakultit berufen wurden
war,? Buber an den Neckar einladen wollte.*

Zu diesem Zeitpunkt lebte Gerhard Kittel (Breslau 1888 — 1948 Ttbin-
gen) noch, Michels Vorginger auf dem Tibinger neutestamentlichen Lehr-
stuhl, der als prominentes Mitglied der NSDAP und aufgrund seiner Ver-
strickungen in die judenfeindliche Politik der Nationalsozialisten im Mai
1945 von der franzosischen Besatzungsmacht aus dem Universititsdienst

entlassen und in Haft genommen worden war. 1946 erschien in englischer
Sprache Max Weinreichs (Goldingen; heute: Kuldiga 1894 — 1969 New York)

2 Vgl. MAURICE FRIEDMAN, Begegnung auf dem schmalen Grat. Martin Buber — ein
Leben, Miinster 1999, S. 399, 404; GERHARD WEHR, Martin Buber. 1.eben. Werk.
Wirkung, Zirich 1991, S, 377.

3 Vgl. REINER BRAUN, Otto Michel — Lebenslauf im Uberblick, in: HELGO LIND-
NER, ,,Ich bin ein Hebrier”. Zum Gedenken an Otto Michel (1903—1993), Giessen
2003, S. 28.

4 OTTO MICHEL, Anpassung oder Widerstand, Wuppertal / Zirich 1989, S. 137;
moglicherweise handelt es sich um einen Irrtum Michels, und es ist das Jahr
1949 gemeint.

367



Schrift tiber ,,Hitlers Professoren> mit der der Autor auch auf Kittels Rolle
und Verantwortung im ,,Dritten Reich® aufmerksam gemacht hatte.® Vor
dem Hintergrund der sich hier abzeichnenden internationalen Diskussion
entschloss sich Buber, auf seiner Europareise in der Schweiz Halt zu ma-
chen und nicht nach Tubingen weiterzureisen.”

Auch spiteren Einladungen aus dem Kreis der ehemaligen Schlatter-
Schiiler, etwa im Mirz 1950 von Seiten Karl Heinrich Rengstorfs (Jembke
1903 — 1992 Munster), der in der Vorkriegszeit Mitarbeiter Kittels in Tu-
bingen gewesen war,? wollte Buber zunachst nicht nachkommen.” Immer-
hin kam es am 31. Januar 1951 im Hause Rengstorfs, der im September

5 MAX WEINREICH, Hitler's Professors. The Part of Scholarship in Germany s Crimes
Against the Jewish People, New York 1946 [New Haven 21999]; die jiddische Fas-
sung: DIJYIIIND DTIRDWL™T TR VORWIDM WWU™T WT 1D P2 WT .JIROVORID 0L
Poxo 1w 1vp wurde 1947 in New York verdffentlicht.

6 Zur weiteren Literatur iiber Kittel vgl. ROBERT P. ERICKSEN, Theologians under
Hitler. Gerhard Kittel, Paul Althaus and Emanuel Hirsch, New Haven 1985; AN-
DERS GERDMAR, Roots of Theological Anti-Semitism. German Biblical Interpretation
and the Jews, from Herder and Semler to Kittel and Bultmann, Leiden-Boston 2009,
S. 417-530.

7 Sein Verleger Lambert. Schneider berichtet davon, dass Buber ihm ein fiir den
Druck bestimmtes Manuskript ,,im Niemandsland der deutsch-franzdsisch-
schweizerischen Grenze bei Basel” Gbergab; vgl. WEHR, Martzn Buber (Anm. 2),
S. 303.

8 Dokumente der intensiven, im Grunde freundschaftlich zu nennenden Bezie-
hung zwischen Rengstorf und seinem Lehrer Schlatter sind die Briefe, die
Rengstort an Schlatter schrieb. Die im Landeskirchlichen Archiv Stuttgart
(Adolf Schlatter-Archiv Nr. 427) aufbewahrten Briefe harren noch der Auswer-
tung und Bearbeitung. In seinem Brief an Buber berief sich Rengstorf darauf,
Teilnehmer einer vom evangelisch-lutherischen Zentralverein fiir Mission unter Is-
rae/ vom 3. bis 5. Mai 1930 in Stuttgart veranstalteten Konferenz tiber die ,,Ju-
denfrage® gewesen zu sein, an der neben Gerhard Kittel und Karl Heinrich
Rengstorf auch Adolf Schlatter und Martin Buber teilgenommen hatten und
auf der Buber einen Vortrag Gber die ,,Seele des Judentums® gehalten hatte; vgl.
BOUREL, Martin Buber (Anm. 1), S. 573 (dort ist irrtimlich das Jahr 1933 ange-
geben) mit Bezug auf die von thm eingesehene Korrespondenz zwischen
Rengstorf und Buber; zu dieser Tagung vgl. auch MORGENSTERN, Von Adolf
Schlatter zum Tiibinger Institutum Judaicum (Anm. 1), S. 32-39.

9 Im Mai und Juli 1950 wiederholte Rengstorf seine Einladung; vgl. WEHR,
Martin Buber (Anm. 2), S. 340. Zu Rengstorf vgl. NICOLA WILLENBERG, ,,Der
Betroffene war nur Theologe und véllig unpolitisch®. Die Evangelisch-Theo-
logische Fakultit von ihrer Begriindung bis in die Nachkriegszeit, in: HANS-
ULRICH THAMER / DANIEL DROSTE / SABINE HAPP (Hg.): Die Universitit

368



1948 als Neutestamentler an die Universitit Munster berufen worden war,
zu einem Vortrag in privatem Rahmen, wobei Buber iiber die ,,Bindung
Isaaks® sprach. Rengstorf, der 1952 in Munster das Institutum [udaicum De-
litzschianum neubegriindete und in seiner Forschung — vor allem im Hinblick
auf die von ihm erstellte Konkordanz zu den Schriften des Flavius Josephus
— vielfach an Schlatter ankniipfte, ermunterte Buber auch, die gemeinsam
mit Franz Rosenzweig (KKassel 1886 — 1929 Frankfurt am Main) begonnene
,Verdeutschung® der Hebriischen Bibel abzuschliessen.!? Diese Uberset-
zung, vor dem Krieg als ,,jlidisches Gastgeschenk an die Deutschen® kon-
zipiert und verstanden, wurde nun von Gershom G. Scholem (Berlin 1897
— 1982 Jerusalem) als ,,Grabmal einer in unsagbarem Grauen erloschenen
Beziehung* bezeichnet.!!

1950 lehnte Buber einen 6ffentlichen Auftritt in Tlbingen weiterhin ab.
Michel schlug daher am 19. Dezember 1950 ein Gesprich ,,in einem klei-
neren Kreis (so wie Sie es fiir moglich halten) vor und betonte sein Inte-
resse ,,fur alle Fragen, die mit Israel und der Geschichte des judischen Vol-
kes zusammenhingen.” Etwas vieldeutig gab er der Erwartung Ausdruck,
Buber werde sich erzdhlen lassen, wie Tubingen ,,sich in der Nachkriegszeit
entwickelt hat® — offenbar eine Anspielung darauf, dass Gerhard Kittel nach
kurzer Krankheit am 11. Juli 1948 gestorben war und seine unmittelbaren
Schiiler und ehemaligen Mitarbeiter, vor allem die beiden tiberzeugten Nati-
onalsozialisten Walter Grundmann (Chemnitz 1906 — 1976 Eisenach)!'? und

Miinster im Nationalsoialismus. Kontinuititen und Briiche zwischen 1920 und 1960
(Veroffentlichungen des Universitatsarchivs Minster, Bd. 5), Miinster 2012,
S. 251-308.

10 Vgl. MAURICE FRIEDMAN, Martin Buber's Life and Work. The Later Years, 1945—
1965, Detroit 1988, S. 104.

11 GERSHOM SCHOLEM, Bregfe, hg. von Itta Shedletzky, 3 Bde, Miinchen 1994-1999,
Bd. II: 7948-71970, hg. von Thomas Sparr, 1995, S. 263f; siehe dazu GERSHOM
SCHOLEM, An einem denkwiirdigen Tage, in: GERSHOM SCHOLEM,, [udaica, Bd.
1, Frankfurt am Main 21968, S. 207-215. — Zu Scholems Beziehung zu Deutsch-
land vgl. demnichst auch: NOAM ZADOFF, Von Berlin nach Jerusalem und uriick.
Gershom Scholem wischen Israel und Deutschland, Géttingen 2016 (im Druck).

12 Vgl. u. a. PETER VON DER OSTEN-SACKEN (Hg.), Das missbranchte Evangelinm.
Studien zn Theologie und Praxis der Thiiringer Deutschen Christen (Studien zu Kirche
und Israel, Bd. 20), Berlin 2002, darin vor allem: WOLFGANG SCHENK, Der
Jenaer Jesus. Zu Werk und Wirken des volkischen Theologen Walter Grund-
mann und seiner Kollegen, S. 167-279, und PETER VON DER OSTEN-SACKEN,
Walter Grundmann. Nationalsozialist, Kirchenmann und Theologe, S. 280-312;
ROLAND DEINES U.A. (Hg.): Walter Grundmann: Ein Neutestamentler im Dritten

369



Katl Georg Kuhn (Thaleischweiler/Pfalz 1906 — 1976 Heidelberg),!? nicht
mehr in Tubingen titig waren. Michel fligte hinzu: ,,Wie Sie sich auch immer
entscheiden mogen, ich wiinsche IThnen von ganzem Herzen eine gute Reise
durch Europa, gerade durch Deutschland. !4

Doch auch nun kam weiterhin keine Begegnung zustande; immerhin
aber war ein Kontakt hergestellt, der 1953, als sich Buber zu einer Deutsch-
landreise entschliessen konnte, einen Ankntpfungspunkt bot. Anlass dieser
in Israel hochumstrittenen Reise war der Goethepreis der Stadt Hamburg,
der Buber bereits 1951 zuerkannt worden war, den der Geehrte aufgrund
von Protesten in Israel aber zunachst nicht personlich in Empfang genom-
men hatte.!> 1953 jedoch sollte der Preis tibergeben werden. Es war nun
offenbar Buber, der die Initiative ergriff und Michel vorschlug, dieses Ex-
eignis Ende Juli fir einen Abstecher nach Tibingen zu nutzen.1¢

Der Vortrag eines israelischen Wissenschaftlers in Deutschland war in
den frihen 1950er Jahren noch in hohem Masse ein Politikum. Michel lei-
tete die Angelegenheit daher an seinen Fakultitsdekan, den Praktischen
Theologen Hermann Faber (Stuttgart 1888 — 1979 Ttubingen), weiter. Auch
der Rektor der Universitit wurde informiert, der sich offenbar direkt an
Buber wandte und einen an ein allgemeines Publikum gerichteten Vortrag
fir den 20. Juli vorschlug — méglicherweise sollte mit diesem Arrangement

Rezch (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte, Bd. 21), Leipzig 2007;
SUSANNAH HESCHEL, Die Nazifizierung der christlichen Theologie. Walter
Grundmann und das Institut zur Erforschung und Beseitigung des judischen
Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben, in: Texte #nd Kontexte 19 (1996),
S. 33-52; SUSANNAH HESCHEL, Die zwei Karrieren des Theologen Walter
Grundmann. Der Neutestamentler als Nazi-Propagandist und Stasi-Informant,
in: MANFRED GAILUS, Téter und Komplizen in Theologie und Kirchen 1933—1945,
Géottingen 2015, S. 171-196.

13 Vgl. GERD JEREMIAS, Karl-Georg Kuhn, in: CILLIERS BREYTENBACH / RUDOLF
HOPPE (Hg.), Neutestamentliche Wissenschaft nach 1945: Hauptvertreter der dentschspra-
chigen Exegese in der Darstellung ihrer Schiiler, Neukirchen-Vluyn 2008, S. 297-312;
GERD THEISSEN, Neutestamentliche Wissenschaft vor und nach 1945: Karl Georg
Kupn und Giinther Bornkamm (Schriften der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften, Philosophisch-Historische Klasse, Bd. 47), Heidelberg 2009.

14 Postkarte Michels an Buber vom 19. Dezember 1950 (Nationalbibliothek Jeru-
salem 509al).

15 Vgl. FRIEDMAN, Begegnung auf dem schmalen Grat (Anm. 2), S. 399 und 404; TOM
SEGEV, Die siebte Million. Der Holocaust und Israels Politik der Erinnernng, Reinbek
ber Hamburg 1995, S. 266.

16 Vgl. Michels Postkarte an Buber vom 08. Juni 1953 (Nationalbibliothek Jerusa-
lem, 509a2), in der er fiir einen Brief Bubers (nicht erhalten) dankt.

370



aber auch ein Auftreten Bubers innerhalb der judischerseits als belastet gel-
tenden Evangelisch-Theologischen Fakultit vermieden werden.!” Michel
bat Buber jedenfalls in einer Postkarte vom 18. Juni 1953, ,,ein gutes Theo-
logen und Nichttheologen interessierendes Thema vorzuschlagen®.18 Zu-
satzlich regte Michel in einem Brief vom 17. Juli fiir den Nachmittag des
20. Juli, einem Montag, aber auch noch eine Begegnung mit Theologiestu-
denten im Evangelischen Stift an. Weiter heisst es in dem Brief Michels:
Meine Frau und ich wiirden uns freuen, wenn Sie auch einmal Zeit finden, uns
wihrend Thres Hierseins auf dem Osterberg zu besuchen. Hoffentlich werden
Sie nicht zu kurz hier sein, denn Sie haben doch in Tibingen viele Freunde!!?

Im Festsaal der Tiibinger Universitit sprach Buber dann zu dem ,,Spruch
vom Zinsgroschen und unser Zeitalter”.?0 Es war dies ein Thema, das ei-
nerseits gut zu seinen bisherigen religionsphilosophischen Interessen passte
— im Hintergrund steht vor allem die Frage des Verhiltnisses von Staat und
Religion, die fiir Buber im neugegriindeten Staat Israel offenbar neue Ak-
tualitit gewonnen hatte und die er hier mit Bezug auf ein Jesuswort (,,Gebt
dem Kaiser, was des Kaisers ist™) erorterte. Es war aber charakteristisch fir
ihn und das sich entwickelnde Verhaltnis zu seinen christlichen Verehrern
in Deutschland, dass et Themen, die er vor der Zeit des Nationalsozialismus
in lebensphilosophischem Gewand, unter dem Einfluss Nietzsches und mit
leicht anarchistischem und kulturrevolutionirem FEinschlag behandelt
hatte,?! nun in eine Form brachte, die den Erwartungen christlicher Theo-
logen entgegenkam,

Im Anschluss an diesen Tlbingen-Besuch mit seinem auf die Interessen
Michels abgestimmten Vortrag entwickelte sich ein personliches und
freundschaftliches Verhiltnis zwischen Michel und Buber, das dazu fihrte,
dass der Jerusalemer Gast wihrend seiner Ttbinger Aufenthalte auch in der
Privatwohnung des christlichen Theologen in der Hauffstrasse 12 auf dem
Osterberg zu Gast war. Am 27. September 1953 erhielt Buber den Frie-
denspreis des Deutschen Buchhandels zugesprochen; die Laudatio hielt der

17 Postkarte Michels an Buber vom 18. Juni 1953 (Nationalbibliothek Jerusalem,
509a3).

18 Postkarte Michels an Buber vom 18. Juni 1953 (Nationalbibliothek Jerusalem,
509a3).

19 Michel an Buber, 17. Juli 1953 (Nationalbibliothek Jerusalem, 509a4).

20 Der Titel nimmt Bezug auf eine Auseinandersetzung Jesu mit den Pharisiern
zur Steuerfrage im Neuen Testament (Mt 22, 15-22). Vgl. MICHEL, Anpassung
oder Widerstand (Anm. 4), S. 138.

21 Vgl. MARTIN BUBER, Drei Reden diber das Judentum, Frankfurt am Main 1916.

371



wirttembergische Pfarrer und Dichter Albrecht Goes (Langenbeutingen
1908 — 2000 Stuttgart-Rohr), auch er ein ehemaliger Schiiler Gerhard Kit-
tels, der freilich von Jugend auf allen antisemitischen Versuchungen wider-
standen hatte.?2

‘Die Auftritte Bubers in Deutschland wurden in Israel von heftiger Kritik
begleitet, vor allem, weil man angesichts der kontroversen Diskussionen um
das Luxemburger Abkommen vom 10. September 1952 (als ,,Wiedergut-
machungsabkommen® bezeichnet) im Hinblick auf die Beziehungen zu
Deutschland eine Art ,, Dammbruch® befiirchtete.? In der Tat wird im
Riickblick deutlich, dass Versuche der oppositionellen Parteien in der Jeru-
salemer Knesset, im Verhiltnis zu Nachkriegsdeutschland eine Art Quaran-
tine durchzusetzen, zum Scheitern verurteilt waren, und dass Buber in den
deutsch-israclischen Begegnungen dieser Zeit eine Vorreiterfunktion zu-
kam.?* In seinem Gefolge kamen bald immer mehr judische Historiker und
Gelehrte wie der Erforscher der jidischen Mystik Gershom Scholem,? der
Jerusalemer Pidagoge Ernst Simon (Berlin 1899 — 1988 Jerusalem)?6 und
der Bibelwissenschaftler David Flusser (Wien 1917 — 2000 Jerusalem) nach
Deutschland — und vor allem nach Tibingen.?” Sie trugen so dazu bei, der
im Tubinger Institutum [ndaicum betriebenen wissenschaftlichen Beschafti-
gung mit dem Judentum von judischer Seite aus Legitimitit zu verleihen.
Man kann vermuten, dass Michels Institut ohne diese Kontakte nicht hitte

22 Vgl. FRIEDMAN, Begegnung anf dem schmaten Grat (Anm. 2), S. 401; FRIEDMAN,
Martin Buber’s Life (Anm. 10), S. 118; HELMUT ZWANGER, .A/brecht Goes. Freund
Martin Bubers und des Judentums. Eine Hommage, Tubingen 2008, S. 21.

23 Zur israelischen Kontroverse um Bubers Kontakte in Deutschland vgl. ARIEH
GELBLUM, Buber zur Frage der Kontakte mit Deutschland, in: HaArezz,
07. Januar 1952, S. 1.

24 GERHARD WEHR, Der deutsche Jude Martin Buber, Minchen 1977, S. 210; zur
Diskussion tiber diesen Schritt Bubers in Israel vgl. FRIEDMAN, Martin Buber s
Life and Work (Anm. 10), S. 110.

25 Zu Scholems Besuch in Tibingen vgl. MATTHIAS MORGENSTERN, ,,Eine blei-
bende Arbeitsgemeinschaft zwischen mir und Jerusalem*. Die Korrespondenz
zwischen Otto Michel und Gershom Scholem, in: GEROLD NECKER / ELKE
MORLOK / MATTHIAS MORGENSTERN (Hg.), Gershom Scholem in Deutschland:
gwischen Seelenverwandtschaft und Sprachlosigkeit, Ttbingen 2014, S. 167-200, hier:
S. 180-182.

26 Zu Michels Verhaltnis zu Ernst Simon vgl. MORGENSTERN, Von Adolf Schlat-
ter zum Tubinger Institutum Judaicum, (Anm. 1), S. 58 und 100.

27 Zu Michels Verhiltnis zu Flusser vgl. MORGENSTERN, , Fine bleibende Ar-
beitsgemeinschaft zwischen mir und Jerusalem® (Anm. 25), S. 182.

372



gegriindet werden kénnen oder zumindest keinen lingerfristigen Erfolg ge-
habt hitte.?® Seit dem Ende der 1950er Jahre erlebte die in Ttbingen betrie-
bene Erforschung der jiidischen Geschichte und Literatur jedenfalls einen
erstaunlichen Aufschwung, der dem Boom, den die Judaistik an anderen
deutschen Universititen nach der deutschen Wiedervereinigung erlebte, um
mehr als dreissig Jahre vorausging.

Die Aktivititen Michels hatten freilich, wie bereits angedeutet, eine
Tibinger Vorgeschichte, die Buber nicht unbekannt war: Die ,,Judentums-
Wissenschaft” in der nationalsozialistischen Zeit unter Michels Vorginger
im Amt, dem Neutestamentler Gerhard Kittel.?? Als NSDAP-Mitglied hatte
Kittel zu den Mitbegrindern des Reichsinstituts fiir Geschichte des newen Dentsch-
land gehort und im Minchner Institnt zur Erforschung der Judenfrage Texte mit
rassistisch-antisemitischer Zielrichtung publiziert. Wenn Kittel nach dem
Krieg beteuerte, von den Massenmorden an den Juden nichts gewusst zu
haben, so war dies wahrscheinlich eine Schutzbehauptung. Andererseits
sind nicht alle seiner Einlassungen in seiner in der Haft entstandenen Ver-
teidigungsschrift von vornherein unglaubwiirdig, weil Kittel sich auf Zeu-
gen berief, die noch lebten und die auch zu seinen Ungunsten hitten aus-
sagen konnen. Fur seine Behauptung etwa, er habe sich in der nationalso-
zialistischen Zeit in einem Brief an das preussische Kultusministerium ,,fiir
die Erhaltung der Lehrtitigkeit Martin Bubers in Frankfurt Main® einge-
setzt,® liessen sich bislang keine Belege finden; dennoch passt ein solcher
Brief in das Bild, das man sich von Kittel, seinen Vorstellungen von der
Rolle der Juden in Deutschland und speziell seinem Verhiltnis zu Buber
machen muss. Immerhin hatte Kittel es im Sommer 1933 fiir angemessen
und taktvoll gehalten, Buber seine kurz zuvor erschienene scharf antisemi-
tische Schrift zur ,,Judenfrage® mit der Bitte um Zustimmung zuzusenden.
Buber seinerseits hatte diesen Text nicht einfach ignoriert, sondern — frei-

lich nicht direkt, sondern indirekt, als ,,Offener Brief an Gerhard Kittel®,

28 Zur Griindungsgeschichte des Instituts vgl. jetzt REINHOLD RIEGER, Otto
Michel und das Institutum Judaicum in Ttbingen, in: MORGENSTERN / RIE-
GER (Hg.), Das Tiibinger Institutum Judaicum (Anm. 1), S. 149-211.

29 Zu Kittel vgl. LEONORE SIEGELE-WENSCHKEWITZ, Neutestamentliche Wissen-
schaft vor der Judenfrage. G. Kittels theologische Arbeit im Wandel dentscher Geschichte
(Theologische Existenz heute, Nr. 208), Miinchen 1980, S. 44-50; KURT
SCHUBERT, Moglichkeiten und Grenzen des christlich-jiidischen Gesprichs;
in: Kairos 29 (1987), S. 129-146, hier S. 141f.

30 GERHARD KITTEL, Meine Verteidigung (maschinenschriftlich, Universititsar-
chiv Tibingen 162/31, 1946, S. 63f).

373



der in den Theologischen Blittern abgedruckt wurde — einer Antwort gewtir-
digt.3! Die zuriickliegende Auseinandersetzung mit Kittel stand fir Buber
in den fiinfziger Jahren der Annahme einer Einladung nach Ttubingen of-
tenbar nicht mehr im Weg.

Uberhaupt ist fiir die Rekonstruktion der wechselseitigen persénlichen
Beziehungen in Rechnung zu stellen, dass manche Kontakte zwischen judi-
schen und nichtjidischen Forschern sich in den Jahren vor dem Krieg in
Bereichen abgespielt hatten, die sich im Riickblick der eindeutigen Beurtei-
lung entziehen. Buber konnte dabei offenbar auch an Ttbinger Erinnerun-
gen anknupfen, die etwas positiver waren. Man kann vermuten, dass Adolf
Schlatter, der Begriinder der Tibinger ,,Judentumswissenschaft® und erste
Inhaber des dann von Kittel weitergefithrten Lehrstuhles, bei dem sowohl
Kittel und als auch Michel gelernt hatten, dabei eine gewisse Rolle spielte.?
Die wohl einzige personliche Begegnung Bubers mit Schlatter ging auf das
Jahr 1930 zurtick, als beide sich auf einer von einer protestantischen Missi-
onsgesellschaft veranstalteten Tagung in Stuttgart trafen und eine Art Vor-
form des jidisch-christlichen Dialogs praktizierten.3® Schlatter trat nach
1933 mit scharf antijiidischen Ausserungen an die Offentlichkeit, wobei er
sich nicht scheute, primitive nationalsozialistische Klischees zu bedienen.
Doch in fritheren Schriften hatte er auch freundlicher formuliert und ange-
deutet, dass den Juden auch fir die Gegenwart der Bund Gottes nicht ab-
gesprochen werden kénne.?* Es ist nicht ausgeschlossen, dass Buber diese
Wendung Schlatters im Sinn hatte, als er 1933 auf einer weiteren jidisch-
christlichen Dialogveranstaltung in Stuttgart vom ,,ungekiindigten Bund
Gottes” mit dem judischen Volk sprach.® In seiner bertihmten Schrift Zwe:
Glanbensweisen, die Buber wihrend des israelischen Unabhingigkeitskrieges

31 Vgl. den Abdruck des Offenen Briefes in: MARTIN BUBER, Der [ude und sein
Judentum. Gesammelte Aufsatze und Reden, Koln 1963, S. 621-624.

32 MATTHIAS MORGENSTERN: Adolf Schlatter und seine Tubinger ,,Schule®.
Versuch einer Rekonstruktion, in: Dentsches Pfarrerblatt 114 (2014), Heft 8,
S. 454-456, 461.

33 WERNER NEUER, Adolf Schiatter. Ein Leben fiir Theologie und Kirche, Stuttgart 1996.

34 ADOLF SCHLATTER, Der Bund Gottes mit Israel, in: ADOLF SCHLATTER,
Glanbe und Wirklichkeit. Beitrdge zur Wabrnebmung Gottes, hg. von Johannes von
Liipke, Stuttgart 2002, S. 105-112, hier S. 105.

35 Vgl. HERMANN LICHTENBERGER, Adolf Schlatter und das Judentum, in:
CHRISTFRIED BOTTRICH / JUDITH THOMANEK / THOMAS WILLI (Hg.): Zwi-
schen Zensur und Selbstbesinnung. Christliche Rezeptionen des Judentums (Greifswalder
theologische Forschungen, Bd. 17), Frankfurt am Main 2009, S. 321-346, hier
S. 346.

374



(1948/49) in Jerusalem verfasst hatte, hatte er sich ausfithrlich mit dem
Christentum auseinandergesetzt. Zu den wenigen christlichen Theologen,
die er in diesem Zusammenhang ausdriicklich zitierte, zdhlt auch Adolf
Schlatter.36

Zu den Gesichtspunkten, die im Riickblick die eindeutige Zuordnung
erschweren, gehort auch die Tatsache, dass Schlatter und Kittel vor 1933
judische Mitarbeiter gehabt hatten, neben dem litauischen Gelehrten Gutel
Leibowitz (Tuvia Arieli) (1899 — )37 vor allem den Talmudibersetzer Chaim
Horowitz (Y.aticut 1892 — 1969 Bonn). Von Horowitz ist bekannt, dass er
tiber seinen Grossvater, den Krakauer Rabbiner Chaim Arie Horowitz, mit
Bubers Grossvater, dem in Lemberg (heute: L'viv) ansissigen Herausgeber
rabbinischer Texte Salomon Buber (Lemberg 1827 — 1906 Lemberg) in
Kontakt stand. Wihrend seiner Tiibingen-Aufenthalte half der junge Horo-
witz Schlatter bei der Kontrolle hebriischer Zitate aus diesen Textausgaben
Salomon Bubers, die der Ttbinger Neutestamentler fir seine Studien be-
notigte.’ Nach der ,,Machtergreifung® der Nationalsozialisten floh Horo-
witz nach Amsterdam und danach nach Frankreich, von wo aus seine Frau
wihrend des Krieges nach Auschwitz deportiert und ermordet wurde. Es
ist nicht iiberliefert, ob und — wenn: ja — wie sich Schlatter und Kittel in
dieser Zeit in irgendeiner Weise um Horowitz gekimmert und sich um ihn
gesorgt haben. Dennoch muss in den Jahren vor 1933 eine Beziehung zwi-
schen den Tubinger Theologen und Horowitz entstanden sein, die es dem
Letzteren moglich machte, sich nach dem Krieg brieflich an Michel zu wen-
den und sich, méglicherweise in Erwartung einer Fortsetzung der alten Zu-
sammenarbeit, als , Mitarbeiter von Herrn Professor A. Schlatter und
G. Kittel” (in der Gegenwartsform!) vorzustellen.’

36 MARTIN BUBER, Zwei Glanbensweisen, Ziirich 1950, S. 127 (mit Verweis auf Schlat-
ters Auslegung des Johannesevangeliums). Ein gewisses Ritsel ist dabei die Tat-
sache, dass Buber Schlatters Studie Gber den Glanben im Newen Testament (Leiden
1885; Stuttgart ©1982), die zu den bekanntesten Arbeiten des Tubinger Gelehrten
gehorte und 1896, 1905 und 1927 nachgedruckt wurde, unerwihnt liess.

37 Zu Tuvia Arieli vgl. das Memorbuch Rv*2 m%7p? M2 00 — Lithuanian Jewry,
hg. von Leib Garfunkel u. a., Tel Aviv 5720 (1960), S. 153.

38 NEUER, Adolf Schiatter (Anm. 33), S. 748.

39 Vgl. MATTHIAS MORGENSTERN, Otto Michel und Charles Horowitz — ein
Briefwechsel nach der Schoa, in: Judaica 68 (2012), S. 278-294, hier S. 291. —
Karl Georg Kuhn berief sich nach dem Krieg im Zusammenhang mit seinem
Versuch, sein Verhalten in der NS-Zeit zu erkliren, auf den Briefwechsel, den
er mit Horowitz gefiihrt habe (oder noch fiihrte); miindliche Mitteilung von
Prof. Dr. Bernd Schaller (Gé6ttingen) vom 24. 11, 2015.

375



Das Abgrindige dieses Beziehungsgeflechts war fiir Buber nach 1953
offenbar kein prinzipielles Hindernis mehr, wieder mit den ehemaligen
Schiilern Kittels in Verbindung zu treten. Im Anschluss an seine erste Tu-
bingen-Visite verbrachte er regelmissig die Sommerwochen in der Stadt am
Neckar, um hier zu arbeiten. Von seiner Wohnung (Im Rotbad 26) aus, die
ihm der Privatgelehrte Ewald Wasmuth (Berlin 1890 — 1963 Ttbingen),*
ein Freund von Bubers Verleger Lambert Schneider, vermittelt hatte,*!
suchte er auch den Kontakt mit anderen Tiibinger Gelehrten, vor allem mit
dem katholischen Neutestamentler Fridolin Stier (Karsee/Wangen 1902 —
1981 Tiibingen), der an einer Ubersetzung des Neuen Testaments im Geiste
der ,,Verdeutschung* der Hebriischen Bibel Bubers arbeitete.*?

Michel legte in diesen Jahren Wert darauf, die Beziehung nicht nur auf
der personlichen Ebene zu pflegen, sondern dem Verhiltnis auch einen
moglichst offiziellen Charakter zukommen zu lassen. Am 1. Februar 1958
schrieb er Buber als Dekan der Evangelisch-Theologischen Fakultit zu sei-
nem bevorstehenden 80. Geburtstag am 8. Februar:

In wenigen Tagen diirfen sie Thren 80. Geburtstag feiern, und die Universitit
Tubingen, die Evangelisch-theologische Fakultit, und das mit der Evangelisch-
theologischen Fakultit verbundene Institutum Judaicum mochten lhnen zu
diesem Tage einen besonderen Gliickwunsch entbieten. Wir denken daran,
dass Sie in unserer Universitit durch Vortrag und Schriften besonders nachhal-
tig gewirkt haben und dass Sie daher unter uns viele Freunde haben, die in
diesen Tagen Ihrer besonders gedenken. Vielleicht wire es moglich, dass Sie
im Neuen Jahr, wenn Sie wieder einmal nach Tubingen kommen, ein wenig
unter Thren Freunden sein kénnen. Thr Leben ist reich geworden durch Ihr
Verstindnis der Heiligen Schrift, der Frommigkeit Israels und des Weges Thres

40 Zu Wasmuth und seinem Verhiltnis zu Buber vgl. OTTO WEISS, ,,Der erste aller
Christen.” Zur dentschen Pascal-Regeption von Friedrich Nietzsche bis Hans Urs von
Balthasar, Regensburg 2012, S. 177-179.

41 Vgl. KARL-JOSEPH KUSCHEL, Einleitung, in: MARTIN BUBER, Werkausgabe, hg.
von Paul Mendes-Flohr, Peter Schifer und Bernd Witte, Bd. I1X: Sehriften zum
Christentum, herausgegeben, eingeleitet und kommentiert, Giitersloh 2011, S. 68
Anm. 177. — Zu den Tibinger Aufenthalten vgl. auch WALTER GOLDSTEIN,
Gespriche, Briefe, Worte, Jerusalem 1967, S. 157f.; WERNER LICHARZ, Dzalog mit
Martin Buber, Frankfurt am Main 1982, S. 441, und KUSCHEL, Martin Buber
(Anm. 1), S. 321-324.

42 Vgl. LEONORE BECK / GABRIELE MILLER (Hg.), Martin Buber im Gesprach mit
Gott und den Menschen. Erinnernngen, Leipzig 2003; SCHALOM BEN-CHORIN, Das
Neue Testament — neu. In der Ubertragung von Fridolin Ster, in: SCHALOM BEN-
CHORIN, Theologia [ndazca, 2 Bde, Tibingen 1982-1992, Bd. 11, S. 254-255.

376



Volkes, mochten diese Quellen Thres Lebens auch im Alter Sie jung erhalten
und Sie mit uns auch weiter verbinden.*

Zur Festschrift, die aus diesem Anlass veroffentlicht wurde, steuerte Michel
den Text Martin Bubers Weg gu den heiligen Quellen bei.*

Dass Briefe zwischen Buber und Michel aus den 1950er Jahren nur in
geringer Zahl vorhanden sind, hingt offenbar mit den zahlreichen direkten
Begegnungen wihrend der Deutschlandreisen Bubers und der Israel-Auf-
enthalte Michels zusammen.* Erst nach dem Tode von Bubers Frau Paula
am 11. August 1958 kamen die Ttibingen-Besuche des Jerusalemer Gelehr-
ten zum Erliegen, und Michel hielt die Kontakte auf brieflichem Wege auf-
recht. Am 18. November 1960 berichtete er Buber von einer eigenen Isra-
elreise im September ,,mit einer Gruppe von Pfarrern und Berufstitigen®
und dem Besuch eines jiidischen Gottesdienstes am Jom Kippur, offenbar
in Jerusalem.4 Zugleich plante er fiir das Frihjahr des Folgejahres die Ex-
kursion einer Gruppe von Studenten, die in Kibbuzim atbeiten und das
Land kennenlernen wollten.*” In diesem Zusammenhang bat er Buber, den

Studenten eine offizielle Einladung von der israelischen Regierung zu ver-
schaffen:

Dieser Vorzug, fiir den ich sehr dankbar wire, wirde fur die Studenten eine
grosse Hilfe bedeuten. Mit dieser Einladung wire es moglich, dass die Reise-
kosten vom Bundesjugendplan der Bundesregierung iibernommen werden.
Selbstverstindlich wiirden der israelischen Regierung keinerlei weitere Ver-
pflichtungen gegentber der Gruppe entstehen. Ich hatte in dieser Notlage
gedacht, ob Sie vielleicht einen Weg wissen. Die Gruppe bereitet sich seit
langem wissenschaftlich und sprachlich im Institutum Judaicum auf die Reise

43 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem, 509a5).

44 Otto Michel, Martin Bubers Weg zu den Heiligen Quellen, in: MARTIN BUBER,
Reden und Aufsdtze zum 80. Geburistag, Dusseldorf 1958, S. 35-37; vgl. auch
FRIEDMAN, Martin Buber's Life and Work (Anm. 10), S. 375.

45 Im Nachlass Michels (Universititsarchiv Tlbingen) fehlt die Korrespondenz
mit Buber ganz; der Briefwechsel mit Michel im Nachlass Bubers (Nationalbib-
liothek Jerusalem Nr. 5092) beschrinkt sich auf elf Briefe und Postkarten.

46 Offenbar handelte es sich hier um dasjenige Erlebnis, von dem Michel in seiner
Autobiographie berichtet: Anpassung oder Widerstand, 141.

47 Diese Reise, an der Michel nicht selbst teilnahm, fand vom 25. Februar bis
zum 18. Aptil 1961 statt und wurde von Michels Assistenten Dr. Reinhold
Mayer geleitet; vgl. dazu: Institutsbericht: Israel-Reise des Institutum Judai-
cum der Universitit TUbingen 1961 (Archiv des Institutum Judaicum); vgl.
auch die Berichte im Institutsbericht fiir das Jahr 1961, S. 5-6.

g7



vor, und sie wird in keiner Weise eine Belastung sein. Ich denke sehr an Sie
und hoffe auf ein baldiges Wiedersehen hier oder dort.*®

Am 23. Januar 1963 schrieb Michel:

Mit guten Wiinschen gedenke ich Threr und méchte wiinschen, dass es Thnen
gut geht. Durch Frau Kraus horte ich, dass Sie in diesem Sommer in einem
Sanatorium in der Schweiz waren. Voll Dankbarkeit gedenke ich so mancher
Begegnung mit Thnen. Heute méchte ich sie davon informieren, dass ich am
28. Marz mit einer Gruppe von ca. 30 Personen, meist Studierenden nach Israel
komme. Wir werden 5 Tage in Jerusalem sein, daran wird sich eine archiolo-
gisch-wissenschaftliche Tour durch Israel anschliessen. Es handelt sich bei die-
ser Reise um eine streng wissenschaftliche Exkursion. Darum ist es notig, dass
ich mit der Gruppe die wichtigsten Ausgrabungsplitze in Libanon, Syrien und
Jordanien vorher besuche. Ich wiirde mich sehr freuen, wenn es moéglich wire,
dass ich Thnen begegnen darf.“#

Am 7. April 1963°0 dankte Michel ,,fiir alle Freundlichkeit®, die er bei seinem
Besuch in Jerusalem empfangen hatte, ,,auch fiir den Abend, an dem ich mit
Gliedern meiner Gruppe bei Thnen sein durfte und sie mit uns iiber die Schrift
sprachen. Es war mir alles wichtig, was Sie tiber das Prophetentum sagten |[...|“.!

Am 10. Juli 1963 stellte Michel dem zweiten Band der von ihm gemein-
sam mit Otto Bauernfeind verdffentlichten Ubersetzung des Jiidischen Krieges
von Flavius Josephus eine Widmung an Martin Buber, ,,unseren viterlichen
Freund®, voran.>2 Die Bedeutung dieser Widmung ergab sich nicht nur da-
raus, dass das von Michel ,,Josephusarbeit™ genannte Unternehmen sein

48 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem, 509a6). Zu einer Begegnung
mit Buber scheint es anlisslich dieser Reise nicht gekommen sein (Reisebe-
richt ,,Israel-Reise des Institutum Judaicum der Universitit Tiibingen 1961%).

49 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem 50929); ein Kurzbericht von
dieser Israel-Reise, die vom 1. Mirz bis zum 24. April 1963 stattfand, findet
sich im Institutsbericht des Institutum Judaicum fiir das Jahr 1962/63, 9.

50 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem 509a10).

51 Vgl. Bubers Ausfithrungen zum ,,Prophetischen® in: MARTIN BUBER, Drez Re-
den tiber das [ndentum, Frankfurt am Main 1916, S. 66f. Offenbar hatte Buber
Michel in einem vorherigen Brief um Hilfe gebeten, moglicherweise bei der
Stellensuche fiir einen (deutschsprachigen?) israelischen Schauspieler, denn Mi-
chel antwortete: ,,Mich bewegt der Brief, den Sie mir mitgaben. Trotz aller Uber-
schwenglichkeit liegt echter Schmerz, echte Hingabe und auch Kénnen in diesem
Brief — sicherlich auch die Fiille des Vertrauens, so wie wir es im biblischen Sinn
kennen. Aber wie diesem Menschen helfen? Auf dem Gebiet der Schauspielkunst
ist es im Augenblick schwer, anzukommen, wenigstens in Westdeutschland.
Schon die jungen Krifte kimpfen um das echte Leben [...]*

52 JOSEPHUS FLAVIUS, De Bello [ndaico. Der Jiidische Krieg. Griechisch und Deutsch,

378



wichtigstes Institutsprojekt war — die Last der Kliarung der philologischen
Probleme wurde freilich nicht von ihm, sondern von Otto Bauernfeind
(Behrenhoff 1889 — 1972 Tibingen) getragen —, sondern dass Michel sich in
besonderer Weise selbst mit den in diesem Text gestellten Problemen identi-
fizierte.>® An anderer Stelle machte Michel deutlich, dass der Josephus-Text
fir thn nahezu den gleichen Rang hatte wie die Bibel;* moglicherweise
wutde die Ubersetzung von ihm daher als eine Art ,,Gegengeschenk® zu
Bubers (und Franz Rosenzweigs) Bibelibersetzung betrachtet. Im Gegen-
zug steuerte Buber im gleichen Jahr einen Artikel in der Festschrift zu Mi-
chels 60. Geburtstag bei — im Kontext der frithen 1960er Jahre ein Zeichen
der Wertschitzung, das seinesgleichen sucht.>

Aus der Ruckschau stellt sich die Frage: Wie ist die Freundschaft von
Otto Michel und Martin Buber einzuschitzen? Wie ist sie in die Geschichte
der deutsch-israelischen Beziehungen und des judisch-christlichen Verhilt-
nisses seit den 1950er Jahren einzuordnen? Michel verstand seine Arbeit
und die seines Instituts nach eigener Aussage als eine Art ,,geistiger Wieder-
gutmachung® fir das den Juden geschehene Untecht.5 Ahnlich unpassend
wie dieser umstrittene Begriff, mit dem zur Adenauerzeit die deutsche Po-
litik gegentiber dem Staat Israel charakterisiert wurde, erscheinen heute
manche Ausserungen Michels zur jiingsten deutschen Geschichte und zu
seinem Verhiltnis zu Buber. Die Rede war allgemein von Unglick und

hg. und mit einer Einleitung sowie Anmerkungen versehen von Otto Michel
und Otto Bauernfeind, 4 Bde, Darmstadt 1959-1969, Bd. II (1963), S. VIL

53 Die Lektiire des Textes tiber den von Josephus erwihnten Anfihrer des judi-
schen Aufstandes gegen die Rémer Simon bar Giora, den Michel anlisslich der
Jerusalemer Weltkonferenz fiir jiidische Studien (1965) in Jerusalem vortrug, er-
weckt den Eindruck, dass Michel sich in gewisser Weise mit Simon identifizieren
wollte und seinen eigenen ,,Widerstand® in der NS-Zeit konzeptionell mit dem
Phinomen des jiidischen Widerstands gegen die Romer tberblendete. Offenbar
spielte dabei auch die Tatsache eine Rolle, dass Simon bar Giora ein Konvertit
war; zur Interpretation dieses Textes vgl. MORGENSTERN, Von Adolf Schlatter
zum Institutum Judaicum (Anm. 1), S., 100 Anm. 501, S. 117f Anm. 586. — Der
Vortragstext Michels findet sich abgedruckt in: OTTO MICHEL, Simon bar Giora,
in: Papers: Fourth World Congress of Jewish Studies, Bd. 1, Jerusalem 1967, S. 77-80.

54 Vgl. MORGENSTERN, Von Adolf Schlatter zum Tiibinger Institutum Judaicum
(Anm. 1), S. 117.

55 Vgl. MARTIN BUBER, Die Gotter der Volker und Gott, in: OTTO BETZ / MAR-
TIN HENGEL / PETER SCHMIDT (Hg.), Abrabam unser Vater. Juden und Christen
im Gesprich iiber die Bibel, Leiden/Koln 1963, S. 44-57.

56 MORGENSTERN, Von Adolf Schlatter zum Tibinger Institutum Judaicum
(Anm. 1), S. 89f.

379



Leid. Dabei blieb nicht nur ungesagt, wer die Tater und wer die Opfer wa-
ren; Michel konnte auch unklare Andeutungen tUber den verborgenen Wil-
len Gottes machen und den Eindruck erwecken, dass eigentlich er (Michel)

es war, der getréstet werden musste.”” Zugleich fehlt es nicht an eher pein-
lichen Vereinnahmungen und Anbiederungen an die jidische Seite. Mi-
chel hatte keine Hemmungen, sich gelegentlich als Triger esoterischen
judischen Wissens zu stilisieren,”® er erhob offenbar keinen Einspruch,
wenn er selbst von christlichen Verehrern als ,,Rabbi“ angesprochen wurde,>
und sprach Buber brieflich mit dem Ehrentitel ,,morenu® (hebriisch: ,,un-
ser Lehrer™) an 5

57 Die Bildunterschrift unter obigem Foto Bubers, das einem Aufsatz Michels in
der Zeitschrift der TUbinger Universitit .Afempto beigegeben war, lautete, of-
fenbar im Sinne Michels: ,,Der wird uns trosten in unserer Arbeit und der Miih-
sal unserer Hinde®. Siehe dazu OTTO MICHEL, Das Institutum Judaicum der
Universitit Tabingen, in: Atferpto 22 (1967), S. 18-23.

58 In Michels Erinnerungen heisst es, Buber habe einmal den Kopf zu thm gebeugt
und thm ,,ein Geheimnis* gesagt, ,,das ich nicht vergessen sollte® (MICHEL,
Anpassung oder Widerstand [Anm. 4], S. 139).

59 Tonbandmitschnitt eines Vortrages Michels auf einer Konferenz der Pfarrer-
gebetsbruderschaft vom 19. Mai 1989 (mein Dank an Dr. Clemens Higele, der
das Material aus seinem Privatarchiv zur Verfligung stellte).

60 Michel an Buber, 07. April 1963 (Nationalbibliothek Jerusalem 509a10).

380



Ein Nachdenken dariiber, dass Buber, der sich vom jiidischen Ritual und
von Synagogengottesdiensten fernhielt, ein von der sikularen Welt geprig-
ter Philosoph und kein chassidisch-frommer ,,Rebbe® war, findet man in
den Tiibinger Ausserungen zu Buber nur am Rande.5! Zu dem komplexen
Bild gehort freilich auch, dass Buber, der in Jerusalem in diesen Jahren ja
nicht wirklich anerkannt war und dem man durchaus ein gewisses Heimweh
unterstellen kann % sich diese Ehrerweisungen von christlicher Seite offen-
bar gern gefallen liess.

Was Michel anbelangt, so gehorte er in einer Zeit, in der der Massen-
mord an den Juden von deutscher Seite iberwiegend beschwiegen wurde
und es noch keine offizielle Erinnerungsterminologie gab, andererseits zu
den wenigen, die das Verbrechen zberbanpt zur Sprache brachten. Das Uni-
versititsmagazin Attempto vom Mai 1967, versehen mit einem Vorwott von
Walter Jens (Hamburg 1923 — 2013 Ttubingen), konzentrierte sich ganz auf
einen Bericht vom Besuch des israelischen Botschafters am Neckar. Michel,
der bis 1945 selbst Mitglied der NSDAP gewesen war, was er seinen judi-
schen Gesprichspartnern aber offenbar verschwieg, war der einzige, der
den Judenmord wenigstens andeutend erwihnte.

Flinfzig Jahre nach Bubers Tod steht in der Erinnerung aus Tubinger
Perspektive Widerspriichliches nebeneinander: Ein gewisses Befremden an-
gesichts einer merkwirdig distanzlosen Aneignung seiner Person und sei-
nes Werkes — und die Dankbarkeit fiir die besondere Freundschaft zweier

61 Eine Andeutung findet sich freilich im (offenbar von Reinhold Mayer verfassten)
Bericht von der Israelreise des Jahres 1961, S. 22, wo es von Buber heisst, er habe
,von einer nur noch unterirdisch jidischen Religiositit, die stark von Fich-
teschem Ethos und einer Mystik Spinozascher [s] Prigung bestimmt® gewesen
sei, ,,doch den ,Sprung in den Glauben® getan®. Ferner heisst es, die Frage, ob
,,moderne Menschen die 613 Gebote und Verbote des Judentums in ihrem Leben
realisieren konnen®, habe Buber ,,mit ,nein‘ beantwortet. Da er nicht an den gott-
lichen Ursprung der Gebote glaube, seien sie fir ihn nicht verbindlich.

62 CHRISTIAN KRAFT, Aschkenas in Jerusalem. Die religiosen Institutionen der Einwande-
rer ans Deutschland im Jerusalemer Stadtviertel Rechavia (1933—-2004) — Transfer und
Transformation, Gottingen 2014, S. 100, beschreibt die Atmosphire des ,,Dazwi-
schen®, in der die deutsch-judischen Einwanderer sich in Jerusalem in diesen
Jahren bewegten. Dazu gehorte die Einrichtung eines nwiaw 2°2 np°n (Tigqun
der Nacht des Wochenfestes), ein kabbalistisches Ereignis, das zu einer eher
konservativen Gemeinde wie der Emet ve-Emuna-Gemeinde in Jerusalem ei-
gentlich nicht passte. Martin Buber nahm an diesem mystisch geprigten Lernen
teil und war dafiir bereit, ,,seine Skepsis gegeniiber den Angelegenheit der or-
ganisierten Religion abzuschwichen®.

381



besonderer Menschen, die nach dem einzigartigen Menschheitsverbrechen
dazu beitrug, dass Begegnungen von Juden und Nichtjuden auf dem Gebiet
der wissenschaftlichen Beschiftigung mit den gemeinsamen Grundlagen
wieder méglich wurden. Vor diesem Hintergrund und angesichts der zahl-
losen Schwierigkeiten sowohl auf Seiten der deutschen als auch der israeli-
schen Gesellschaft sollte man vielleicht sehen, dass ein solches Unterneh-
men nur von Personlichkeiten mit einem speziellen Charisma zu bewerk-
stelligen war, die von einer ausserordentlichen — in diesem Falle religiosen,
,spirituellen® — Motivation getragen waren. Nachgeborene, die von dem
seit den 1950er Jahren neu gewachsenen Beziehungsgeflecht profitieren
konnen, sollten tiber manches Zweideutige und Befremdende in den Ausse-
rungen dieser Zeit, das offenbar mit zu den Bedingungen daftir gehorte,
dass Michels Unternehmen gelingen und Wurzeln schlagen konnte, viel-
leicht nicht zu hart urteilen.63

Ein kritischer Riickblick auf die vergangene Art und Weise der Buber-
Verehrung hitte sein Gutes, wenn es nicht bei wertenden Urteilen bliebe.
Gewiss konnte die Finsicht in die Zeit- und Kontextbedingtheit der christ-
lichen Lektiire Bubers zu einer gewissen Vorsicht und dann auch Skepsis
fihren angesichts der Art und Weise, wie heute mit dem Vermachtnis Bu-
bers umgegangen wird. Mit Blick auf dessen zahlreiche Deutschland-Kon-
takte sprach Yeshayahu Leibowitz (Riga 1903 — 1994 Jerusalem) von Buber
als einem ,,judischen Theologen fiir Nicht-Juden®.%* Angesichts der zahlrei-
chen Friichte, die die Freundschaft von Buber und Michel fur das Tubinger
Institutum Jndaicum getragen hat, kann das bei dem israelischen Philosophen
abwertend gemeinte Urteil in dieser Hinsicht aber heute auch eine positive
Wendung bekommen.

63 Ein Blick auf die Schar der Schiiler und Mitarbeiter Michels gibt Einblick in die
Reichweite (und den lingerfristigen Erfolg) des Unternehmens: zu den Mitar-
beitern des Institutum Judaicum unter Michels Agide gehéren so unterschiedliche
Personlichkeiten wie sein Nachfolger (der spitere Direktor des Instituts fiir An-
tikes Judentum und bellenistische Religionsgeschichte) Martin Hengel (Reutlingen 1926
— 2009 Tibingen), der Neutestamentler Klaus Haacker (geb. 1942), der spitere
wirttembergische Landesbischof Gerhard Maier (geb. 1937), der Judaist Peter
Schifer (geb. 1943), der Tubinger Talmudiibersetzer (und Herausgeber der
Schriften Franz Rosenzweigs) Reinhold Mayer (geb. 1926) und der Jerusalemer
Theologe Michael Krupp (geb. 1938).

64 JESHAJAHU LEIBOWITZ, Gespréche iiber Gott und die Welt (mit Michael Shashar),
Frankfurt am Main 1990, S. 55f.

382



	Martin Buber in Tübingen : Anmerkungen zur Freundschaft und zum Briefwechsel zwischen Otto Michel und Martin Buber

