
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: Martin Buber in Tübingen : Anmerkungen zur Freundschaft und zum
Briefwechsel zwischen Otto Michel und Martin Buber

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Buber in Tübingen
Anmerkungen zur Freundschaft und zum Briefwechsel

zwischen Otto Michel und Martin Buber

Von Matthias Morgenstern*

Abstract
After World War II, Martin Buber was one of the first Jewish intellectuals who, despite fierce
resistance in Israel, agreed to visit Germany to renew contact withformer colleagues and to lecture

to the public. During his frequent visits to Tübingen, where Buber spent part of his summer

holidays in the 1950s, Buber met Boman Catholic as well as Trotestant theologians in order to

discuss issues ofshared interest. Hisfriendship with Otto Michel (1903—1993), the New Testament

scholar andfounder ofthe Institutum Judaicum at Tübingen University, helped to legitimise

Jewish Studies in a non-Jewish context within German universities after the Shoah.

Martin Bubers fünfzigster Todestag am 13. Juni 1965 war im zurückliegenden

Jahr Anlass und Gegenstand von Veranstaltungen und Publikationen
zu seiner Biographie ebenso wie zu seinem Lebenswerk.1 Die Bedeutung
dieses deutsch-jüdischen Philosophen für die deutsche Nachkriegsgeschichte

besteht vor allem darin, dass Buber — der 1938 aus dem
nationalsozialistischen Deutschland in das damals noch britisch verwaltete Palästina

* Prof. Dr. Matthias Morgenstern, Universität Tübingen, Seminar für Religionswis¬
senschaft und Judaistik, Liebermeisterstr. 12, D-72076 Tübingen.

1 Der folgende Beitrag enthält unveröffentlichtes Material aus dem Archiv des

Tübinger Institutum Judaicum sowie ebenfalls unveröffentlichte Auszüge aus der

Korrespondenz zwischen Otto Michel und Martin Buber aus dem Martin Buber

Archiv der NationalbibliothekJerusalem, der für die Genehmigung gedankt
sei, aus diesem Briefwechsel zu zitieren. Des Weiteren verweise ich auf meinen
Aufsatz „Von Adolf Schlatter zum Tübinger Institutum Judaicum. Gab es in

Tübingen im 20. Jahrhundert eine Schlatter-Schule? Versuch einer Rekonstruktion",

in: Matthias Morgenstern / Reinhold Rieger (Hg.), Das Tübinger
Institutum Judaicum. Beiträge yii seiner Geschichte und Vorgeschichte, Stuttgart 2015,
S. 11-128; vgl. dort Kapitel 5.3.2. („Otto Michel und Martin Buber"); vgl. auch
MATTHIAS Morgenstern, „Ein jüdischer Theologe für Nichtjuden". Martin
Buber suchte in Tübingen die Begegnung mit christlichen Gelehrten, in: Schwäbisches

Tagblatt Tübingen, 18. Juli 2015; KARL-JOSEF KUSCHEL, Martin Buber— seine

Herausforderung an das Christentum, Gütersloh 2015, und DOMINIQUE BOUREL,
Martin Buber. Sentinelle de l'humanité, Paris 2015.

366



hatte fliehen können — zu den ersten jüdischen Gelehrten gehörte, die nach
dem nationalsozialistischen Massenmord an den Juden wieder deutschen
Boden betraten.2 In diesem Zusammenhang ist auch an die besondere
Geschichte Bubers mit der Stadt und Universität Tübingen und hier speziell
an die Freundschaft zu erinnern, die Buber mit dem Tübinger Neutesta-
mentler Otto Michel (Elberfeld 1903 — 1993 Tübingen) verband. Ein Blick
in die Quellen macht deutlich, dass sich das Wirken Michels, der 1957 das

Tübinger Institutum ]udaicum gründete, ohne den Einfluss und die
Rückendeckung Bubers nicht verstehen lässt. Michel, der sich auf die von Adolf
Schlatter (St. Gallen 1852 — 1938 Tübingen) in Tübingen begründete
Tradition der Beschäftigung mit dem Judentum berief, wollte in seinem Institut
nicht nur das Neue Testament von den jüdischen Quellen her ausgelegen,
sondern darüber hinaus die gesamte nachbiblische Geschichte des Judentums

zum Gegenstand der Forschung und des theologischen Nachdenkens
machen. Im zeitgeschichtlichen Kontext wurde es offensichtlich so

wahrgenommen, dass Buber diesem seinerzeit alles andere als selbstverständlichen

Unternehmen — einer von Christen betriebenen wissenschaftlichen

Beschäftigung mit dem Judentum nach der Schoa — seine Legitimation gab.

Die ersten Versuche einer Kontaktaufnahme Otto Michels mit Martin
Buber nach dem Krieg gingen nach Michels Erinnerungen bereits auf das

Jahr 1947 zurück, als Michel, der zum 01. Mai 1946 zum ordentlichen
Professor an die Tübinger Evangelisch-Theologische Fakultät berufen wurden
war,3 Buber an den Neckar einladen wollte.4

Zu diesem Zeitpunkt lebte Gerhard Kittel (Breslau 1888 — 1948 Tübingen)

noch, Michels Vorgänger auf dem Tübinger neutestamentlichen Lehrstuhl,

der als prominentes Mitglied der NSDAP und aufgrund seiner

Verstrickungen in die judenfeindliche Politik der Nationalsozialisten im Mai
1945 von der französischen Besatzungsmacht aus dem Universitätsdienst
endassen und in Haft genommen worden war. 1946 erschien in englischer
Sprache Max Weinreichs (Goldingen; heute: Kuldiga 1894—1969 New York)

2 Vgl. MAURICE Friedman, Begegnung auf de?n schmalen Grat. Martin Buber — ein

Geben, Münster 1999, S. 399, 404; GERHARD WEHR, Martin Buber. Geben. Werk.

Wirkung, Zürich 1991, S. 377.

3 Vgl. REINER Braun, Otto Michel - Lebenslauf im Überblick, in: HELGO LINDNER,

„Ich bin ein Hebräer". Zum Gedenken an Otto Michel (1903—1993), Giessen

2003, S. 28.

4 OTTO Michel, Anpassung oder Widerstand, Wuppertal / Zürich 1989, S. 137;

möglicherweise handelt es sich um einen Irrtum Michels, und es ist das Jahr
1949 gemeint.

367



Schrift über „Hitlers Professoren",5 mit der der Autor auch auf Kittels Rolle
und Verantwortung im „Dritten Reich" aufmerksam gemacht hatte/1 Vor
dem Hintergrund der sich hier abzeichnenden internationalen Diskussion
entschloss sich Buber, auf seiner Europareise in der Schweiz Halt zu
machen und nicht nach Tübingen weiterzureisen.7

Auch späteren Einladungen aus dem Kreis der ehemaligen Schlatter-

Schüler, etwa im März 1950 von Seiten Karl Heinrich Rengstorfs (Jembke
1903 — 1992 Münster), der in der Vorkriegszeit Mitarbeiter Kittels in
Tübingen gewesen war,8 wollte Buber zunächst nicht nachkommen.9 Immerhin

kam es am 31. Januar 1951 im Hause Rengstorfs, der im September

5 MAX WEINREICH, Hitler 's Professors. The Part of Scholarship in Germany's Crimes

Against the Jewish People, New York 1946 [New Haven 21999] ; die jiddische Fas-

sung: oiDsi-n-iND dijk'jipdt pk osKiMcn ism nin ps p3n -isn .piKossKns cniritrn
pi>KD pPT1 pyp wurde 1947 in New York veröffentlicht.

6 Zur weiteren Literatur über Kittel vgl. ROBERT P. ERICKSEN, Theologians under

Hitler. Gerhard Kittel, Paul Althaus and TLmanuel Hirsch, New Haven 1985;
ANDERS GerdmAR, Roots of Theological Anti-Semitism. German TibIleal Interpretation
and the Jews, from Herder and Semler to Kittel and Bultmann, Leiden-Boston 2009,
S. 417-530.

7 Sein Verleger Lambert. Schneider berichtet davon, dass Buber ihm ein für den
Druck bestimmtes Manuskript „im Niemandsland der deutsch-französisch-
schweizerischen Grenze bei Basel" übergab; vgl. WEHR, Martin Buber (Anm. 2),
S. 303.

8 Dokumente der intensiven, im Grunde freundschaftlich zu nennenden Bezie¬

hung zwischen Rengstorf und seinem Lehrer Schlatter sind die Briefe, die

Rengstorf an Schlatter schrieb. Die im Landeskirchlichen Archiv Stuttgart
(Adolf Schlatter-Archiv Nr. 427) aufbewahrten Briefe harren noch der Auswertung

und Bearbeitung. In seinem Brief an Buber berief sich Rengstorf darauf,
Teilnehmer einer vom evangelisch-lutherischen Zentralvereinfür Mission unter
Israel vom. 3. bis 5. Mai 1930 in Stuttgart veranstalteten Konferenz über die

„Judenfrage" gewesen zu sein, an der neben Gerhard Kittel und Karl Heinrich
Rengstorf auch Adolf Schlatter und Martin Buber teilgenommen hatten und
auf der Buber einen Vortrag über die „Seele des Judentums" gehalten hatte; vgl.
BOUREL, Martin Buber (Anm. 1), S. 573 (dort ist irrtümlich das Jahr 1933

angegeben) mit Bezug auf die von ihm eingesehene Korrespondenz zwischen

Rengstorf und Buber; zu dieser Tagung vgl. auch MORGENSTERN, Von Adolf
Schlatter zum Tübinger Institutum Judaicum (Anm. 1), S. 32-39.

9 Im Mai und Juli 1950 wiederholte Rengstorf seine Einladung; vgl. WEHR,
Martin Buber (Anm. 2), S. 340. Zu Rengstorf vgl. NICOLA WILLENBERG, „Der
Betroffene war nur Theologe und völlig unpolitisch". Die Evangelisch-Theologische

Fakultät von ihrer Begründung bis in die Nachkriegszeit, in: HANS-

Ulrich Thamer / Daniel Droste / Sabine Happ (Hg.): Die Universität

368



1948 als Neutestamentier an die Universität Münster berufen worden war,
zu einem Vortrag in privatem Rahmen, wobei Buber über die „Bindung
Isaaks" sprach. Rengstorf, der 1952 in Münster das Institutum Judaicum De-

lit^schianum neubegründete und in seiner Forschung — vor allem im Hinblick
auf die von ihm erstellte Konkordanz zu den Schriften des Flavius Josephus
— vielfach an Schlatter anknüpfte, ermunterte Buber auch, die gemeinsam
mit Franz Rosenzweig (Kassel 1886 — 1929 Frankfurt am Main) begonnene
„Verdeutschung" der Hebräischen Bibel abzuschliessen.10 Diese Übersetzung,

vor dem Krieg als „jüdisches Gastgeschenk an die Deutschen"
konzipiert und verstanden, wurde nun von Gershom G. Scholem (Berlin 1897

— 1982 Jerusalem) als „Grabmal einer in unsagbarem Grauen erloschenen

Beziehung" bezeichnet.11

1950 lehnte Buber einen öffentlichen Auftritt in Tübingen weiterhin ab.

Michel schlug daher am 19. Dezember 1950 ein Gespräch „in einem
kleineren Kreis (so wie Sie es für möglich halten)" vor und betonte sein

Interesse „für alle Fragen, die mit Israel und der Geschichte des jüdischen Volkes

zusammenhängen." Etwas vieldeutig gab er der Erwartung Ausdruck,
Buber werde sich erzählen lassen, wie Tübingen „sich in der Nachkriegszeit
entwickelt hat" — offenbar eine Anspielung darauf, dass Gerhard Kittel nach

kurzer Krankheit am 11. Juli 1948 gestorben war und seine unmittelbaren
Schüler und ehemaligen Mitarbeiter, vor allem die beiden überzeugten
Nationalsozialisten Walter Grundmann (Chemnitz 1906 — 1976 Eisenach)12 und

Münster im Nationalsozialismus. Kontinuitäten und Brüche zwischen 1920 und 1960

(Veröffentlichungen des Universitätsarchivs Münster, Bd. 5), Münster 2012,
S. 251-308.

10 Vgl. MAURICE Friedman, Martin Buber 's Life and Work. The Kater Years, 1945-
1965, Detroit 1988, S. 104.

11 GERSHOM Scholem, Briefe, hg. von Itta Shedletzky, 3 Bde, München 1994-1999,
Bd. II: 1948-1970, hg. von Thomas Sparr, 1995, S. 263f; siehe dazu GERSHOM

SCHOLEM, An einem denkwürdigen Tage, in: GERSHOM SCHOLEM,, Judaica, Bd.

I, Frankfurt am Main 21968, S. 207-215. - Zu Scholems Beziehung zu Deutschland

vgl. demnächst auch: NOAM ZADOFF, Von Berlin nach Jerusalem und zçiriick.
Gershom Scholem zwischen Israel und Deutschland, Göttingen 2016 (im Druck).

12 Vgl. u. a. PETER VON DER OSTEN-SACKEN (Hg.), Das missbrauchte Evangelium.
Studien zu Theologie und Praxis der Thüringer Deutschen Christen (Studien zu Kirche
und Israel, Bd. 20), Berlin 2002, darin vor allem: WOLFGANG SCHENK, Der
Jenaer Jesus. Zu Werk und Wirken des völkischen Theologen Walter Grundmann

und seiner Kollegen, S. 167-279, und PETER VON DER OSTEN-SACKEN,
Walter Grundmann. Nationalsozialist, Kirchenmann und Theologe, S. 280-312;
ROLAND Deines U.A. (Hg.): Walter Grundmann: Ein Neutestamentier im Dritten

369



Karl Georg Kuhn (Thaleischweiler/Pfalz 1906 — 1976 Heidelberg),13 nicht
mehr in Tübingen tätig waren. Michel fügte hinzu: „Wie Sie sich auch immer
entscheiden mögen, ich wünsche Ihnen von ganzem Herzen eine gute Reise

durch Europa, gerade durch Deutschland."14

Doch auch nun kam weiterhin keine Begegnung zustande; immerhin
aber war ein Kontakt hergestellt, der 1953, als sich Buber zu einer Deutschlandreise

entschliessen konnte, einen Anknüpfungspunkt bot. Anlass dieser

in Israel hochumstrittenen Reise war der Goethepreis der Stadt Hamburg,
der Buber bereits 1951 zuerkannt worden war, den der Geehrte aufgrund
von Protesten in Israel aber zunächst nicht persönlich in Empfang genommen

hatte.15 1953 jedoch sollte der Preis übergeben werden. Es war nun
offenbar Buber, der die Initiative ergriff und Michel vorschlug, dieses

Ereignis Ende Juli für einen Abstecher nach Tübingen zu nutzen.16

Der Vortrag eines israelischen Wissenschaftlers in Deutschland war in
den frühen 1950er Jahren noch in hohem Masse ein Politikum. Michel
leitete die Angelegenheit daher an seinen Fakultätsdekan, den Praktischen

Theologen Hermann Faber (Stuttgart 1888 — 1979 Tübingen), weiter. Auch
der Rektor der Universität wurde informiert, der sich offenbar direkt an
Buber wandte und einen an ein allgemeines Publikum gerichteten Vortrag
für den 20. Juli vorschlug — möglicherweise sollte mit diesem Arrangement

Reich (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte, Bd. 21), Leipzig 2007;
SUSANNAH Heschel, Die Nazifizierung der christlichen Theologie. Walter
Grundmann und das Institut zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen
Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben, in: Texte und Kontexte 19 (1996),
S. 33-52; SUSANNAH Heschel, Die zwei Karrieren des Theologen Walter
Grundmann. Der Neutestamentier als Nazi-Propagandist und Stasi-Informant,
in: MANFRED GAILUS, Täter und Komplicen in Theologie und Kirchen 1933—1945,

Göttingen 2015, S. 171-196.

13 Vgl. GerdJeremias, Karl-Georg Kuhn, in: CilLiers Breytenbach / Rudolf
HOPPE (Hg l),Neutestamentliche Wissenschaft nach 1945: Hauptvertreter der deutschsprachigen

Exegese in der Darstellung ihrer Schüler, Neukirchen-Vluyn 2008, S. 297-312;
GERD Theissen, Neutestamentliche Wissenschaft vor und nach 1945: Kar! Georg
Kuhn und Günther Bornkamm (Schriften der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Bd. 47), Heidelberg 2009.

14 Postkarte Michels an Buber vom 19. Dezember 1950 (Nationalbibliothek Jeru¬
salem 509al).

15 Vgl. Friedman, Begegnung aufdem schmalen Grat (Anm. 2), S. 399 und 404; Tom
SEGEV, Die siebte Million. Der Holocaust und Israels Politik der Erinnerung, Reinbek
bei Hamburg 1995, S. 266.

16 Vgl. Michels Postkarte an Buber vom 08. Juni 1953 (Nationalbibliothek Jerusa¬

lem, 509a2), in der er für einen Brief Bubers (nicht erhalten) dankt.

370



aber auch ein Auftreten Bubers innerhalb der jüdischerseits als belastet
geltenden Evangelisch-Theologischen Fakultät vermieden werden.17 Michel
bat Buber jedenfalls in einer Postkarte vom 18. Juni 1953, „ein gutes Theologen

und Nichttheologen interessierendes Thema vorzuschlagen".18
Zusätzlich regte Michel in einem Brief vom 17. Juli für den Nachmittag des

20. Juli, einem Montag, aber auch noch eine Begegnung mit Theologiestudenten

im Evangelischen Stift an. Weiter heisst es in dem Brief Michels:

Meine Frau und ich würden uns freuen, wenn Sie auch einmal Zeit fänden, uns
während Ihres Hierseins auf dem Österberg zu besuchen. Hoffentlich werden
Sie nicht zu kurz hier sein, denn Sie haben doch in Tübingen viele Freunde!19

Im Festsaal der Tübinger Universität sprach Buber dann zu dem „Spruch
vom Zinsgroschen und unser Zeitalter".20 Es war dies ein Thema, das

einerseits gut zu seinen bisherigen religionsphilosophischen Interessen passte
— im Hintergrund steht vor allem die Frage des Verhältnisses von Staat und

Religion, die für Buber im neugegründeten Staat Israel offenbar neue
Aktualität gewonnen hatte und die er hier mit Bezug auf ein Jesuswort „Gebt
dem Kaiser, was des Kaisers ist") erörterte. Es war aber charakteristisch für
ihn und das sich entwickelnde Verhältnis zu seinen christlichen Verehrern
in Deutschland, dass er Themen, die er vor der Zeit des Nationalsozialismus
in lebensphilosophischem Gewand, unter dem Einfluss Nietzsches und mit
leicht anarchistischem und kulturrevolutionärem Einschlag behandelt

hatte,21 nun in eine Form brachte, die den Erwartungen christlicher Theologen

entgegenkam.
Im Anschluss an diesen Tübingen-Besuch mit seinem auf die Interessen

Michels abgestimmten Vortrag entwickelte sich ein persönliches und
freundschaftliches Verhältnis zwischen Michel und Buber, das dazu führte,
dass der Jerusalemer Gast während seiner Tübinger Aufenthalte auch in der

Privatwohnung des christlichen Theologen in der Hauffstrasse 12 auf dem

Österberg zu Gast war. Am 27. September 1953 erhielt Buber den

Friedenspreis des Deutschen Buchhandels zugesprochen; die Laudatio hielt der

17 Postkarte Michels an Buber vom 18. Juni 1953 (Nationalbibliothek Jerusalem,
509a3).

18 Postkarte Michels an Buber vom 18. Juni 1953 (Nationalbibliothek Jerusalem,
509a3).

19 Michel an Buber, 17. Juli 1953 (Nationalbibliothek Jerusalem, 509a4).

20 Der Titel nimmt Bezug auf eine Auseinandersetzung Jesu mit den Pharisäern

zur Steuerfrage im Neuen Testament (Mt 22, 15-22). Vgl. MICHEL, Anpassimg
oder Widerstand (Anm. 4), S. 138.

21 Vgl. MARTIN Buber, Drei Reden über das Judentum, Frankfurt am Main 1916.

371



württembergische Pfarrer und Dichter Albrecht Goes (Langenbeutingen
1908 — 2000 Stuttgart-Rohr), auch er ein ehemaliger Schüler Gerhard Kittels,

der freilich von Jugend auf allen antisemitischen Versuchungen
widerstanden hatte.22

Die Auftritte Bubers in Deutschland wurden in Israel von heftiger Kritik
begleitet, vor allem, weil man angesichts der kontroversen Diskussionen um
das Luxemburger Abkommen vom 10. September 1952 (als

„Wiedergutmachungsabkommen" bezeichnet) im Hinblick auf die Beziehungen zu
Deutschland eine Art „Dammbruch" befürchtete.23 In der Tat wird im
Rückblick deutlich, dass Versuche der oppositionellen Parteien in der
Jerusalemer Knesset, im Verhältnis zu Nachkriegsdeutschland eine Art Quarantäne

durchzusetzen, zum Scheitern verurteilt waren, und dass Buber in den
deutsch-israelischen Begegnungen dieser Zeit eine Vorreiterfunktion
zukam.24 In seinem Gefolge kamen bald immer mehr jüdische Historiker und
Gelehrte wie der Erforscher der jüdischen Mystik Gershom Scholem,25 der

Jerusalemer Pädagoge Ernst Simon (Berlin 1899 — 1988 Jerusalem)26 und
der Bibelwissenschafder David Flusser (Wien 1917 — 2000 Jerusalem) nach

Deutschland — und vor allem nach Tübingen.27 Sie trugen so dazu bei, der
im Tübinger Institutum Judaicum betriebenen wissenschaftlichen Beschäftigung

mit dem Judentum von jüdischer Seite aus Legitimität zu verleihen.
Man kann vermuten, dass Michels Institut ohne diese Kontakte nicht hätte

22 Vgl. FRIEDMAN, Begegnung auf dem schmalen Grat (Anm. 2), S. 401; FRIEDMAN,
Martin Buber's Life (Anm. 10), S. 118; HELMUT ZWANGER, Albrecht Goes. Freund

Martin Bubers und des Judentums. Fine Hommage, Tübingen 2008, S. 21.

23 Zur israelischen Kontroverse um Bubers Kontakte in Deutschland vgl. ARIEH

Gelblum, Buber zur Frage der Kontakte mit Deutschland, in: HaAretg,
07. Januar 1952, S. 1.

24 GERHARD Wehr, Der deutsche Jude Martin Buber, München 1977, S. 210; zur
Diskussion über diesen Schritt Bubers in Israel vgl. FRIEDMAN, Martin Buber's

Life and Work (Anm. 10), S. 110.

25 Zu Scholems Besuch in Tübingen vgl. MATTHIAS MORGENSTERN, „Eine blei¬

bende Arbeitsgemeinschaft zwischen mir und Jerusalem". Die Korrespondenz
zwischen Otto Michel und Gershom Scholem, in: GEROLD NECKER / ELKE
MORLOK / MATTHIAS MORGENSTERN (Hg.), Gershom Scholem in Deutschland:

glvischen Seelenverwandtschaft und Sprachlosigkeit, Tübingen 2014, S. 167-200, hier:
S. 180-182.

26 Zu Michels Verhältnis zu Ernst Simon vgl. MORGENSTERN, Von Adolf Schlat¬

ter zum Tübinger Institutum Judaicum, (Anm. 1), S. 58 und 100.

27 Zu Michels Verhältnis zu Flusser vgl. MORGENSTERN, „Eine bleibende Ar¬

beitsgemeinschaft zwischen mir und Jerusalem" (Anm. 25), S. 182.

372



gegründet werden können oder zumindest keinen längerfristigen Erfolg
gehabt hätte.28 Seit dem Ende der 1950er Jahre erlebte die in Tübingen betriebene

Erforschung der jüdischen Geschichte und Literatur jedenfalls einen

erstaunlichen Aufschwung, der dem Boom, den die Judaistik an anderen

deutschen Universitäten nach der deutschen Wiedervereinigung erlebte, um
mehr als dreissig Jahre vorausging.

Die Aktivitäten Michels hatten freilich, wie bereits angedeutet, eine

Tübinger Vorgeschichte, die Buber nicht unbekannt war: Die „Judentums-
Wissenschaft" in der nationalsozialistischen Zeit unter Michels Vorgänger
im Amt, dem Neutestamentier Gerhard Kittel.29 Als NSDAP-Mitglied hatte

Kittel zu den Mitbegründern des Reichsinstitutsfür Geschichte des neuen Deutschland

gehört und im Münchner Institut %ur Erforschung derJudenfrage Texte mit
rassistisch-antisemitischer Zielrichtung publiziert. Wenn Kittel nach dem

Krieg beteuerte, von den Massenmorden an den Juden nichts gewusst zu
haben, so war dies wahrscheinlich eine Schutzbehauptung. Andererseits
sind nicht alle seiner Einlassungen in seiner in der Elaft entstandenen

Verteidigungsschrift von vornherein unglaubwürdig, weil Kittel sich auf Zeugen

berief, die noch lebten und die auch zu seinen Ungunsten hätten

aussagen können. Für seine Behauptung etwa, er habe sich in der
nationalsozialistischen Zeit in einem Brief an das preussische Kultusministerium „für
die Erhaltung der Lehrtätigkeit Martin Bubers in Frankfurt Main"
eingesetzt,30 Hessen sich bislang keine Belege finden; dennoch passt ein solcher

Brief in das Bild, das man sich von Kittel, seinen Vorstellungen von der

Rolle der Juden in Deutschland und spezieH seinem Verhältnis zu Buber
machen muss. Immerhin hatte Kittel es im Sommer 1933 für angemessen
und taktvoH gehalten, Buber seine kurz zuvor erschienene scharf antisemitische

Schrift zur „Judenfrage" mit der Bitte um Zustimmung zuzusenden.

Buber seinerseits hatte diesen Text nicht einfach ignoriert, sondern — frei-
Hch nicht direkt, sondern indirekt, als „Offener Brief an Gerhard Kittel",

28 Zur Gründungsgeschichte des Instituts vgl. jetzt REINHOLD RIEGER, Otto
Michel und das Institutum Judaicum in Tübingen, in: MORGENSTERN / RlE-

GER (Hg.), Das Tübinger Institutum Judaicum (Anm. 1), S. 149-211.

29 Zu Kittel vgl. LEONORE SiEGELE-WENSCHKEWITZ, Neutestamentliche Wissen¬

schaft vor der Judenfrage. G. Kittels theologische Arbeit im Wandel deutscher Geschichte

(Theologische Existenz heute, Nr. 208), München 1980, S. 44-50; KURT

SCHUBERT, Möglichkeiten und Grenzen des christlich-jüdischen Gesprächs;
in: Kairos 29 (1987), S. 129-146, hier S. 141 f.

30 GERHARD Kittel, Meine Verteidigung (maschinenschriftüch, Universitätsar¬

chiv Tübingen 162/31,1946, S. 63f).

373



der in den Theologischen Blättern abgedruckt wurde - einer Antwort gewürdigt.31

Die zurückliegende Auseinandersetzung mit Kittel stand für Buber
in den fünfziger Jahren der Annahme einer Einladung nach Tübingen
offenbar nicht mehr im Weg.

Uberhaupt ist für die Rekonstruktion der wechselseitigen persönlichen
Beziehungen in Rechnung zu stellen, dass manche Kontakte zwischen
jüdischen und nichtjüdischen Forschern sich in den Jahren vor dem Krieg in
Bereichen abgespielt hatten, die sich im Rückblick der eindeutigen Beurteilung

entziehen. Buber konnte dabei offenbar auch an Tübinger Erinnerungen

anknüpfen, die etwas positiver waren. Man kann vermuten, dass Adolf
Schlatter, der Begründer der Tübinger Judentumswissenschaft" und erste
Inhaber des dann von Kittel weitergeführten Lehrstuhles, bei dem sowohl
Kittel und als auch Michel gelernt hatten, dabei eine gewisse Rolle spielte.32

Die wohl einzige persönliche Begegnung Bubers mit Schlatter ging auf das

Jahr 1930 zurück, als beide sich auf einer von einer protestantischen
Missionsgesellschaft veranstalteten Tagung in Stuttgart trafen und eine Art
Vorform des jüdisch-christlichen Dialogs praktizierten.33 Schlatter trat nach

1933 mit scharf antijüdischen Äusserungen an die Öffentlichkeit, wobei er
sich nicht scheute, primitive nationalsozialistische Klischees zu bedienen.

Doch in früheren Schriften hatte er auch freundlicher formuliert und
angedeutet, dass den Juden auch für die Gegenwart der Bund Gottes nicht
abgesprochen werden könne.34 Es ist nicht ausgeschlossen, dass Buber diese

Wendung Schlatters im Sinn hatte, als er 1933 auf einer weiteren
jüdischchristlichen Dialogveranstaltung in Stuttgart vom „ungekündigten Bund
Gottes" mit dem jüdischen Volk sprach.35 In seiner berühmten Schrift Zwei

Glaubensweisen, die Buber während des israelischen Unabhängigkeitskrieges

31 Vgl. den Abdruck des Offenen Briefes in: MARTIN BUBER, Der]ude und sein

Judentum. Gesammelte Aufsätze und Beden, Köln 1963, S. 621-624.

32 MATTHIAS Morgenstern: Adolf Schlatter und seine Tübinger „Schule".
Versuch einer Rekonstruktion, in: Deutsches Pfarrerblatt 114 (2014), Heft 8,
S. 454-456, 461.

33 WERNER Neuer, AdolfSchlatter. Ein Gebenfür Theologie und Kirche, Stuttgart 1996.

34 Adolf Schlatter, Der Bund Gottes mit Israel, in: ADOLF SCHLATTER,
Glaube und Wirklichkeit. Beiträge %ur Wahrnehmung Gottes, hg. von Johannes von
Lüpke, Stuttgart 2002, S. 105-112, hier S. 105.

35 Vgl. HERMANN Lichtenberger, Adolf Schlatter und das Judentum, in:
Christfried Böttrich / Judith Thomanek / Thomas Willi (Hg.):
Zwischen Zensur und Selbstbesinnung. Christliche Rezeptionen desJudentums (Greifswalder
theologische Forschungen, Bd. 17), Frankfurt am Main 2009, S. 321-346, hier
S. 346.

374



(1948/49) in Jerusalem verfasst hatte, hatte er sich ausführlich mit dem
Christentum auseinandergesetzt. Zu den wenigen christlichen Theologen,
die er in diesem Zusammenhang ausdrücklich zitierte, zählt auch Adolf
Schlatter.36

Zu den Gesichtspunkten, die im Rückblick die eindeutige Zuordnung
erschweren, gehört auch die Tatsache, dass Schlatter und Kittel vor 1933

jüdische Mitarbeiter gehabt hatten, neben dem litauischen Gelehrten Gutel
Leibowitz (Tuvia Arieli) (1899 - ?)37 vor allem den Talmudübersetzer Chaim

Horowitz (Lancut 1892 — 1969 Bonn). Von Horowitz ist bekannt, dass er
über seinen Grossvater, den Krakauer Rabbiner Chaim Arie Horowitz, mit
Bubers Grossvater, dem in Lemberg (heute: L'viv) ansässigen Herausgeber
rabbinischer Texte Salomon Buber (Lemberg 1827— 1906 Lemberg) in
Kontakt stand. Während seiner Tübingen-Aufenthalte half der junge Horowitz

Schlatter bei der Kontrolle hebräischer Zitate aus diesen Textausgaben
Salomon Bubers, die der Tübinger Neutestamentier für seine Studien

benötigte.38 Nach der „Machtergreifung" der Nationalsozialisten floh Horowitz

nach Amsterdam und danach nach Frankreich, von wo aus seine Frau
während des Krieges nach Auschwitz deportiert und ermordet wurde. Es

ist nicht überliefert, ob und - wenn: ja — wie sich Schlatter und Kittel in
dieser Zeit in irgendeiner Weise um Horowitz gekümmert und sich um ihn

gesorgt haben. Dennoch muss in den Jahren vor 1933 eine Beziehung
zwischen den Tübinger Theologen und Horowitz entstanden sein, die es dem

Letzteren möglich machte, sich nach dem Krieg brieflich an Michel zu wenden

und sich, möglicherweise in Erwartung einer Fortsetzung der alten

Zusammenarbeit, als „Mitarbeiter von Herrn Professor A. Schlatter und
G. Kittel" (in der Gegenwartsform!) vorzustellen.39

36 MARTIN Buber, Zwei Glaubensweisen, Zürich 1950, S. 127 (mit Verweis auf Schlat¬

ters Auslegung des Johannesevangeliums). Ein gewisses Rätsel ist dabei die
Tatsache, dass Buber Schlatters Studie über den Glauben im Neuen Testament (Leiden
1885; Stuttgart 61982), die zu den bekanntesten Arbeiten des Tübinger Gelehrten

gehörte und 1896,1905 und 1927 nachgedruckt wurde, unerwähnt liess.

37 Zu Tuvia Arieli vgl. das Memorbuch KC1? TOP "iso — Uthuanian Jewry,

hg. von Leib Garfunkel u. a., Tel Aviv 5720 (1960), S. 153.

38 Neuer, AdolfSchlatter (Anm. 33), S. 748.

39 Vgl. MATTHIAS Morgenstern, Otto Michel und Charles Horowitz — ein
Briefwechsel nach der Schoa, in: Judaica 68 (2012), S. 278-294, hier S. 291. —

Karl Georg Kuhn berief sich nach dem Krieg im Zusammenhang mit seinem

Versuch, sein Verhalten in der NS-Zeit zu erklären, auf den Briefwechsel, den

er mit Horowitz geführt habe (oder noch führte); mündliche Mitteilung von
Prof. Dr. Bernd Schaller (Göttingen) vom 24. 11. 2015.

375



Das Abgründige dieses Beziehungsgeflechts war für Buber nach 1953

offenbar kein prinzipielles Hindernis mehr, wieder mit den ehemaligen
Schülern Kittels in Verbindung zu treten. Im Anschluss an seine erste

Tübingen-Visite verbrachte er regelmässig die Sommerwochen in der Stadt am
Neckar, um hier zu arbeiten. Von seiner Wohnung (Im Rotbad 26) aus, die

ihm der Privatgelehrte Ewald Wasmuth (Berlin 1890 — 1963 Tübingen),40
ein Freund von Bubers Verleger Lambert Schneider, vermittelt hatte,41

suchte er auch den Kontakt mit anderen Tübinger Gelehrten, vor allem mit
dem katholischen Neutestamentier Fridolin Stier (Karsee/Wangen 1902 —

1981 Tübingen), der an einer Übersetzung des Neuen Testaments im Geiste
der „Verdeutschung" der Hebräischen Bibel Bubers arbeitete.42

Michel legte in diesen Jahren Wert darauf, die Beziehung nicht nur auf
der persönlichen Ebene zu pflegen, sondern dem Verhältnis auch einen

möglichst offiziellen Charakter zukommen zu lassen. Am 1. Februar 1958

schrieb er Buber als Dekan der Evangelisch-Theologischen Fakultät zu
seinem bevorstehenden 80. Geburtstag am 8. Februar:

In wenigen Tagen dürfen sie Ihren 80. Geburtstag feiern, und die Universität
Tübingen, die Evangelisch-theologische Fakultät, und das mit der
Evangelischtheologischen Fakultät verbundene Institutum Judaicum möchten Ihnen zu
diesem Tage einen besonderen Glückwunsch entbieten. Wir denken daran,
dass Sie in unserer Universität durch Vortrag und Schriften besonders nachhaltig

gewirkt haben und dass Sie daher unter uns viele Freunde haben, die in
diesen Tagen Ihrer besonders gedenken. Vielleicht wäre es möglich, dass Sie

im Neuen Jahr, wenn Sie wieder einmal nach Tübingen kommen, ein wenig
unter Ihren Freunden sein können. Ihr Leben ist reich geworden durch Ihr
Verständnis der Heiligen Schrift, der Frömmigkeit Israels und des Weges Ihres

40 Zu Wasmuth und seinem Verhältnis zu Buber vgl. OTTO WEISS, „Der erste aller
Christen. " Zur deutschen Pascal-Rezeption von Friedrich Nietzsche bis Hans Urs von

Balthasar, Regensburg 2012, S. 177-179.
41 Vgl. Karl-Joseph KUSCHEL, Einleitung, in: Martin Buber, Werkausgabe, hg.

von Paul Mendes-Flohr, Peter Schäfer und Bernd Witte, Bd. IX: Schriften zjwi
Christentum, herausgegeben, eingeleitet und kommentiert, Gütersloh 2011, S. 68

Anm. 177. — Zu den Tübinger Aufenthalten vgl. auch WALTER GOLDSTEIN,
Gespräche, Briefe, Worte, Jerusalem 1967, S. 157£; WERNER LlCHARZ, Dialog mit
Martin Buber, Frankfurt am Main 1982, S. 441, und KUSCHEL, Martin Buber

(Anm. 1), S. 321-324.

42 Vgl. LEONORE Beck / Gabriele Miller (Hg.), Martin Buber im Gespräch mit
Gott und den Menschen. Erinnerungen, Leipzig 2003; SCHALOM BEN-CHORIN, Das
Neue Testament —neu. In der Übertragung von Fridolin Stier, in: SCHALOMBen-

Chorin, Theologia Judaica, 2 Bde, Tübingen 1982-1992, Bd. II, S. 254-255.

376



Volkes, möchten diese Quellen Ihres Lebens auch im Alter Sie jung erhalten
und Sie mit uns auch weiter verbinden.43

Zur Festschrift, die aus diesem Anlass veröffentlicht wurde, steuerte Michel
den Text Martin Bubers Weg gu den heiligen Quellen bei.44

Dass Briefe zwischen Buber und Michel aus den 1950er Jahren nur in

geringer Zahl vorhanden sind, hängt offenbar mit den zahlreichen direkten

Begegnungen während der Deutschlandreisen Bubers und der Israel-Aufenthalte

Michels zusammen.45 Erst nach dem Tode von Bubers Frau Paula

am 11. August 1958 kamen die Tübingen-Besuche des Jerusalemer Gelehrten

zum Erliegen, und Michel hielt die Kontakte auf brieflichem Wege
aufrecht. Am 18. November 1960 berichtete er Buber von einer eigenen
Israelreise im September „mit einer Gruppe von Pfarrern und Berufstätigen"
und dem Besuch eines jüdischen Gottesdienstes am Jörn Kippur, offenbar
in Jerusalem.46 Zugleich plante er für das Frühjahr des Folgejahres die
Exkursion einer Gruppe von Studenten, die in Kibbuzim arbeiten und das

Land kennenlernen wollten.47 In diesem Zusammenhang bat er Buber, den

Studenten eine offizielle Einladung von der israelischen Regierung zu
verschaffen:

Dieser Vorzug, für den ich sehr dankbar wäre, würde für die Studenten eine

grosse Hilfe bedeuten. Mit dieser Einladung wäre es möglich, dass die
Reisekosten vom Bundesjugendplan der Bundesregierung übernommen werden.
Selbstverständlich würden der israelischen Regierung keinerlei weitere

Verpflichtungen gegenüber der Gruppe entstehen. Ich hatte in dieser Notlage
gedacht, ob Sie vielleicht einen Weg wissen. Die Gruppe bereitet sich seit

langem wissenschafdich und sprachlich im Institutum Judaicum auf die Reise

43 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem, 509a5).
44 Otto Michel, Martin Bubers Weg zu den Heiligen Quellen, in: MARTIN BUBER,

Reden und Aufsätze gum 80. Geburtstag, Düsseldorf 1958, S. 35-37; vgl. auch

FRIEDMAN, Martin Ruber's Ufe and Work (Anm. 10), S. 375.

45 Im Nachlass Michels (Universitätsarchiv Tübingen) fehlt die Korrespondenz
mit Buber ganz; der Briefwechsel mit Michel im Nachlass Bubers (Nationalbibliothek

Jerusalem Nr. 509a) beschränkt sich auf elf Briefe und Postkarten.

46 Offenbar handelte es sich hier um dasjenige Erlebnis, von dem Michel in seiner

Autobiographie berichtet: Anpassung oder Widerstand, 141.

47 Diese Reise, an der Michel nicht selbst teilnahm, fand vom 25. Febmar bis

zum 18. April 1961 statt und wurde von Michels Assistenten Dr. Reinhold
Mayer geleitet; vgl. dazu: Institutsbericht: Israel-Reise des Institutum Judaicum

der Universität Tübingen 1961 (Archiv des Institutum Judaicum); vgl.
auch die Berichte im Institutsbericht für das Jahr 1961, S. 5-6.

377



vor, und sie wird in keiner Weise eine Belastung sein. Ich denke sehr an Sie

und hoffe auf ein baldiges Wiedersehen hier oder dort.48

Am 23. Januar 1963 schrieb Michel:

Mit guten Wünschen gedenke ich Ihrer und möchte wünschen, dass es Ihnen

gut geht. Durch Frau Kraus hörte ich, dass Sie in diesem Sommer in einem
Sanatorium in der Schweiz waren. Voll Dankbarkeit gedenke ich so mancher

Begegnung mit Ihnen. Heute möchte ich sie davon informieren, dass ich am
28. März mit einer Gruppe von ca. 30 Personen, meist Studierenden nach Israel
komme. Wir werden 5 Tage in Jerusalem sein, daran wird sich eine

archäologisch-wissenschaftliche Tour durch Israel anschliessen. Es handelt sich bei dieser

Reise um eine streng wissenschaftliche Exkursion. Darum ist es nötig, dass

ich mit der Gruppe die wichtigsten Ausgrabungsplätze in Libanon, Syrien und

Jordanien vorher besuche. Ich würde mich sehr freuen, wenn es möglich wäre,
dass ich Ihnen begegnen darf."49

Am 7. April 196350 dankte Michel „für alle Freundlichkeit", die er bei seinem

Besuch in Jerusalem empfangen hatte, „auch für den Abend, an dem ich mit
Gliedern meiner Gruppe bei Ihnen sein durfte und sie mit uns über die Schrift

sprachen. Es war mir alles wichtig, was Sie über das Prophetentum sagten
Am 10. Juli 1963 stellte Michel dem zweiten Band der von ihm gemeinsam

mit Otto Bauernfeind veröffentlichten Übersetzung des Jüdischen Krieges

von Flavius Josephus eine Widmung an Martin Buber, „unseren väterlichen

Freund", voran.52 Die Bedeutung dieser Widmung ergab sich nicht nur
daraus, dass das von Michel „Josephusarbeit" genannte Unternehmen sein

48 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem, 509a6). Zu einer Begegnung
mit Buber scheint es anlässlich dieser Reise nicht gekommen sein (Reisebericht

„Israel-Reise des Institutum Judaicum der Universität Tübingen 1961").
49 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem 509a9); ein Kurzbericht von

dieser Israel-Reise, die vom 1. März bis zum 24. April 1963 stattfand, findet
sich im Institutsbericht des Institutum Judaicumfür das Jahr 1962/63, 9.

50 Michel an Buber (Nationalbibliothek Jerusalem 509al0).
51 Vgl. Bubers Ausführungen zum „Prophetischen" in: MARTIN BUBER, Drei Re¬

den über das Judentum, Frankfurt am Main 1916, S. 66f. Offenbar hatte Buber
Michel in einem vorherigen Brief um Hilfe gebeten, möglicherweise bei der
Stellensuche für einen (deutschsprachigen?) israelischen Schauspieler, denn
Michel antwortete: „Mich bewegt der Brief, den Sie mir mitgaben. Trotz aller Uber-
schwenglichkeit liegt echter Schmerz, echte Hingabe und auch Können in diesem

Brief - sicherlich auch die Fülle des Vertrauens, so wie wir es im biblischen Sinn
kennen. Aber wie diesem Menschen helfen? Auf dem Gebiet der Schauspielkunst
ist es im Augenblick schwer, anzukommen, wenigstens in Westdeutschland.
Schon die jungen Kräfte kämpfen um das echte Leben [...]"

52 JOSEPHUS Flavius, De Hello Judaico. DerJüdische Krieg. Griechisch und Deutsch,

378



wichtigstes Institutsprojekt war — die Last der Klärung der philologischen
Probleme wurde freilich nicht von ihm, sondern von Otto Bauernfeind

(Behrenhoff 1889 - 1972 Tübingen) getragen —, sondern dass Michel sich in
besonderer Weise selbst mit den in diesem Text gestellten Problemen
identifizierte.53 An anderer Stelle machte Michel deutlich, dass der Josephus-Text
für ihn nahezu den gleichen Rang hatte wie die Bibel;54 möglicherweise
wurde die Übersetzung von ihm daher als eine Art „Gegengeschenk" zu
Bubers (und Franz Rosenzweigs) Bibelübersetzung betrachtet. Im Gegenzug

steuerte Buber im gleichen Jahr einen Artikel in der Festschrift zu
Michels 60. Geburtstag bei — im Kontext der frühen 1960er Jahre ein Zeichen
der Wertschätzung, das seinesgleichen sucht.55

Aus der Rückschau stellt sich die Frage: Wie ist die Freundschaft von
Otto Michel und Martin Buber einzuschätzen? Wie ist sie in die Geschichte
der deutsch-israelischen Beziehungen und des jüdisch-christlichen Verhältnisses

seit den 1950er Jahren einzuordnen? Michel verstand seine Arbeit
und die seines Instituts nach eigener Aussage als eine Art „geistiger
Wiedergutmachung" für das den Juden geschehene Unrecht.56 Ähnlich unpassend
wie dieser umstrittene Begriff, mit dem zur Adenauerzeit die deutsche
Politik gegenüber dem Staat Israel charakterisiert wurde, erscheinen heute
manche Äusserungen Michels zur jüngsten deutschen Geschichte und zu
seinem Verhältnis zu Buber. Die Rede war allgemein von Unglück und

hg. und mit einer Einleitung sowie Anmerkungen versehen von Otto Michel
und Otto Bauernfeind, 4 Bde, Darmstadt 1959-1969, Bd. II (1963), S. VII.

53 Die Lektüre des Textes über den von Josephus erwähnten Anführer des jüdi¬
schen Aufstandes gegen die Römer Simon bar Giora, den Michel anlässlich der

Jerusalemer Weltkonferenz für jüdische Studien (1965) in Jerusalem vortrug,
erweckt den Eindruck, dass Michel sich in gewisser Weise mit Simon identifizieren
wollte und seinen eigenen „Widerstand" in der NS-Zeit konzeptionell mit dem
Phänomen des jüdischen Widerstands gegen die Römer überblendete. Offenbar
spielte dabei auch die Tatsache eine Rolle, dass Simon bar Giora ein Konvertit
war; zur Interpretation dieses Textes vgl. MORGENSTERN, Von Adolf Schlatter

zum Institutum Judaicum (Anm. 1), S., 100 Anm. 501, S. 117f Anm. 586. - Der
Vortragstext Michels findet sich abgedruckt in: OTTO MICHEL, Simon bar Giora,
in: Papers: Fourth World Congress ofJewish Studies, Bd. I, Jerusalem 1967, S. 77-80.

54 Vgl. MORGENSTERN, Von Adolf Schlatter zum Tübinger Institutum Judaicum
(Anm. 1), S. 117.

55 Vgl. MARTIN Buber, Die Götter der Völker und Gott, in: OTTO BETZ / MARTIN

HENGEL / PETER Schmidt (Hg.), Abraham unser Water. Juden und Christen

im Gespräch über die Bibel, Leiden/Köln 1963, S. 44-57.

56 MORGENSTERN, Von Adolf Schlatter zum Tübinger Institutum Judaicum
(Anm. 1), S. 89f.

379



Leid. Dabei blieb nicht nur ungesagt, wer die Täter und wer die Opfer
waren; Michel konnte auch unklare Andeutungen über den verborgenen Willen

Gottes machen und den Eindruck erwecken, das s eigentlich er (Michel)

es war, der getröstet werden musste.57 Zugleich fehlt es nicht an eher
peinlichen Vereinnahmungen und Anbiederungen an die jüdische Seite.
Michel hatte keine Hemmungen, sich gelegentlich als Träger esoterischen

jüdischen Wissens zu stilisieren,58 er erhob offenbar keinen Einspruch,
wenn er selbst von christlichen Verehrern als „Rabbi" angesprochen wurde,59
und sprach Buber brieflich mit dem Ehrentitel „morenu" (hebräisch: „unser

Lehrer") an.60

57 Die Bildunterschrift unter obigem Foto Bubers, das einem Aufsatz Michels in
der Zeitschrift der Tübinger Universität Attempto beigegeben war, lautete,
offenbar im Sinne Michels: „Der wird uns trösten in unserer Arbeit und der Mühsal

unserer Hände". Siehe dazu OTTO MICHEL, Das Institutum Judaicum der
Universität Tübingen, in: Attempto 22 (1967), S. 18-23.

58 In Michels Erinnemngen heisst es, Buber habe einmal den Kopf zu ihm gebeugt
und ihm „ein Geheimnis" gesagt, „das ich nicht vergessen sollte" (MICHEL,
Anpassung oder Widerstand [Anm. 4], S. 139).

59 Tonbandmitschnitt eines Vortrages Michels auf einer Konferenz der Pfarrer¬

gebetsbruderschaft vom 19. Mai 1989 (mein Dank an Dr. Clemens Hägele, der
das Material aus seinem Privatarchiv zur Verfügung stellte).

60 Michel an Buber, 07. April 1963 (Nationalbibliothek Jerusalem 509al0).

380



Ein Nachdenken darüber, dass Buber, der sich vom jüdischen Ritual und

von Synagogengottesdiensten fernhielt, ein von der säkularen Welt geprägter

Philosoph und kein chassidisch-frommer „Rebbe" war, findet man in
den Tübinger Äusserungen zu Buber nur am Rande.61 Zu dem komplexen
Bild gehört freilich auch, dass Buber, der in Jerusalem in diesen Jahren ja

nicht wirklich anerkannt war und dem man durchaus ein gewisses Heimweh
unterstellen kann,62 sich diese Ehrerweisungen von christlicher Seite offenbar

gern gefallen liess.

Was Michel anbelangt, so gehörte er in einer Zeit, in der der Massenmord

an den Juden von deutscher Seite überwiegend beschwiegen wurde
und es noch keine offizielle Erinnerungsterminologie gab, andererseits zu
den wenigen, die das Verbrechen überhaupt zur Sprache brachten. Das

Universitätsmagazin Attempto vom Mai 1967, versehen mit einem Vorwort von
Walter Jens (Hamburg 1923 — 2013 Tübingen), konzentrierte sich ganz auf
einen Bericht vom Besuch des israelischen Botschafters am Neckar. Michel,
der bis 1945 selbst Mitglied der NSDAP gewesen war, was er seinen
jüdischen Gesprächspartnern aber offenbar verschwieg, war der einzige, der

den Judenmord wenigstens andeutend erwähnte.

Fünfzig Jahre nach Bubers Tod steht in der Erinnerung aus Tübinger
Perspektive Widersprüchliches nebeneinander: Ein gewisses Befremden
angesichts einer merkwürdig distanzlosen Aneignung seiner Person und
seines Werkes — und die Dankbarkeit für die besondere Freundschaft zweier

61 Eine Andeutung findet sich freilich im (offenbar von Reinhold Mayer verfassten)
Bericht von der Israelreise des Jahres 1961, S. 22, wo es von Buber heisst, er habe

„von einer nur noch unterirdisch jüdischen Religiosität, die stark von Fich-
teschem Ethos und einer Mystik Spinozascher [r/V] Prägung bestimmt" gewesen
sei, „doch den ,Sprung in den Glauben' getan". Ferner heisst es, die Frage, ob

„moderne Menschen die 613 Gebote und Verbote des Judentums in ihrem Leben
realisieren können", habe Buber „mit ,nein' beantwortet. Da er nicht an den
göttlichen Ursprung der Gebote glaube, seien sie für ihn nicht verbindlich."

62 CHRISTIAN Kraft, Aschkenas in Jerusalem. Die religiösen Institutionen der Einwande¬

rer aus Deutschland im Jerusalemer Stadtviertel Rechavia (1933—2004) — Transfer und

Transformation, Göttingen 2014, S. 100, beschreibt die Atmosphäre des „Dazwischen",

in der die deutsch-jüdischen Einwanderer sich in Jerusalem in diesen

Jahren bewegten. Dazu gehörte die Einrichtung eines mirait» ppTl (Tiqqun
der Nacht des Wochenfestes), ein kabbalistisches Ereignis, das zu einer eher

konservativen Gemeinde wie der Emet ve-Emuna-Gemeinde in Jerusalem
eigentlich nicht passte. Martin Buber nahm an diesem mystisch geprägten Lernen
teil und war dafür bereit, „seine Skepsis gegenüber den Angelegenheit der

organisierten Religion abzuschwächen".

381



besonderer Menschen, die nach dem einzigartigen Menschheitsverbrechen
dazu beitrug, dass Begegnungen von Juden und Nichtjuden auf dem Gebiet
der wissenschaftlichen Beschäftigung mit den gemeinsamen Grundlagen
wieder möglich wurden. Vor diesem Hintergrund und angesichts der
zahllosen Schwierigkeiten sowohl auf Seiten der deutschen als auch der israelischen

Gesellschaft sollte man vielleicht sehen, dass ein solches Unternehmen

nur von Persönlichkeiten mit einem speziellen Charisma zu
bewerkstelligen war, die von einer ausserordentlichen — in diesem Falle religiösen,
„spirituellen" — Motivation getragen waren. Nachgeborene, die von dem
seit den 1950er Jahren neu gewachsenen Beziehungsgeflecht profitieren
können, sollten über manches Zweideutige und Befremdende in den

Äusserungen dieser Zeit, das offenbar mit zu den Bedingungen dafür gehörte,
dass Michels Unternehmen gelingen und Wurzeln schlagen konnte,
vielleicht nicht zu hart urteilen.63

Ein kritischer Rückblick auf die vergangene Art und Weise der Buber-

Verehrung hätte sein Gutes, wenn es nicht bei wertenden Urteilen bliebe.

Gewiss könnte die Einsicht in die Zeit- und Kontextbedingtheit der christlichen

Lektüre Bubers zu einer gewissen Vorsicht und dann auch Skepsis
führen angesichts der Art und Weise, wie heute mit dem Vermächtnis
Bubers umgegangen wird. Mit Blick auf dessen zahlreiche Deutschland-Kontakte

sprach Yeshayahu Leibowitz (Riga 1903 — 1994Jerusalem) von Buber
als einem „jüdischen Theologen für Nicht-Juden".64 Angesichts der zahlreichen

Früchte, die die Freundschaft von Buber und Michel für das Tübinger
Institutum Judaicum getragen hat, kann das bei dem israelischen Philosophen
abwertend gemeinte Urteil in dieser Hinsicht aber heute auch eine positive
Wendung bekommen.

63 Ein Blick auf die Schar der Schüler und Mitarbeiter Michels gibt Einblick in die
Reichweite (und den längerfristigen Erfolg) des Unternehmens: zu den
Mitarbeitern des Institutum Judaicum unter Michels Ägide gehören so unterschiedliche
Persönlichkeiten wie sein Nachfolger (der spätere Direktor des Institutsfiir
Antikes Judentum und hellenistische Religionsgeschichte) Martin Hengel (Reutlingen 1926

— 2009 Tübingen), der Neutes tarnender Klaus Haacker (geb. 1942), der spätere
württembergische Landesbischof Gerhard Maier (geb. 1937), der Judaist Peter
Schäfer (geb. 1943), der Tübinger Talmudübersetzer (und Herausgeber der
Schriften Franz Rosenzweigs) Reinhold Mayer (geb. 1926) und der Jerusalemer
Theologe Michael Krupp (geb. 1938).

64 JESHAJAHU LEIBOWITZ, Gespräche über Gott und die Welt (mit Michael Shashar),
Frankfurt am Main 1990, S. 55f.

382


	Martin Buber in Tübingen : Anmerkungen zur Freundschaft und zum Briefwechsel zwischen Otto Michel und Martin Buber

