
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 71 (2015)

Artikel: Kant unter Kabbalisten : Malbims Neudeutung des Hohenliedes als
Drama

Autor: Wilke, Carsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kant unter Kabbalisten:
Malbims Neudeutung des Hohenliedes als Drama

Von Carsten Wilke*

Abstract
This article focuses on the reception of modern philosophy, theology, and literature by one of the

foremost Hasidic exegetes, Meyer-Eeibush Weisser, better known as "Malbim" (1809-1879).
Though a staunchly traditionalist author, Malbim adopts an explicitly innovative approach in
his commentay on the Song of Songs that he published in 1857 during his tenure as a rabbi

ofKempen in the Prussian province of Posen. He rejects both the Midrashic and the Enlight-
enment understanding of the biblical book and interprets it as a psychological allegory staging
the human soul (symbolized by the Shulamite) in the dilemma between God (her beloved shepherd)

and instinct (King Solomon). While this interpretation of the Song ofSongs as a moralising

three-character drama is derivedfrom Protestant theology, Malbim1s theory of the sold

blends the models of Plato, Aristotle, and Kant. However surprising they may be, these

borrowingsfrom non-Jewish sources should not be overestimated. Malbim obtained them indirectly
from Haskalah literature and incorporated them organically into his Kabbalistic system, while

his main ideological antagonist remains Elijahu ben Zalman, the Gaon ofVilna. The "Songs

of the Soul" thus presents an example of the subtle intercultural, diachronic, and pluralist
dimensions inherent even in the Orthodox version ofJewish thought.

Die Geschichte des Midrasch und der jüdischen Bibelauslegung hat in den

letzten drei Jahrzehnten an Relevanz gewonnen, da sie nicht allein aus

ideen-, sondern auch literatur- und wissenschaftsgeschichtlicher Sicht neu
erschlossen worden ist. Überwunden wurde der literarische Gattungsunterschied

zwischen Text und Kommentar, in Frage gestellt die vormals
unverbrüchliche Trennung zwischen der historisch-kritischen Philologie und den
herablassend als „Bibelanwendung" bezeichneten vormodernen Textdeutungen.

David Stern hat die jüdische Exegese jeglicher Epoche als eine
negotiation, eine „Verhandlung" beschrieben, in der jeder Kommentator
zwischen seiner eigenen Ideologie und Ästhetik, den prägenden Deutungsschemata

der Vergangenheit und schliesslich den konkreten Gegebenheiten des

Bibeltexts zu vermitteln versucht.1 Anhand eines Beispiels möchte ich hier

* Ass. Prof. Dr. Carsten Wilke, Central European University Budapest, Nädor
utca 9, H-1051 Budapest, Ungarn. - Der vorliegende Text ist die überarbeitete

Fassung eines am 29. Juni 2015 an der Universität zu Köln gehaltenen Vortrags.
1 Siehe dazu DAVID STERN, On Comparative Bible Exegesis. Interpretation,

315



auf drei von Stern erörterte Problematiken eingehen, die in jüngerer Zeit
ein besonderes Augenmerk auf sich gezogen haben. Damit meine ich
zunächst die Kontinuität zwischen dem vormodernen und dem aufgeklärten
Umgang mit Texten; sodann die kulturelle Konstruktion dessen, was zu
verschiedenen Epochen der jüdischen Kommentarliteratur als Peshat (ütffD

pesai), als unmittelbarer Wortsinn, aufgefasst wurde, und schliesslich die komplexe

Beziehung zwischen sinnbildlicher und erzählerischer Ausdeutung des

Textes, wobei über die fragwürdige poststrukturalistische Gegenüberstellung
einer logozentrischen Allegorie griechischer Tradition zu einem offenen
narrativen Sinnhorizont des Midrasch hinaus zu fragen sein wird.

Das kurze, doch im Mittelalter von Auslegern hochgeschätzte „Lied der
Lieder" ist als Beispiel besonders geeignet. Es bietet eine Projektionsfläche
für die vielfältigsten Weltbilder vermöge seiner Aneinanderreihung von
Gesprächspassagen ohne Identifizierung und narrative Einführung der Sprecher,

seines raschen Wechsels von Schauplätzen, seiner metaphorischen
und redundanten Sprache und seiner nichtlinearen Erzählfolge. Hedonis-

mus und Asketik, Rationalismus und Mystik, viktorianische Wohlanständigkeit

und feministische Revolte haben in diesem rätselhaften Text
Anhaltspunkte gesucht und auch gefunden. Trotz solcher assoziativer Freiheit

unterliegt die Auslegungsgeschichte einem starken Konformitätsdruck. Zu
den exegetischen Konventionen gehört es, den gesamten Dialog einem
einzigen Liebespaar zuzuschreiben und ihn als Allegorie der Gottesliebe
aufzufassen. In jüdischer Tradition wird die Frauenstimme mit der Keneset

Yisra'el (der jüdischen Gemeinschaft) identifiziert, in christlicher mit der

Kirche oder mit der individuellen Seele.2

Über Jahrtausende waren diese Deutungsmuster bemerkenswert stabil

geblieben; dann verloren sie im 18. Jahrhundert recht unvermittelt ihre

Überzeugungskraft. Christliche Aufklärungstheologie und jüdische Haska-

la-Literatur vollzogen eine abrupte Wende von der Allegorie zur erotischen

Textur der Bilder. Weniger bekannt ist, dass sich dieselbe Kehrtwende zum

Influence, Appropriation, in: NATALIE B. DOHRMANN / DAVID STERN (Hg.),
Jewish Biblical Interpretation and Cultural Exchange, Philadelphia 2008, S. 1-19; siehe

auch DAVID Stern, Ancient Jewish Interpretation of the Song of Songs in a

Comparative Context, in: DOHRMANN / STERN (Hg1),Jewish Biblical Interpretation

(Anm. 1), S. 87-107.
2 MARC HirshmAN, Love and Holiness. The Midrash on the Song of Songs and

Origen's Homilies, in: MARC HIRSHMAN, A Rivalry of Genius. Jewish and Christian
Biblical Interpretation in PateAntiquity, transi, from Hebrew by Batya Stein, Albany
NY 1996, S. 83-94.

316



einfachen Wortsinn (t3E>Dpesai), mit zwei Generationen Verspätung auch in
der jüdisch-orthodoxen Interpretation des Hohenliedes ereignete. Die
Neuerung verbindet sich hier mit dem chassidischen Gelehrten Meyer
Leibusch b. Jechiel—Michel Weisser (Woloczysk 1809—1879 Kiew), im
Akronym MaLBi"M Malbim) genannt.3 Seine „Seelenlieder" (ram "TU/

sire ha-nefes) erschienen zuerst 1857 in Königsberg und wurden seither
unzählige Male nachgedruckt.4 In heutigen Rabbinerbibeln stehen sie als der

rezenteste Kommentar, der den Autoritäten des Mittelalters noch
ebenbürtig an die Seite gestellt werden darf.5 Der Jerusalemer Horeb-Verlag
brachte 2010 eine sechsbändige Gesamtausgabe von Malbims exegetischem

Werk auf den Markt; der Text wurde hier mit dem zugehörigen
Targum und Midrasch abgedruckt und „vollständig punktiert".6 Die
symbolträchtigen Vokalzeichen verleihen Malbims Werk somit die Ehre,
neben Bibel und Gebetbuch gewissermassen als heiliges Buch kanonisiert zu
sein, als unumgänglicher Gegenstand von Jugendunterricht und Volksbildung.

Die „Seelenlieder" nehmen in diesen Werkausgaben nur einen
unwesentlichen Raum ein, doch wurde ihnen ein gewisser Ehrenplatz zuteil: Ein

3 David Weil, am in ara - i"m5 "'than tchts, in: pxn -rmn 65 (2007),
S. 335-383.

4 Der Erstdruck bezeichnet Malbim noch als Rabbiner in Kempen, nennt aber
weder Druckort noch Jahr. Menasseh ben Isaak Tishbi reichte diese Angaben
auf dem Titelblatt der zweiten Auflage nach, die er 1860 in Bukarest herausgab.
Josua Gerson Münk, der Drucker der dritten Auflage (1863?), arbeitete in
Warschau, was auch der von ihm zitierte Brief Malbims aus Bukarest vom 1. Tevet
5622 (4. Dezember 1861) bestätigt; indes steht auf dem Titelblatt wiederum
Königsberg als Druckort. Bibliothekskatalogen zufolge erschienen weitere
Auflagen in Eydtkuhnen (1873), Warschau (1876, 1877, 1881) und Vilnius (1891,
1907, 1913). Seit der Ausgabe von Malbims min ,©öin nran, Warschau 1875-
1881, wo das Werk als Anhang zum dritten (Leviticus-)Band erscheint, ist es in
den „Rabbinerbibeln" (ntiro UliCipa Miqra'otgedoloi) häufig verlegt worden,
mitunter in gekürzten Fassungen und mit Superkommentaren. Malbim war für
manche Textvarianten selbst verantwortlich, wie schon seine Korrekturbemerkungen

auf Bl. 43v der Erstausgabe zeigen. Im Interesse einer datierbaren
Textgrundlage folgen meine Zitate der Erstausgabe, die online zugänglich ist
(http://www.hebrewbooks.org/35187 [01.10.2015]).

3 Siehe etwa die Dutzende von Kommentaren enthaltende Sammlung mNlpa
EPTra Tttf ,mfna ran .D'Vra dus rrtivn, Jerusalem 2005. Nur drei neuzeitliche
Erklärer wurden in diese exegetische Enzyklopädie aufgenommen: Elijahu
b. Shlomo Zalmen (1720-1797), der „Gaon von Wilna", Jakob Lorbeerbaum
von Lissa (heute: Leszno; 1770—1832) und als jüngster Malbim.

6 npi:a D"m5an urps av irnusm rain, 6 Bde. Jerusalem 2010.

317



israelischer Verehrer widmete ihnen eine besondere Seite im Internet;7
und Eliezer-Hanokh (Julien) Darmon, Talmuddozent an einer Jeschiwa in
Paris, veröffentlichte 2009 eine französische Übersetzung — sprachlich gut
gelungen, jedoch nur spärlich kommentiert.8

Malbim ist somit als Bannerträger der Tradition anerkannt; doch dieser

Autor empfand sich seinerzeit als Neuerer. Malbim betont im Vorwort der

„Seelenlieder", sein Erklärungsansatz sei präzedenzlos, und stellt am Schluss

noch einmal klar, dass er „aus Rücksicht auf die Wahrheit von sämtlichen
Kommentatoren abgewichen" sei.7 Die ausdrückliche Modernität dieses

rezentesten aller exegetischen Klassiker des Judentums lässt nach den

Bedingungen für literarische Innovation inmitten eines militant traditionalistischen
Umfelds fragen. Professor Talia Horowitz vom Shaanan College, einem

religiösen Lehrerseminar in Haifa, tat dies in mehreren Forschungsartikeln in
hebräischer Sprache; insbesondere entdeckte sie „Malbim als Dramatiker des

Hohenliedes". Erstmals in der jüdischen Auslegung, so schreibt sie, wird das

Hohelied vom Dialog zum Dreiecksdrama umgedeutet; und erstmals ersetzt
eine rrtns rtx (alegoryapraül), eine „individuelle Allegorie" der Seelenkräfte
die traditionelle kollektivhistorische Allegorie der Liebe zwischen Gott und
Israel.10 Wenn ich hier nach den Quellen dieser Innovation fragen möchte,
muss ich Malbims historischen Kontext zunächst kurz umreissen, zumal dieser

im orthodoxen Umfeld bedeutendste moderne Bibelkommentator im
deutsch-jüdischen Geschichtsnarrativ bislang keinen Platz gefunden hat.11

7 https://holiybook.wordpress.com//Nyï-irn-i-rirtinn [01.10.2015]
8 Meir LEIBUSCH Malbim, Cantiques de l'âme. Chirei ha-nefech, trad. Julien Darmon,

Lagrasse 2009.

9 Malbim, bdih 'tw [Königsberg 1857], Bl. 40v: pna vre« T?xn naxm cr-imn ->d bv

labia transan.
10 Talia Horowitz, cttuvi tw bw pp'oamn ",317an, in: Simha Raz (Hg.) rmp

roann rnr Tb itdT? enpia rrmn rnirxn, Bd. 4, Jerusalem 2002, S. 279-286;
Talia Horowitz, ,y"nx-i a"eh) cp-p©n vw rfrua bw nnhs mrens 'an nrnn1?

(rrrnc nai ",n5a,in: pxc {Shaanan) 8 (2003), S. 73-80; Talia Horowitz, na5u>

trT©n tc rbua5 D"ia5an bw îœiTan irsr : ?rrx-ipa nrnrnn wi -im - p/an, in: tra
mab rrmn niönan pmttf - rVia (Majim Midelaw - Shenaton ha-mikhlala ha-datit la-

morini) 15 (5764), S. 255-265; Tat.ta HOROWITZ, trTwn TW nTna : rramai nTü?

rrnso niTS1*? nmE>n npaa, in: nuira online (Ydwwunim online), 2007, URL: http://ki
vunim-old.macam.ac.il/article.aspx?menu=2&innerPage=articleHome&id=19
[01.10.2015]

11 Zum Folgenden siehe CARSTEN WlLKE, Die Rabbiner der Eman^pations^eit in den

deutschen, böhmischen undgrosspolnischen Eändern, 1781-1871 (Biographisches Handbuch

der Rabbiner, Teil 1), München 2004, Bd. II, S. 640-642.

318



Geboren in Wolhynien, studierte Malbim den Talmud in Warschau und

war sodann Schüler von Reb Tzvi Hirsch Eichenstein (1763—1831), des

Zaddik von Zydaczöw in Ostgalizien. Als junger Chassid durchreiste er das

jüdische Europa als Wanderprediger und machte in Breslau wegen seiner

antimodernistischen Militanz 1838 die altorthodoxe Fraktion auf sich
aufmerksam. Zum Kampf gegen die Reformer, die zur selben Zeit Abraham

Geiger als Rabbiner nach Breslau beriefen, liess Malbim sich dazu bewegen,
in Preussen zu bleiben. Zwanzig Jahre lang war er Rabbiner in der Provinz
Posen, am längsten wirkte er in Kempen/Kçpno, einem Städtchen mit
jüdischer Bevölkerungsmehrheit, gelegen im südlichsten Ausläufer der
Provinz, achtzig Kilometer östlich von Breslau und sechzig Kilometer westlich

von Kalisz. In diesem west-östlichen Grenzstreifen konnte der „Kempner
Rov" auf Rückhalt für seine chassidisch geprägte Orthodoxie zählen. Durch
seine exegetischen Veröffentlichungen berühmt geworden, erhielt der
Kleinstadtrabbiner Stellenangebote von einigen der bedeutendsten
jüdischen Gemeinden Osteuropas. 1860, drei Jahre nach dem Erfolg der
„Seelenlieder", liess er sich dazu verlocken, das Oberrabbinat von Bukarest
anzunehmen. Sein Vorgehen gegen die dortigen jüdischen Modernisten
brachten ihm jedoch eine erbitterte Kontroverse und schliesslich die

Ausweisung aus Rumänien ein. Im Alter führte er eine ähnlich konfliktbelastete
Karriere in wechselnden Gemeinden des Zarenreichs.

Malbim war nicht allein in biografischer Hinsicht ein Grenzgänger.
Auch sein monumentales exegetisches Werk führt an einen Berührungspunkt

zwischen den Extremen von Chassidismus und Aufklärung.12
Genauer gesprochen, erlaubte ihm seine starke Persönlichkeit, mit beiderlei
Vorgängern ins Gericht zu gehen, wenn er im Vorwort zu seinem
Hoheliedkommentar seine Innovativität auf einem besonders schwierigen
Gebiet betont. „All dies sind unlösbare Rätsel, versiegelte Geheimnisse, hohe
Weisheiten und verborgene Wunder", schreibt er über die Metaphern des

biblischen Texts. „Die alten Weisen haben sie durchpflügt und fanden des

Rätsels Lösung nicht; die Klugen des jüngsten Zeitalters haben den Boden

umgegraben und nichts zutage gebracht".13 Gewisse „Erklärer" (D'hfroa

12 David BERGER, Malbim's Secular Knowledge and his Relationship to the Spirit
of the Haskalah, in: Yavneh Review 5 (1966), S. 24-46, auch in DAVID BERGER,
Cultures in Collision and Conversation. Essays in the Intellectual History ofthe Jews, Boston

2011, S. 167-189.
13 Malbim, wain 'Tti> (Anm. 9), Bl. 2r: mai mann ,mainn rvmoi ,ninss nnn id>N "?a

hmariw inaix mis inns in 'ran pxua tri irnm irton ittnn mp 'aan .rna^i mariai
.IRtM

319



meva'erim) hätten dem Buch eine platte wörtliche Erklärung aufgestülpt.
Wie die Verbalwurzel belegt, meint er mit diesen „Erklärern" die „Biuris-
ten", also die Autoren des hebräischen Kommentars zur Mendelssohn-

Bibel, Aaron Wolfsohn (1754/6—1835), Joel Brill (eigentlich: Löwe; 1760—

1802) und Jehuda-Löb Benseew (1764—1838), deren Megillot-Band in Berlin

1788 erschien. Diese unverständigen Herren hätten das heilige Werk
entweiht und eine Sammlung aus Trink- und Hurenliedern daraus
gemacht.14 An zweiter Stelle kritisiert Malbim die Allegoristen (mhlPian ha-

moselini), welche sich nach Gutdünken willkürlichen Deuteleien überlassen
hätten.15 Dabei lässt er keinen Zweifel daran, dass er „den Weisen des

Midrasch in ihren Midraschim, und den meisten Kommentatoren (mttHDa

mefarsim)", also vor allem Raschi (d. i. R. Shlomo b. Isaak aus Troyes; 1040—

1105), dem Kommentator par excellence, kühn die Glaubwürdigkeit
abspricht. Drittens hätten gewisse profanwissenschaftliche Gelehrte

nTpnn hakhme ha-haqira) physikalische und astronomische Lehren verschlüsselt

im Hohenlied finden wollen, seien dabei aber übermässig scharfsinnig

vorgegangen. Die Polemik gilt vermutlich Mose b. Samuel Ibn Tibbon
(um 1200—um 1283), einem Aristoteliker des 13. Jahrhunderts.16

Das Hauptübel der Forschungslage bestehe darin, so Malbim, dass alle

ernsthaften Erklärer allzu rasch zum Tai {remedy und ttm (deras) geeilt seien,
also zur typologischen und homiletischen Ausdeutung, ohne sich beim OIPD

{pesai), dem einfachen Wortsinn, hinreichend aufzuhalten. Der eigentliche
Ausgangspunkt und Schlüssel müsse aber „die Peshat-förmige Erklärung"
(wsn nsnn ha-be'ur ha-pesati) sein. Und nun verspricht Malbim, „ein neues

Tor" zu öffnen, das weder beim äusseren Schein der erotischen Rede

stehenbleibe, noch sie auf die Gemeinschaft Israels beziehen, noch auch

naturwissenschaftliche Wahrheiten hineinlesen wolle.17

14 Malbim, tpsan tip (Anm. 9), Bl. 40r: ms rix oxm nann rrn 'n poa -o nxin k?n

amans o ,nm teti nipaap Vara ,aa5tp k? namna aaVa ,t:dws 'tpaann crannan miraan
amnrn a>"an ,i»t «5 naaipsn înV?» pans an .naatn nanpa an"? mn .anstiy 'sd inaixa

man naw DTipa aoain o iaam ,Dina'7 nmaxan D'an nn"? mn .antti amyap ^ann1?

.nanm hinan aap .araxn aap ,niTT aap ,i"n tip ,maaan

15 Malbim, ipsan 'mip (Anm. 9), Bl. 2v: anmsn man aaan1? c1«.

16 Siehe OTTFRIED FRAISSE, Moses ibn Tibbons Kommentar %um Hohenlied und sein

poetologisch-philosophisches Programm (Studia Judaica, Bd. 25), Berlin / New York
2004.

17 Malbim, tpsan h,ip (Anm. 9), Bl. 2v: maiaan naaipna xh [...] tpan aanp ph nnsx nan

xtpa hxatP1 nhnpa hy xha [...] -oaa hipaan naiaa nmaai xh pnnipna nrn hwan maaam nnna
.ahysaa anm 'tpya hy xh ma ,ahtpa 'tpaas ^sh aapn

320



Malbim organisiert seinen Kommentar in zwei Kolumnen: die rechte

nennt er (masal), die Parabel, und die linke (melisa), die metaphorische

Aussage. Der masal-Teil beschreibt die erzählerische Form, die diesem

Werk, man muss sagen zum Schein, gegeben worden ist. Malbim erzählt
seine religionsphilosophische Lehre in Gestalt einer Parabel.18 Eine Schafhirtin,

die bereits einem Mann ihres Standes zur Heirat versprochen ist und
ihn liebt, macht durch ihre Schönheit den König auf sich aufmerksam. Der
wollüstige Monarch lässt sie kurzerhand entführen und in seinen Harem
einsperren, wo eine Schar von Zofen, die „TöchterJerusalems", sie bewacht
und dem König gefügig machen will. Die gefangene Schäferin allerdings
bleibt ihrem Geliebten treu, der ihr nachgereist ist und im Hof den Harems
nach ihr schmachtet. Das Hohelied beschreibt nun fünf Fluchtversuche, bei
denen die Eingesperrte mit ihrem Schäfer erst Kontakt aufnimmt und sogar
zweimal zu einem kurzen Stelldichein mit ihm zusammentreffen kann, aber

jedes Mal von den Töchtern Jerusalems eingefangen und zurückgebracht
wird. Beim vierten Mal kann sie die Verfolgerinnen abschütteln und gelangt
bis ans Stadttor, dort jedoch entdecken sie die Wächter und misshandeln
sie. In diesem Moment wird ihr klar, dass ihre Fluchtversuche aussichtslos
sind. Trotzdem verweigert sie sich Salomon weiterhin, bis sie sich in einer
Art Liebestod mit ihrem Geliebten wieder vereint.

Diese Dreiecksgeschichte nimmt Malbim als Vorlage einer allegorischen
Ausdeutung. Der ferne Schäfer ist Gott und die Schäferin die ihm
angetraute Seele (naitf] nesamä)\ König Salomon ist der Trieb (~iV_yeset), der den
Leib beherrscht; des Königs Leibgarde sind die Körperglieder. Die zahlreichen

Frauen, Zofen, Mägde und Torwächter sind die Seelenvermögen. Der
Königspalast ist die Sinnenwelt, seine Mauern und Riegel sind die Materie.19
Die allegorische Geschichte handelt von der Auflehnung der Seele gegen
die Körpernatur, ihrem Rückstreben zur reinen Geistigkeit Gottes, die erst
nach dem Tod ihre Erfüllung finden kann.

Es wäre nun allerdings ein Fehler, in dem Schäfernarrativ den wörtlichen
und in dem Seelenkampf sozusagen einen Derash des biblischen Textes zu
vermuten. Die psychologische Allegorie des Geist-Körper-Duells, so versichert

der Autor, sei der Peshat, selbst, denn den inneren Kampf zwischen

18 Malbim, tpsan (Anm. 9), Bl. 2v, 3r-v.
19 Eine umfassende Erklärung der Allegorie gibt MALBIM, ItfMn 'TW (Anm. 9),

Bl. 4r-v, 5v-6r zu HL 1,1. Über die Leibwache insbesondere siehe Bl. 20r-v zu
HL 3,7, über die Frauen Bl. 31v zu HL 6,8, über die Wachen Bl. 28r zu HL 5,7,
über die Palastmauer Bl. 6r zu HL 1,2, über den Harem Bl. 7r zu HL 1,4, über
das Kleid Bl. 27r-v zu HL 5,3.

321



Gott und der Körperwelt habe Salomon anhand seiner persönlichen
Biographie wie ein seelisches Tagebuch beschrieben. Mit den fünf Fluchtversuchen

der Schäferin sei Salomons wiederholter Offenbarungsempfang
gemeint, nämlich das Traumgesicht in Giv'on (1 Kön 3,5), der Auftrag zum
Tempelbau (1 Kön 6,11), die göttliche Erscheinung bei der Tempelweihe
(1 Kön 9,2) und der Tadel für seine Untreue (1 Kön 11,11), abschliessend

mit dem Tod des Königs (1 Kön 11,43).
Salomons intellektuelle Biographie also gilt Malbim als der Peshat, während

die Schäfergeschichte nur als ein vorgeblicher Wortsinn, eine Art Schutzhülle,
der eigentlichen Metapher vorgeschaltet ist.20 Malbim setzt also von Anfang
an eine Deutungsstufe höher an als die midraschische und mittelalterliche

Erklärung, welche die Liebesgeschichte für den Wortsinn, den Exodus und die

Zukunft Israels aber für den übertragenen Sinn hielt. Auch Salomons Leben,

ja die Gefangenschaft und Erlösung der Menschenseele selbst, sind bei

Malbim nur ein Gleichnis für ein ungleich bedeutsameres kosmisches

Geschehen, nämlich die Rückkehr der Schechina, der göttlichen Gegenwart, aus

dem metaphysischen Exil. Malbim beschreibt diese Heilsvorgänge im
Schlusskapitel seines Kommentars in der Begrifflichkeit der lurianischen
Kabbala. Gehüllt in das „Brautkleid" der Sefira mXDn (Uferet), werde die Schechina

zur verborgenen Gottheit zurückkehren; ihre eheliche Vereinigung
werde die Welt des inn {tohu „Chaos") unter Wiederherstellung der ursprünglichen

Harmonie in die Welt des flpTl (tiqqun „Neuschöpfung") verwandeln.21

Abgesehen von den verhüllten Polemiken gegen die mendelssohnische

Bibelausgabe zitiert Malbim in den „Seelenliedern" keine zeitgenössischen
Autoren. Gleichwohl äussert er ausdrücklich seinen Anspruch, Erkenntnisse

der Philosophie, Medizin, Botanik, und Chemie, vor allem aber der

Psychologie (WDUn naan hokbmat na-nefes) für seine exegetischen Bemühungen
zu nutzen.22 Folglich beschreibt er als Ziel seines Werks eine polyphone
Komposition für „die Melodien der Prophétie und der Verstandeserkennt-
nis (rfownm rwnun ha-nevu'a weha-haskala), welche das Lied der Seele sind".23

20 Malbim, u>s:in 'tb? (Anm. 9), Bl. 40v-41r.
21 Malbim, ©sun 'TW (Anm. 9), Bl. 29r zu HL 5,12.

22 MALBIM beruft sich tffwn 'TB? (Anm. 9), Bl. 3r auf die Philosophen und Psycho¬

logen (rrtinn 'nam nprran 'aan) und Bl. 23r zu HL 4,5 auf die Psychologie naan

cwn); während er Bl. 27v zu HL 5,5 die Alchimie (rwa'Opxn naxpa) als Vergleich
heranzieht. Ferner nimmt er Bl. 14r zu HL 2,7 Anleihe bei der Anatomie, Bl.
15r zu HL 2,11 bei der Botanik, Bl. 19v zu HL 3,6 bei der Chemie und Bl. 32r

zu HL 6,10 bei der Astronomie.
23 Malbim, CQjn tip (Anm. 9), Bl. 12v zu HL 2,12: rcmn w Nine; niotpnm ntomn irrrar.

322



Die Begriffe von Malbims Wissenschaft folgen weithin mittelalterlicharistotelischer

Analytik,24 doch wird zweimal ausdrücklich Immanuel Kants

(1724—1804) Kritik der reinen Vernunft, allerdings ohne Nennung ihres
Autors, als pDffiT! np-Q nann (hokhmat biqqur ha-sekhel) zitiert.25 Auch an mehreren
weiteren Stellen seines Kommentars referiert Malbim aus der transzendentalen

Ästhetik die Abhängigkeit aller menschlichen Wahrnehmung von den

Anschauungsformen Raum und Zeit, und kontrastiert sie mit den aller
Sinnlichkeit endiobenen Ideen der unverkörperten Seelen:

Vor ihrer Verbindung mit dem Körper hatte die Seele keine Wahrnehmung,
weder nach Qualität, Quantität, Zeit, Raum noch anderen körperlichen
Bedingungen und Wahrnehmungen. Der entstofflichte Verstand hatte vielmehr eine

Wahrnehmung der Dinge an sich, abgelöst von Zeit und Raum, welche als

Akzidenzien die Bedingungen des verkörperten Verstandes sind.26

Malbim vermischt hier die Anschauungsformen Raum und Zeit mit den

Verstandesbegriffen Qualität und Quantität. Offenbar auf der Basis der

Kategorientafel, die in der Kritik der reinen Vernunft (B106) erscheint, zählt
Malbim die zwölf Verstandeskategorien mit ihren vier Stammbegriffen
zusammen und findet dann heraus, dass das Ergebnis dieser Rechenoperation,
wenn man es verdoppelt, die Zahl 32 ergibt. Dies nun entspricht der Zahl
der menschlichen Zähne, womit sich folglich der Hoheliedvers „Deine
Zähne sind wie eine Herde Lämmer, die aus der Schwemme kommen" auf
die transzendentale Analytik beziehen lässt.27 Auf die kantische Philosophie
dürfte sich Malbim auch beziehen, wenn er in der Gegenüberstellung von
Seh- und Hörvermögen auf die Unterscheidung der theoretischen und der

praktischen Vernunft angespielt sieht.28

24 Besonders ausführlich MALBIM, trean 'TW (Anm. 9), Bl. lOv zu HL 1,10.
25 Malbim, waan mny (Anm. 9), Bl. 10v zu HL 1,11 und Bl. 22v zu HL 4,2.
26 Malbim, csan te? (Anm. 9), Bl. lOr zu HL 1,10: nmn xP nmn nnti'pnn ma tynan

aa>man Pawn o rrtrai amn ^xan Pm mpai im niaai mmx ,om wwaa im mw rmra
"icpan Pawn 'xan nnw nnpan mpam larna awsia nanyn an© im cmmn rur nmna

nmn. Begriffe aus der transzendentalen Ästhetik erscheinen ohne Hinweis auf
ihre Quelle auch auf Bl. 8r zu HL 1,6 und Bl. 36v zu HL 8,2.

27 MALBIM, E>nan 1-PW (Anm. 9), Bl. 22v zu HL 4,2. Kants Kategorienlehre er¬

scheint ähnlich auch in Malbims Kommentar mW pm (1849), zu Jes 29,17, in:
omanm mxma, Vilnius 1891, Bd. V, S. 132.

28 Siehe dazu Malbim, oman (Anm. 9), Bl. 16v zu HL 2,14 o>nan nxna nam

'tyyan Pawn xm nPipi paryn Pawn xm); vgl. auch Malbim, ©Dan 'tw (Anm. 9), Bl.
22r zu HL 3,11 die „Krone der praktischen Vernunft" (roan Pnom may). Siehe
dazu auch die Anmerkung Julien Darmons in MALBIM, Cantiques de lâme

(Anm. 8), S. 96-97.

323



Bei dem oberflächlichen Charakter solcher Anleihen mag es nicht
verwundern, dass Malbims Glaubenswissenschaft einer durchaus vorkritischen

Naturtheologie folgt, die aus der geregelten Führung (runin hanhagd)

der Welt auf das Dasein Gottes schliesst.29 Insbesondere findet Malbim
seine philosophische Heimat in einem von Mose b. Maimon / Maimoni-
des (1138 —1204) vermittelten mittelalterlichen Begriffskomplex, der in
der Philosophie seiner Zeit schon seit Descartes ausgetilgt war: Er ist
davon überzeugt, dass sich Welt und Mensch wie Makrokosmos und
Mikrokosmos zueinander verhalten.30 Der zentrale Bestandteil seiner Psychologie

ist die aristotelische Vorstellung von den drei Seelenstufen, der

Pflanzen-, Tier- und Vernunftseele, die respektive in Leber, Herz und
Gehirn ihren Wohnort haben. Deren ideale Hierarchie reflektiert die Anordnung

der Himmelssphären im geozentrischen Weltsystem (sublunar, pla-
netar, intelügibel) und der Heiligkeitsbereiche im Jerusalemer Tempel
(Tempelvorhof, Hekhal, Allerheiligstes). Aus der kabbalistischen Spekulation

fügt Malbim zusätzliche Analogien mit den drei Triaden in der
Sefi.ro t-hchrc, dem himmlischen Thronsaal (Engel, Thronwesen, Gott)
und den drei Schöpfungsstufen (rPOT 'asiyya, m1Tjesira, nX'-Q beri'a) hinzu.
Auch die drei kabbalistischen Seelenstufen (WD1 nefes, nn ruah, naW3 nesama)

setzt er in Entsprechung zu den aristotelischen.31

Pflanzen-, Tier- und Vernunftseele sind jeweils spezifische mniD (kohol),

Seelenvermögen, zugeordnet.32 In einer anderen Metaphorik sind alle drei
Seelenteile den Privatwohnungen einer Stadt zu vergleichen; ihre gemeinsamen

Seelenvermögen stellen die öffentliche Sphäre dar.33 Die Hierarchie
dieser Seelenvermögen, ihre Beziehungen untereinander und ihre
Unterwerfung unter die Vernunftseele34 sind das psychologische Erkenntnisobjekt,

dem Malbims Hauptinteresse gilt. In fast allen Kollektivakteuren des

Hohenliedes findet Malbim die Seelenvermögen allegorisch abgebildet, sei

es in Salomons Frauen und Palastdamen,35 den Brüdern der Heldin, den

von ihr gesuchten Schafhirten einschliesslich ihrer Schafe, den Pferden vor

29 MALBIM, wsin 'TW (Anm. 9), Bl. 6r zu HL 1,2, Bl. 9r zu HL 1,8.

30 Malbim, tt>s:n ,-pü (Anm. 9), Bl. llv zu HL 1,16, Bl. 13r zu HL 2,3, Bl. 20v zu
HL 3,10.

31 Malbim, cam nw (Anm. 9), Bl. 30v.

32 MALBIM, train (Anm. 9), Bl. 41 r.

33 Malbim, E>D:n 'T© (Anm. 9), Bl. 18v zu HL 3,2.

34 Malbim, ira:n (Anm. 9), Bl. 24r zu HL 4,8.

35 MALBIM, WDin 'T® (Anm. 9), Bl. lOr zu HL 1,9 erklärt die Frauen und Konkubinen

abweichend als Allegorien der Sünden und Laster.

324



Salomons Wagen, den Töchtern Jerusalems, den Füchsen im Weinberg, o-
der den Wachmannschaften.36

Malbim gibt daher an verschiedenen Stellen Aufzählungen der niniD

(kohot), lässt sie jedoch absichtlich unvollständig. Offenbar ist immerhin,
dass er die aristotelische Lehre von den fünf Seelenvermögen des Ernährens,

Wahrnehmens, Begehrens, Bewegens und Erkennens verarbeitete,
die er abgewandelt in mittelalterlich-philosophischen Werken finden
konnte.37 Allerdings nimmt in seiner Interpretation der Seelenkräfte das

Begehrungsvermögen den zentralen Platz ein. Malbim bezeichnet es mit
dem Begriff "invno ni3 ikoah mit'orer, wörtlich etwa „emotive Kraft"), der
über Samuel b. Jehuda Ibn Tibbon (1160—1230) und Moses Maimonides
auf al-Färäbls (um 872—950) salmiya zurückgeht. Anders als in der

Philosophiegeschichte seit Aristoteles ist das Begehrungsvermögen bei Malbim
nicht nur eine der fünf klassischen Seelenkräfte, sondern wird zum Inbegriff

der ganzen physischen Persönlichkeit, identifiziert mit dem Begriff
des Triebes (TU), dem Zentralbegriff der rabbinischen Psychologie. „Das
Begehrungsvermögen, anders gesagt der Trieb ("HP) regiert den Körper; ihm
sind alle Vermögen Untertan; er wird als 'König Salomon' bezeichnet, denn

er regiert die ganze Stadt, das heisst Salomons ganzen Körper".38 Wie Kant
es in der Kritik derpraktischen Vernunft ausdrückt, ist der Wille als blosses

Begehrungsvermögen aufzufassen und das Leben als „das Vermögen eines

Wesens, nach Gesetzen des Begehrungsvermögens zu handeln".39

36 MALBIM, warn 'TW (Anm. 9), Bl. 4v meint die Töchter Jerusalems, Bl. 8r zu HL
1,6 die Brüder, Bl. 9v zu HL 1,8 die Hirten, ebd. zu HL 1,9 Pharaos Gespanne,
Bl. 12v zu HL 2,2 die Dornen der Rosen, Bl. 14r zu HL 2,7 wiederum die Töchter
Jerusalems, Bl. 17r zu HL 2,15 die Füchse, Bl. 28r zu HL 5,7 die Torwächter.

37 Seine diesbezügliche Terminologie stammt aus al-Färäbls „Musterstaat" und

war ihm aus ihrer Paraphrase bei MAIMONIDES, crpis nnaii> III, 19, geläufig.
Die „Acht Kapitel" des Maimonides, die Malbim in der hebräischen Übersetzung

von SAMUEL IBN Tibbon gelesen zu haben scheint, zitiert er in einem
anderen Zusammenhang in MALBIM, tt'Din (Anm. 9), Bl. 35r zu HL 7,8.

Die Kapitel über die Seelenvermögen bei ABRAHAM Ibn Daud (1110—1180),

nain nnaxn III, 1,1, und bei Jehuda Halevi (1075-1141), Ku%ari\,12, scheinen

keinen Einfluss auf Malbims Darstellung ausgeübt zu haben, obwohl dieser

auf das letztere Werk wiederum in einem anderen Zusammenhang
verweist; siehe MALBIM, E>Din 'Ttt? (Anm. 9), Bl. 25r zu HL 4,13.

38 Malbim, wain 'tw (Anm. 9), Bl. 4r-5r.
39 Kritik derpraktischen Vernunft, Vorrede, AA 5. An anderer Stelle bezeichnet

Malbim die Vorstellung als das Wesen der Seele; MALBIM, tfDin 'TW (Anm. 9),
Bl. 24v zu HL 4,10.

325



Der Feind ist damit klar identifiziert, und das Schlachtfeld für einen

psychologischen Bürgerkrieg zwischen Gottesliebe und Begierde abgesteckt.40
Diese Kampfmetapher erlaubt es nun, die philosophische Psychologie, die

zugleich als Kosmologie auftritt, nicht mit systematischen, sondern
vielmehr mit narrativen Mitteln zu durchdringen. Das Dreiecksdrama aus König,

Schäferin und Schäfer versinnbildlicht eine konfliktive Dreierkonstellation

von Begierde, Seele und Gott, die an Sigmund Freuds (1856—1939)

topisches System des psychischen Apparats aus Es, Ich und Über-Ich erinnert.

Narratologisch betrachtet erscheint die Dramenhandlung in den von
Stephen Karpman beschriebenen Formen des Dramadreiecks aus Verfolger,

Opfer und Retter. Die Handlungsentwicklung besteht in der Zuspitzung

des Konflikts, die Peripetie in der Misshandlung der Frau durch die

Wächter, die auf die jenseitige Lösung verweist.
Die dramatische Dreiecksgeschichte des Hohenliedes, wie Malbim sie

in die jüdische Literatur einführt, war mitnichten seine eigene Erfindung.
In der christlichen Bibelinterpretation erschien sie zur Aufklärungszeit in
Reaktion auf die radikale Säkularisierung des Textes durch die von Johann
Gottfried Herder (1706—1763) vertretene Fragmentenhypothese: Die
erbauliche Schäferfabel bot die Chance, dem Hohelied eine Botschaft von
religionsethischer Relevanz zu belassen. Als ihr eigentlicher Erfinder muss
der niedersächsische Pfarrer Johann Friedrich Jacobi gelten. Dessen Idee,
das Hohelied gewissermassen als bürgerliches Trauerspiel zu lesen, wurde
in der Biedermeierzeit von den namhaftesten deutschen Alttestamentlern
übernommen und philologisch verteidigt. Friedrich Wilhelm Carl
Umbreit (1795—1860)41 und Georg Heinrich August Ewald (1803—1875)42

machten sie seit den 1820er Jahren zur herrschenden Interpretation, von
der sich selbst Goethe überzeugt zeigte. Ohne auf allegorische Deutungsverfahren

zurückgreifen zu müssen, vermochte man den biblischen Text
als ein anrührendes Theaterstück zu interpretieren, in dem die romantische

Monogamie des Schäferpaares und vor allem die weibliche Scham-

haftigkeit der Heldin gegen den lasterhaften Luxus von Salomons Harem
den Sieg erringen. Wie die Alttestamentier stets betonen, erweise das Ho-

40 Malbim, wain 'tip (Anm. 9), Bl. 3r.

41 Friedrich Wilhelm Carl Umbreit, Lied der Liebe, das älteste und schönste aus
dem Morgenlande, neu übersetzt und ästhetisch erklärt, Göttingen 1820; vermehrte
Ausgabe Heidelberg 1828.

42 Georg Heinrich August Ewald, Das Hohelied Salomo 's, übersetzt mit Einlei¬

tung Anmerkungen und einem Anhang über den Prediger, Göttingen 1826.

326



helied die moralische Überlegenheit der christlichen Ehe über ihre
rückständige orientalische Vorläuferin. Mit christlich-apologetischer Salbung
verkündete Franz Delitzsch (1813—1890): „Im Hohenliede schwebt die

Liebe wirklich auf der reinen und keuschen Ebene der Monogamie und
hat das fleischlich gefährliche, unruhvolle, selbstzerstörerische polygamische

Verhältniss überwunden."43 Die moralisierende Deutung der Protestanten

bürgerte Ernest Renan (1823—1892) 1860 in Frankreich ein, wo die

Theaterfassung mit orientalisierendem Flitter tatsächlich auch auf die

Bühne gebracht wurde.44 Nachdem die Dramenhypothese schliesslich
auch die angloamerikanische Bibelkritik eroberte, wurde sie von den im
20. Jahrhundert vorherrschenden ritualtheoretischen Ansätzen ziemlich

plötzlich verdrängt. Heute greift allenfalls die evangelikale Populärpredigt
noch auf sie zurück.45 In der akademischen Kritik hat, wie Stefan Schreiner

schreibt, „in der letzten Zeit niemand mehr den ernstzunehmenden
Versuch gewagt, ihr neues Ansehen verschaffen zu wollen. Zu oft haben
die 'Dramatiker' für ihre Mühe nur Kritik geerntet und sich teilweise derben

Spott gefallen lassen müssen".46

Man könnte an dieser Stelle den vorläufigen Schluss ziehen, dass in
den orthodoxen exegetischen Klassiker nicht wenige externe, sozusagen
unkoschere Bestandteile eingegangen sind. Die Seelenlehre ist Aristoteles
und al-Färäbl geschuldet, die Zweiweltenlehre den Piatonikern; die Lehre

vom Primat des Begehrens gehört seit Spinoza zur psychologischen
Moderne. Während einige kuriose Bruchstücke aus Kant stammen, ist die
gesamte narrative Intrige dem deutschen Reformprotestantismus
nachgeschrieben. Die ausschmückenden Details erinnern an zeittypische
Rettungsopern im Gefolge von Mozarts Entführung aus dem Serail. Bemerkenswert

ist, dass die im protestantischen Herkunftsmilieu längst abgehalfterte
Haremsintrige dank Malbim nunmehr unter den Chassidim ihre dankbarsten

Leser findet. Malbim hat sich hier keinerlei Spott ausgesetzt.

43 Franz Delitzsch, Das Hohelied untersucht und ausgelegt, Leipzig 1851, S. 177.

44 ERNEST Renan, He Cantique des Cantiques, Paris 1860; JEAN DE BONNEFON,
He Cantique des Cantiques qui est sur Salomon. Traduit littéralement et remis à la scène.

A étéjouépour lapremièrefois à Paris le 22 mai 1905. Illustrations de F. Kupka, Paris
1905.

45 http://www.biblenewsl.com/docs/shulamit.htm [01.10.2015]; http://www.bi
ble.ca/archeology/bible-archeology-maps-timeline-chronology-song-of-solom
on-song-canticles-abishag-shepherd-boy-love-triangle-960bc.htm [01.10.2015]

46 STEFAN Schreiner, Das Hohelied. Hied der nieder von Schelomo (Verlag der Welt¬

religionen — Taschenbuch, Bd. 1), Frankfurt 2007, S. 118.

327



So umfangreich diese Liste literarischer Anleihen sein auch mag, das

kulturelle Profil eines Autors kann nicht unmittelbar aus ihr abgelesen werden.
Bei der Analyse der interkulturellen Transfervorgänge, die sich in den
Sinnschichten eines Textes niederschlagen, zählen nicht allein die Herkunft der

einzelnen Motive, sondern auch ihr Mischungsschema und ihr Platz im
neuen Sinnzusammenhang. Malbim zitiert zwar Kants Kategorienlehre,
doch er streicht zugleich deren antidogmatischen Impetus, ja er nimmt sie

sogar zur Unterstreichung einer mystischen Metaphysik in den Dienst. Die
Unterscheidung zwischen den apriorischen Verstandesbegriffen und den

zwar auf Anschauung gegründeten, doch nicht objektiven Urteilen wird
interpretiert gemäss der Zweiweltenlehre Piatons (427—347 v.). Mehr noch,
bei näherem Hinsehen weicht auch der platonische Dualismus einem rab-
binischen Menschenbild, das nicht die asketische Ablösung vom Weltlichen,

sondern dessen Heiligung durch die Gesetzespraxis fordert. Die
Seelenvermögen, so schreibt Malbim, können veredelt und verfeinert werden:
Dies sei einst durch die Opfer geschehen und werde nun durch Gebotserfüllung

und Zügelung der Begierde erreicht.47 Dass Seele und Leib in Frieden

(m3w) miteinander leben, ist das eigentliche Ziel der Ethik, so wie die friedliche

Herrschaft des Ehemanns über seine Frau der Idealzustand der Ehe ist.48

Malbim weitet diese monistische Sicht der menschlichen Person durch
einen Seelenmythos kabbalistischer Herkunft aus, den er zum Beispiel in
den Familienverhältnissen der Heldin ausgedrückt sieht. Die Seele hat, ganz
nach soharischer Vorstellung, Halbbrüder auf Vatersseite, nämlich die

körperlosen Intelligenzen, und Brüder auf Mutterseite, nämlich Wille und
Vorstellung.49 Als Mutter der Seele gilt der Körper, wiewohl die Seele zugleich
aus der Welt der göttlichen Emanation (m^XN asilut) stammt50 und zur
Ideenschau,51 ja zur Vereinigung mit dem Unendlichen (TO TN en-soj) fähig
ist.52 Mittel- und Treffpunkt zwischen dem Menschen und dem göttlichen
Urgrund ist der Jerusalemer Tempel.

47 Malbim, train 'Tttf (Anm. 9), Bl. 20v zu HL 3,9, Bl. 25v zu HL 4,13 und Bl. 27r
zu HL 5,2.

48 Malbim, rain 'TB? (Anm. 9), Bl. 21v-22r zu HL 3,10-11. Ähnlich auch MAL-
bims Kommentar zu Ps 45,1: Tin fra1 on mmnoi n'riora ra:n rito Strato toi
rtisn 11X1 nraxn nnra nwio rr nnn imt nnnun mraim ,n,-nn mnttf ruopn.

49 MALBIM, rain 'Tttf (Anm. 9), Bl. 8r zu HL. 1,6: OTiMn D'riora, gegenüber non

nmn mnn nnn nnwnan nom nanan.

50 Malbim, ram 'TB? (Anm. 9), Bl. 37r zu HL 8,5.

51 MALBIM, rain 'TW (Anm. 9), Bl. 1 lr zu HL 1,13.

52 MALBIM, com 'TW (Anm. 9), Bl. 1 lv-12r zu HL 1,17, Bl. 42v im Schlusskapitel.

328



Auch die Seelenwanderung erfüllt eine Funktion bei dieser Läuterung,53
die Malbim anhand der kabbalistischen, nicht der aristotelischen Psychologie
bespricht. In den zentralen Kapiteln seines Kommentars zieht er die
kabbalistischen Spekulationen über das jenseitige Schicksal der fünf höheren
Seelenstufen heran. Die unterste Seele (©Dl nefes) verbleibt nach dem Tod
im Grab und erleidet dort Qualen.54 Die zweite Seele (rrn ruah) identifiziert
Malbim mit dem erworbenen, hylischen Intellekt und sieht ihn in der „kleinen

Schwester" des Hohenlied-Schlusskapitels verbildlicht. Die Frage seines

Nachlebens macht er zum Gegenstand komplizierter Erwägungen.55
Die dritte, unsterbliche Seele (na©l nesamà) trauert im Jenseits um ihren
Leib.56 Sodann hat der Mensch noch zwei höchste Seelenstufen, von denen

rrn (hayya) im Hohenlied durch die Nachtigall symbolisiert ist, denn sie

gleicht einem Zugvogel, der in der Entrückung den Leib verlassen kann und
sich zeitweilig in einem Seelenbund bei Gott aufhält. Demgegenüber steht
die Taube für die HTTP (yehida), die beständig mit Gott vereint ist.57

Weitaus häufiger erörtert Malbim die Hierarchie der niederen Seelenvermögen,

doch sind seine Angaben wohl mit Absicht so vage gehalten, dass

sich sein System nur hypothetisch rekonstruieren lässt. Am ausführlichen
erklärt er sich im Kommentar zum siebten Kapitel des Hohenliedes: Hier
nämlich verteilt er die Seelenvermögen allegorisch über den Leib der
tanzenden Sulamitin, den der Text von unten nach oben beschreibt. Drei
Vermögen gehören zur vegetativen Seele: in den Beinen sitzt die bewegende, in
den Hüften die reproduktive und im Bauch die nutritive Kraft.58 Der
animalischen Seele, die in der Brust wohnt, gibt Malbim allein das Begehrungsvermögen

mit seinen zwei „Zwillingstöchtern", Wut und Lust, die er durch
die Brüste der Sulamitin symbolisiert sieht.59 An anderer Stelle zählt Malbim
ebenfalls drei animalische Seelenvermögen auf: die Vorstellungskraft und

53 Malbim, ©sin T1© (Anm. 9), Bl. 31r zu HL 6,2.
54 MALBIM, ©sin 1T© (Anm. 9), Bl. 35v zu HL 7,12. In einem seiner seltenen direkten

Zitate moderner Autoren beruft sich Malbim hier auf das Werk Ma'avarYabbok
des Aron BerACHJA von Modena (1626).

55 MALBIM, ©Din 1T© (Anm. 9), Bl. 38v-39r zu HL 8,8; siehe auch in der Einleitung
Bl. 5v.

56 Malbim, ©sin ,-r© (Anm. 9), Bl. 36v zu HL 8,1.
57 MALBIM, ©Sin n1© (Anm. 9), Bl. 15v-16r zu HL 2,12, 21r zu HL 3,10, 23v zu

HL 4,7, 28v zu HL 5,6.
58 Malbim, ©sin ,_p© (Anm. 9), Bl. 33r-v zu HL 7,2.
59 Malbim, ©sin ,_r© (Anm. 9), Bl. 33v-34r zu HL 7,4 nrn©© unxnn nsm uoynn nnn

Tranan nsn nrtim an© Vi ,niss '»xn; ebenso Bl. 23r zu HL 4,5: nsm mxrin nun

'loysn.

329



zwei Formen der Begierde, als TTOnan (ha-mit'orer) und mxn&n (ha-mit'amveh)
unterschieden.60 Diese Verdopplung des Begehrungsvermögens durch zwei

Begriffe, die eigentlich Synonyme sind, nimmt Malbim auch an anderen
Stellen seines Werkes vor.61 Sie soll die Verlangen nach Macht und Sinnenlust

voneinander unterscheiden;62 möglicherweise betont auch Tnyrian (ha-

mit'orer) eher den physiologischen und mxnan (/ha-mit'amveh) den theologischen

Aspekt der Begierde. Denn mxrian (ha-mit'awmh) entspricht bei
mittelalterlichen Denkern wie Isaak Abravanel (1437—1508) der aus Adams
Sünde entstandenen menschlichen Schwäche, vergleichbar mit der augusti-
nischen concupiscentia. Auch in den mn onax (Amarim Tanja), dem chassidi-
schen Lehrbuch des Lubawitscher Rebben Shneur-Zalman von Lyadi
(1745—1812), wird mxnan (ha-mit'awmh) in lurianischer Begrifflichkeit als

jener Antrieb definiert, der aus der Welt der „Schalen" (msrio kelippot) des

Bösen herrührt und zur Gesetzesübertretung treibt. Zur lurianischen
Begriffswelt passt es, dass bei Malbim die intellektuellen Vermögen als naon

(hokhma), nm {bina), und run {da'at) ebenfalls dreigeteilt sind.63 Diese

Vorstellung machten sich die Lubawitscher Chassidim so sehr zu eigen, dass sie

das Akronym "Tan „Chabad" zu ihrer Selbstbezeichnung wählten.
Die folgende Tabelle soll das Schema wiedergeben, nach dem sich

Malbim den Seelenapparat vermutlich vorgestellt hat, und es seinen Quellen
gegenüberstellen.

Aristoteles,
De anima II, 3

Thomas v. Aquin,
Summa theologiae I, q.

78, art. le

ç.
dianoêtikôn

rationalis

2
orektikôn

appetitiva

2
aisthetikôn

sensitiva

al-Farabi,
Mabädi, XXIII

Mose b. Maimon,
Shemoneh Peraqim. I
(übers. Samuel Ibn

Tibbon)

^ mujakkira
divri

^ sahwijja
mit'orer

2
mutahayjila
medammeh

2
mudrika

margis

Malbim,
©Din 'TIP (1857)

1 hokhma
2 bina
3 da at
4 mit'an'eh

5 mit'orer

6 medammeh

Bedeutung

prakt. Vernunft
reine Vernunft

Verstand

Begehrung

Vorstellung

Wahrnehmung

60 Malbim, tpsan m'w (Anm. 9), Bl. 9v zu HL 1,8: amam mxnam -nisnani yrann na.

61 Siehe Malbim zu Prov. 1,2: nannn as? -nisnam mxnan man iah?11.

62 Malbim, ipdjh 'tip (Anm. 9), Bl. 18v zu HL 3,2.

63 MALBIM, com TW (Anm. 9), Bl. 6v zu HL 1,3; ebenso Bl. 41r im Schlusskapitel.

330



ghadiya 7 %an Ernährung
%an 8 molid Zeugung

9 tenu'a Bewegung

Wie aus dem Schema ersichtlich, hat Malbim die Fünferlisten von Aristoteles

und al-Färäbl kombiniert, um eine ideale Neunzahl, aufgeteilt in drei

Dreiergruppen, zu erreichen. Dazu hat er den beiden vegetativen Vermögen
ein Zeugungsvermögen als dritte Kraft hinzugerechnet; bei den animalischen

Vermögen hat er die Begierde zweigeteilt, jedoch zugleich die

Wahrnehmung der Vorstellung eingeordnet.64 Schliesslich hat er das Denkvermögen

nach kabbalistischer Tradition in drei zerlegt.

Beweggrund und Flauptaussage dieser psychologischen Zahlenspielerei
erklärt Malbim am Schluss seines Kommentars.65 Die drei Dreiergruppen
von Vermögen entsprechen der Zahl und lurianischen Gruppierung der
kabbalistischen Sefirot, weil Malbim die Sefira rm1?» malkhut — die unterste,
körperlichste, mächtigste und weiblichste der sefirot — als ein herrschendes

Vermögen hinzuzählt (©DU 7©N rf7©aam mD^an mu middat ha-malkhut iveha-

memsala aser ba-nefes), was ohne aristotelisches Vorbild ist, aber in etwa dem
stoischen hegemonikon entspricht. Dieses Selbstbeherrschungsvermögen
wird in der anthropomorphen Symbolik der tanzenden Sulamitin durch den
Flals symbolisiert.66 Wiederum ist Malbim nicht systematisch in seiner

Begrifflichkeit, die ein ebenfalls nicht klar ausgeführtes Vorbild in der lurianischen

Kabbala des 16. Jahrhunderts hat.67 Der „Kempner Rov" hat es

offenbar absichtlich vermieden, ein System zu lehren. Die Spekulationen über
die Zusammenhänge zwischen menschlicher Psychologie und mystischer
Gotteslehre führen nicht zu einen geschlossenen Lehrgebäude und erlauben

damit eine narrative eher als systematische Behandlung des Stoffes, die
das Begehren als das dynamischste Vermögen in den Mittelpunkt stellt und
sich vor allem in exegetischer Erzählkunst artikuliert. Midrasch und „logo-
zentrische" Allegorie sind hier keine Gegensätze.

Ein wichtiges narratives Element in der Metaphorik des Hohenliedes,
nämlich die Ambivalenz und Flexibilität weiblicher Identität, unterläuft den

64 Dies geschieht ausdrücklich MALBIM, ©DU u1© (Anm. 9), Bl. 18v zu HL 3,2:

©©am Dsnom nuam j?ai©m rwnn îsaprr © naian nan.

65 Malbim, ©du u1© (Anm. 9), Bl. 41v-42r.
66 Malbim, ©du ,t© (Anm. 9), Bl. 34r zu HL 7,5: rom min "?y ©dut i>D©n rö©aa

i5© insrnan.
67 Haim Vital, n©np uy©, III, 1.

threptikôn
nutritiva
kinêtikôn

motiva

331



metaphysischen Dualismus. Gott wird männlich als Vater, die Materie

hingegen weiblich als Mutter vorgestellt, doch in der zweiten Generation sind
die Geschlechtszuordnungen vertauscht, denn nun ist die geistige Seele eine

weiblich gedachte Gottesbraut und der böse Trieb ein Nebenbuhler mit
männlichen Attributen. Das Drama von Fall und Läuterung der Seele erhält
sein narratives Potenzial aus dem Umstand, dass die weibliche Hauptfigur
in ihrem sozialen Status ganz von ihrem jeweiligen männlichen Partner
abhängig ist und daher von der Ziegenhirtin zur Prinzessin und zurück
mutieren kann. Malbim inspiriert sich bei der „Hirtenhypothese" der gemässigt

aufgeklärten Protestanten, jener bürgerlichen Mittelpartei, die das Hohenlied

zu einem Lehrgedicht über eheliche Treue und voreheliche Triebunterdrückung

umgeschrieben hatte. Aber seine Schäfergeschichte gibt die kollektive

Allegorie des Midrasch nicht ganz auf, da die Person Salomons als israelitischer

König und Tempelbauer die kollektive Erfahrung der Geschichte in
einer Weise zurückbringt, die dem striktesten „Altgläubigen" nichts zu
wünschen übrig lässt. Sogar in der mystischen Gottesschau bleibt der Kollektivcharakter

gewahrt, da die Kollektivseele Israels als „Thronwagen" (mm»
merkavd) der Göttlichen Gegenwart (rti'DW sekhina) angesprochen wird.68

Man sollte also aus Malbims ausgiebigen literarischen Anleihen bei

nichtjüdischen Vorbildern nicht vorschnell auf entsprechend tiefschichtige
ideengeschichtliche Transferprozesse schliessen. Ja, es bleibt zum Schluss sogar
daran zu zweifeln, ob sich rabbinische und deutsche Lesekultur in Malbims
Schaffen tatsächlich überlagert haben. Jedenfalls habe ich keinen eindeutigen
Beweis dafür finden können, dass der chassidische Meister eine direkte
Kenntnis vom Werk des Königsberger Philosophen oder der verschiedenen

protestantischen Theologen hatte, denen er nachschrieb. Interessant ist,
dass der Titel der Kritik der reinen Vernunft, für den sich im Neuhebräischen
die Übersetzung nnnon rtiinnn mvo {hiqqoret ha-tevuna ha-tehord) eingebürgert
hat, anscheinend nur bei zwei frühen hebräischen Autoren als np^a n»»n
5DUT! (hokhmat biqqur ha-sekhet) wiedergegeben ist. Der eine ist Malbim, und
der zweite ist kein anderer als der jüdische Kant-Schüler Salomon Maimon
(1753—1800), der in seinem anonymen Kommentar zu Maimonides' Führer

der Unschlüssigen eine konzise Darlegung von Kants Hauptwerk gegeben hat.69

Auch die Hoheliedkommentare der deutschen Alttestamentler hat der
Rabbiner vermutlich nicht im Original gelesen. Seine Hirtenintrige scheint

68 Malbim, wan '-to (Anm. 9), Bl. 20v zu HL 3,9.

69 MOSES Maimonides, Sefer Moreh Nevukhim, [mit Kommentar von SALOMON

MAIMON,J Sulzbach 1800, Bl. 18v-19r.

332



er mit einigen geradezu wörtlichen Übereinstimmungen aus dem ungarischjüdischen

Aufklärer Salomon Löwisohn (1789—1821) zu schöpfen, der sie

1816 in einem hebräischen Aufsatz über das Hohelied wiedergibt.70 Löwisohn

gehörte zu einer Gruppe osteuropäisch-jüdischer Exegeten, welche
die biblische Erzählweise in Analogie zu Volksmärchen zu entschlüsseln
suchten. Dies tat auch kein anderer als Elijahu b. Shlomo Zalmen (1720—

1797), der „Gaon von Wilna", in einem 1842 gedruckten Kommentar zum
Hohenlied.71 Beim Wilnaer Gaon allerdings ehelicht der König ein
Bauernmädchen, das sich nach biblischem Muster dem Wohltäter als undankbar
erweist und ihm untreu wird, während Malbim, der chassidische Prediger,
sich mit der rebellischen Frau solidarisiert, welche die aufgezwungene
Verbindung mit den König ablehnt. Indem er der romantischen Liebeserzählung

des Gaon von Wilna seine abweichende Version entgegenstellte, trat
Malbim in einen hintergründigen innerjüdischen Wettkampfes um Motive,
die sowohl der Litwak als auch der Chassid aus der profanen Volksliteratur

schöpften. Es erscheint umso aussagekräftiger für Malbims Vorgehen, dass

er von Plato, Kant und Ewald anscheinend nur mittelbare Kenntnis hatte,
während er die hebräischen Schriften seiner innerjüdischen Gegner, nämlich
des antichassidischen Schulhaupts und der Maskilim, eingehend studierte.

Meine Studie über eine späte exegetische Innovation zeigt einen selbst

unter Ultraorthodoxen offener Blick für die literarische Aussenwelt, eine

diachrone Tiefe, die auch im neunzehnten Jahrhundert Bibel und Midrasch,
Maimonides und Isaak Luria (1534—1572) auf jeder Seite heraufbeschwört,
und ein Bedürfnis nach binnendifferenzierender Auseinandersetzung mit
parallelen Entwürfen jüdischer Kultur. Mit den drei inhärenten Gegensätzen

zwischen Kabbala und Kant, mittelalterlichem Aristotelismus und
philosophischer Moderne, der chassidischen Predigt und ihrem litauischen
Vor- und Gegenbild führt Malbims Kommentar zum Hohenlied die
interkulturelle, die diachrone und die pluralistische Dimension der jüdisch-religiösen

Kultur exemplarisch vor Augen. Die literarischen Denkmäler der
jüdischen Geschichte seien in diesem Sinne als dreidimensionale Gegenstände

dem judaistischen Studium anempfohlen.

70 Salomon Löwisohn, ntinran nnxraa rr-iasrn nr3an mati> V? -iso .inw nsrta

mpn nao nsrtaa n'ai, Wien 1816, Bl. 32v-33r, mm ^ ix .nnwn rva -ixru 7aiyn rnn
wx rron acx nniro rix, vgl. Malbim, wdih mw (Anm. 9), Bl. 4r: rrn diu au 3am

,Dmnm rn-ppn nnx nay -ma ,m:i3nn p rram ,inio ma3: m ,©in ira nun us3 "f?nna

nrrw ius3 idbti xvn.
21 Eliyahu b. Shlomo Zalmen (Gaon von Wilna), '"izn wits as? a'-pwn te?

xsVnia 3"t irrtx n"ia yixina oms ue? asn, Warschau 1842.

333


	Kant unter Kabbalisten : Malbims Neudeutung des Hohenliedes als Drama

